Los ﬂlésof,os
de Platon

CATHERINE H. ZUCKERT

Traducido por Aida Lucia Quekan

Pontificia Universidad Javeriana Universidad de los Andes









Los filosofos de Platon






Los filésofos de Platon
La coherencia de los dialogos

Catherine H. Zuckert

Traduccién de Aida Lucia Quekan

Pontificia Universidad Javeriana

Universidad de los Andes



traduccién de Aida Lucfa Quekan.

paginas ; 17 x 24 cm.

Clasificaciéon: CDD 184.-dc23

Nombre: Zuckert, Catherine H., 1942-, autor. | Ql/ekan, Aida Lucfa, traductor.
Titulo: Los filésofos de Platén : la coherencia de los didlogos / Catherine H. Zuckert ;

Descripcién: Bogoté : Universidad de los Andes, Ediciones Uniandes, 2025. | Ivii, 851

Identificadores: ISBN 9786285020735 (rtstica) | 9786285020742 (e-book)

Materias: Platén. Didlogos | Platén — Critica e interpretacién

SBUA

Primera edicién en espanol: Bogotd, octubre de 2025
© Pontificia Universidad Javeriana

© Universidad de los Andes

© Catherine H. Zuckert

Publicado originalmente como Plato’s Philosophers: The
Coberence of the Dialogues, por The University of
Chicago Press, Chicago y Londres, 2009.

La traduccién al espanol de esta investigacién ha sido
posible gracias al apoyo del Franco Family Institute for
Liberal Arts and the Public Good, College of Arts &
Letters, de la University of Notre Dame.

1SBN: 978-628-502-073-5
ISBN e-book: 978-628-502-074-2
por: https://doi.org/10.11144/Javeriana.9786285020742

Traduccion: Aida Lucia Quekén

Revisién de la traducciéon: Marfa Lucia Jaramillo

Lectura en armada: Pablo Espinoza

Diseno de cubierta y diagramacidn interior: David Rendén

Imagen de cubierta: La Academia de Platén (mosaico de
Pompeya), ahora en el Musco Nacional Arqueoldgico,
Nipoles, Italia; disponible en Wikimedia Commons,
heeps://w.wiki/FHEF

Editorial Pontificia Universidad Javeriana
Carrera 7.n.° 37-25, oficina 1301
Edificio Lutaima, Bogot4, D. C.
Teléfono: 601 320 83 20 ext. 4205
www.javeriana.edu.co/editorial

Ediciones Uniandes

Carrera 1.*n.°18 A-12, Bloque TM
Bogotd, D. C., Colombia
Teléfono: 601 339 49 49 ext. 2133
http://ediciones.uniandes.edu.co

Impresion:

Linotipia Martinez
Carrera 30 No. 4-23
Teléfono: 601 745 22 06
Bogoté, D. C., Colombia

Hecho en Colombia - Made in Colombia

Pontificia Universidad Javeriana | Vigilada Mineducacién.
Reconocimiento como universidad: Decreto 1297 del
30 de mayo de 1964. Reconocimiento de personeria
juridica: Resolucién 73 del 12 de diciembre de 1975 del
Ministerio de Gobierno.

Universidad de los Andes | Vigilada Mineducacién.
Reconocimiento como universidad: Decreto 1297 del
30 de mayo de 1964. Reconocimiento de personeria
juridica: Resolucién 28 del 23 de febrero de 1949,
Minjusticia. Acreditacion institucional de alta calidad,
10 afos: Resolucién 000194 del 16 de enero del 2025,
Mineducacién.

Todos los derechos reservados. Esta publicacién no
puede ser reproducida ni en su todo ni en sus partes,
ni registrada en o transmitida por un sistema de
rccupcraci(’)n de informacién, en ninguna forma ni
ningin medio, sea mecdnico, fotoquimico, electrénico,
magnético, clectro-éptico, por fotocopia o cualquier
otro, sin el permiso previo por escrito de la Pontificia
Universidad Javeriana y la Universidad de los Andes.



Contenido

AGIAAECIMIENTOS ..cvvevveeerereereeeseesmreesseessssesssss s sssssesss e sesss s sss e sessssss e ix

Introduccion. Dramatologia platOniCa ... eesecseseeessseesessessnees - Xi

Parte |
Los problemas politicos y filoséficos

1 Utilizar la filosofia presocratica para respaldar

la reforma politica. El eXtranjero ate€niense ......crnereenecemnnesssreessennees 3
2 ElParménides de Platén. La critica de
Parménides a Sécrates y la critica de Platdn a Parménides .......coceonnccennne. 101
CONVENLIFSE €N SOCIALES ...covverereriereerrriseecsrsisessessesesssssesessessesesssssssssssssessssssssesscn 135
4 Sdcratesinterroga a sus contemporaneos
SODIe |0 NODIE Y 10 DUENO oot eseseesees 169
Parte Il

Dos paradigmas de la filosofia

5 Laensefianza positiva de SOCIAtES ......rrmenneerminesseisessseseesssaeesssersesens . 233

6 Timeo-Critias. ;Completar o desafiar la
filosofia Politica SOCIALICAT ... sssesee s seisseseseseeneens 373



7 LA PrACTICA SOCHATICA wrvveerrreeerreeeeneeeeseeessse st eessssesesssse st esssses st esss s ssss s esssssssnens . 435

Conclusiéon de la parte Il . Lo que el contraste con Timeo
nos dice sobre Sécrates 539

Parte IlI
Eljuicio y la muerte de Socrates

8 Loslimites de lainteligencia humana .......nrenereenereeseeisesesesessessseen 549
9 El deSAfio IEALICO ...t sseses e sessssesssssessssesssens 633
10 Eljuicio y la muerte de SOCrates ... rnceeeinneceineeesiseesisesssesessssesesenes 689
Conclusién. Por qué Platén hizo a Sécrates su héroe ... . . 769
BIDHOGIATTA oot sesese e esis st esies st 815

TNICE oot s e seeseese s e e seesseseesssessesessesesesesessseseesseessesessssssreesssssssseessesees . 841



Agradecimientos

“Ya nadie se demora doce anos en escribir un libro”, comenté un colega en una
reciente convencion de ciencias politicas. Yo lo hice, y me gustaria agradecer a
las instituciones y personas que hicieron posible este largo estudio.

El Carleton College, la Universidad de Fordham y la Universidad de Notre
Dame me ofrecieron tanto el apoyo financiero como las oportunidades de ense-
flanza necesarias para realizar el proyecto. Las becas del National Endowment for
the Humanities y de la Fundacién Earhart me permitieron disponer de tiempo
para leer y escribir. Como investigadora visitante en la Liberty Fund de India-
napolis, también tuve tiempo para trabajar en este libro.

Las versiones anteriores de algunos de los argumentos que se encuentran en
los capitulos 1, 2,3,y 9 fueron publicadas en el Journal of Politics 66 (mayo 2004):
374-395; Review ofMemphysics SI (junio 1998): 840-871, Y54 (septiembrc 2001):
65-97; History of Political Thought »5 (verano 2004): 189-219; y el Journal of the
International Plato Society (invierno 200s). Las secciones repetidas se publican
aqui con permiso.

Agradezco especialmente a los colegas que leyeron y comentaron partes del
manuscrito: Mary Nichols, Michael Davis, Mary Sirridge, Laurence Lampert,
Gretchen Reydams-Schils, Vittorio Hésle y Ken Sayre. También reconozco
algunos de los muchos estudiantes que han contribuido a mi comprensién de los
didlogos al leerlos y discutirlos conmigo: Lisa Vetter, Andrew Hertzoff, Xavier
Marquez, Jill Budny, Catherine Borck, Kevin Cherry, Jeffrey Church, Alex Duff,
Elizabeth L’Arrivée y Rebecca McCumbers.

ix



LOS FILOSOFOS DE PLATON

De la misma forma agradezco a John Tryneski y Rodney Powell por haber
guiado el manuscrito durante el proceso de publicaciény alos lectores anénimos
de la editorial de la Universidad de Chicago por sus sugerencias y correcciones.

Pero, sobre todo, expreso mi gratitud a mi esposo, Michael Zuckert. No solo
leyd, releyd y comenté los numerosos borradores de todos y cada uno de los capi-
tulos. Su entusiasmo por el proyecto me alenté cuando me desanimé gracias al
tamafo y la complejidad de este. No podria haber escrito este libro sin su amor

y apoyo.

* % %

La traduccién al espafol de esta investigacién ha sido posible gracias al apoyo
del Franco Family Institute for Liberal Arts and the Public Good, College of
Arts & Letters, de la University of Notre Dame.

Para esta traduccidn al espanol, los didlogos de Platén se citan segtn las
siguientes traducciones:

Didlogos, I: Apologia, Critén, Eutifrén, Hipias Menor ¢ Hipias Mayor, trad. por J.
Calonge; lon, Lisis y Cdrmides, trad. por E. Lledé; Laquesy Protdgoras, trad.
por C. Garcia Gual. Madrid: Gredos, 1981.

Didlogos, 11: Gorgias, trad. por J. Calonge; Menéxeno, trad. por E. Acosta; Euti-
demo y Mendn, trad. por F. J. Olivier; Crdtilo, trad. por J.L. Calvo. Madrid:
Gredos, 1983.

Didlogos, I11: Feddn, trad. por C. Garcia Gual; Banquete, trad. por M. Martinez
Herndndez; Fedro, trad. por E. Lledé. Madrid: Gredos, 1986.

Didlogos, V. Parménidesy Politico, trad. por M. I. Santa Cruz; Teeteto, trad. por
A. Vallejo Campos; Sofista, trad. por N. L. Cordero. Madrid: Gredos, 1988.

Didlogos, V1. Filebo, trad. por M. A. Durin; Timeo y Critias, trad. por F. Lisi.
Madrid: Gredos, 1992.

Didlogos, V11, 1992: Alcibiades Mayor, Alcibiades Menor, Hiparco, Minos, Los
rivales, Téages, Clitofontey Cartas, trad. por J. Zaragoza. Madrid: Gredos.

Didlogos, VIII-IX: Leyes, trad. por F. Lisi. Madrid: Gredos, 1999.

La Repiiblica se cita segtin la siguiente edicién:

Platén. Repriblica. Ed. y trad. por José Manuel Pabén y Manuel Ferndndez-Ga-
liano. 3.a ed. Madrid: Alianza Editorial, 2019.



Introduccién
Dramatologia platoénica

El apunte gracioso de Alfred North Whitchead segin el cual toda la filosofia
posterior no es mds que una nota a pie de pigina de Platén ha sido repetido
muchas veces, pero quienes lo repiten parecen no haber pensado mucho en la
diferencia entre la fuente y lo que los especialistas han dicho sobre ella. Mientras
que todos los fildsofos subsiguientes han escrito tratados (aun si también han
producido otros trabajos literarios), Platén solo escribié didlogos,” en los que
no solo presentaba a varios filésofos que conversaban con no fildsofos, sino que
también dotaba alos fildsofos y a sus interlocutores de identidades individuales,
antecedentes y puntos de vista especificos. En otras palabras, la filosoffa para
Platén no es impersonal ni abstracta. Las conversaciones que muestra acontecen
en diferentes tiempos y lugares, generalmente en Atenas, pero no solo alli. Si
bien la figura filoséfica que guia la conversacién en la mayoria de los didlogos es
Sécrates, élno es el tinico fildsofo de Platdn, ya que este tltimo también presenta
conversaciones en las que un “extranjero ateniense”, Parménides, Timeo o el
extranjero eledtico asumen el mando. Sdcrates estd presente en algunas de estas
conversaciones, pero no en todas. Algunas veces Sdcrates y otro filésofo inte-
rrogan a los mismos interlocutores; sin embargo, con més frecuencia, Platén los
muestra conversando con otras personas, algunas de las cuales son figuras histé-
ricas conocidas. Tal como es representada en los didlogos platdnicos, entonces, la
filosofia no es una actividad realizada por un individuo en solitario en su estudio

1 Laautenticidad de las cartas de Platdn ha sido cuestionada con frecuencia, y estas en ningtin caso pueden
ser consideradas como tratados.

xi



xii

LOS FILOSOFOS DE PLATON

mediante la cual intenta replicar o ascender al primer principio del pensamiento
aristotélico: el pensamiento en si. La filosofia es una actividad realizada por una
variedad de seres humanos encarnados, procedentes de diferentes ciudades y
escuelas, con distintos puntos de vista y preocupaciones, que hablan de diversas
maneras con los no filésofos.* En este libro investigo la importancia que tienen
estas diferencias, primero, para la comprensién de la naturaleza de la filosofia
del propio Platén, y, segundo, para la nuestra.

Desde luego, algunos académicos anteriores han notado que Platén presenta
a mis de un filésofo, y que hay diferencias no solo entre estos, sino también
en las representaciones de Sécrates. Puede que los comentaristas del siglo x1x
hayan seguido a Friedrich Schleiermacher al tratar de entender los didlogos en
términos del “desarrollo” de Platén porque estaban convencidos de que la tinica
forma en la que podia o debia ser entendido el trabajo de cualquier autor era
rastreando los cambios en su pensamiento a lo largo del tiempo.* Sin embargo,
muchos estudiosos de Platén en el siglo xx adoptaron la esencialmente especu-
lativa “cronologia de la composicién”, en vez de la lectura “unitaria” defendida
por Paul Shorey y Hans von Arnim, al menos en parte porque la “cronologia”

> Entre otras cosas, argumento que no solamente Sdcrates, sino la filosofia platénica en general, no es “im-
personal®, es decir, se preocupa por la individualidad de los otros; otra cosa piensan Martha Nussbaum,
The Fragility of Goodness (Cambridge: Cambridge University Press; 1986), 165-199; y Gregory Vlastos,
“The individual as an Object of Love in Plato”, en Platonic Studies (Princeton: Princeton University
Press, 1973), 3-34.

3 C.CW. Taylor ubica ¢l origen del “supuesto de que las obras de Platén (y, en efecto, de cualquier otro es-
critor) deben abordarse en este sentido histérico méds general” en el “desarrollo de estudios criticos serios
en Alemania a principios del siglo X1x ... finalmente el clima intelectual y cultural predominante en ese
pais o época particular, el Romanticismo, y especificamente la filosoffa de Hegel”; Taylor, “The Origins
of Our Present Paradigms”, en New Perspectives on Plato, Modern and Ancient, ed. por Julia Annas y
Christopher Rowe (Cambridge: Harvard University Press, 2002), 74. Jacob Howland, “Re-Reading
Plato: The Problem of Platonic Chrolonogy”, Phoenix 45 (1991): 189-214, cita la afirmacién de A. E.
Taylor sobre la necesidad de conocer el orden en que un autor escribié sus obras, de Taylor, Plato: The
Man and His Work (Cleveland: World Publishing, 1956), 16. Esta creencia se encuentra reflejada en los
estudios “cldsicos” sobre el pensamiento de Platdn como un todo de George Grote, Plato, and the Other
Companions of Sokrates, 3 vols. (Londres: J. Murray, 186s); W.K.C. Guthrie, 4 History of Greek Philo-
sophy, vols. 4-5 (Cambridge: Cambridge University Press, 1976-1978); y Paul Friendlinder, Plato, trad.
por Hans Meyerhoff, 2.* ed., 3 vols. (Princeton: Princeton University Press, 1969); asi como en estudios
mis recientes tales como el de George Klosko, The Development of Plato’s Political Theory (Nueva York:
Methuen, 1986). Kenneth Sayre endosa la comprensién cronoldgica del desarrollo del pensamiento de
Platén y trata a los “didlogos tardios” como afirmaciones de argumentos o doctrinas mds que tratados,
pero en Plato’s Literary Garden (Notre Dame, IN: University of Notre Dame Press, 1995) enfatiza la
funcién pedagdgica de los didlogos “del medio”



INTRODUCCION

proporcionaba una explicacién de las diferencias en los “portavoces” filoséficos,
mientras que la lectura unitaria no.*

Estos académicos coincidieron en que hay didlogos “tempranos”, como la
Apologiay el Critén, enlos cuales Platén describe cémo el S6crates histérico refuta
a sus interlocutores; didlogos del “medio”, como la Repiiblica'y el Fedon, en los
cuales Platén atribuye sus propios argumentos a Sdcrates, y didlogos “tardios”,
como el Sofistay las Leyes, en los cuales Platén presenta de forma general su enten-
dimiento filos6fico mds maduro en boca de un vocero no Socritico.’ Con base
en los estudios pioneros de Lewis Campbell y Wilhelm Dittenberger, los acadé-
micos emprendieron estudios “estilométricos” por computadora para mostrar las
regularidadesy los cambios en el uso de las palabras y asi apoyar esta “datacién”.®

4+ Paul Shorey, The Unity of Plato’s Thought (Chicago University Press, 1903); y Hans von Arnim, Platos
Jugenddialoge und die Entstehungszeit des Phaidyos (Leipzig: G.B. Teubner, 1914; reimpr., Amsterdam:
A.M. Hakkert, 1967). Como anota von Arnim (iii), Schleiermacher comenz el intento de entender a
Platén en términos del desarrollo de su pensamiento. Friedrich Daniel Ernst Schleiermacher, Uber die
Philosophie Platons, incluyendo Geschichte der Philosophie: Vorlesungen iiber Sokrates und Platon (1819-
1823) y Die Einleitungen zur Ubersetzung des Platon (1804-1828) (Hamburgo: Felix Meiner, 1996). De
acuerdo con Holger Thesleff, Studies in Platonic Chronology (Helsinki: Societas Scientiarum Fennica,
1982), 1, Wilhelm Gottlieb Tennemann sugirié el estudio de la datacién de la composicién de varios
didlogos por primera vez en System der Platonischen Philosophie (Leipzig: Barth, 1792), en contraste
con los estudios del desarrollo del pensamiento de Platén tales como el que fue realizado después por
Schleiermacher. Thesleff reconoce que las dos inquictudes a menudo se han mezclado y finalmente se
han fusionado en muchos comentarios angloamericanos. E.N. Tigerstedt, Interpreting Plato (Esto-
colmo: Almqvist & Wiksell, 1977), 13-51, desglosa atin mds los varios intentos de interpretar a Platén
en términos del desarrollo de su pensamiento, el orden de presentacién del mismo, la cronologia de
composicién y su biografia (sobre la cual, asegura Tigerstedt tras revisar las escasas fuentes o rumores
antiguos, y citando a uno de los mas famosos estudios biograficos de Ulrich von Wilamowitz como
apoyo, CONocemos muy poco).

s Laexcepcion, por supuesto, es Filebo, el cual muchos comentaristas consideran como “tardio”, aunque
Sécrates es el principal vocero filoséfico. Para més sobre la afirmacidn reciente en cuanto al “notable...
grado de consenso que ha surgido” sobre la cronologfa platénica, véase David Sedley, Plato’s “Cratylus”
(Cambridge: Cambridge University Press, 2003), 6. Debra Nails, Agora, Academy, and the Conduct of
Philosaphy (Dordrecht: Kluwer Academic Publishers, 1995), 55-68, observa, al contrario, que “no hay
unanimidad en casi ningtin aspecto en los varios métodos que se utilizan para ordenar los didlogos”
(s5)- No obstante, Charles H. Kahn, “On Platonic Chronology”, en Annasy Rowe, New Perspectives on
Plato, 93-127, defiende el esquema cronoldgico general.

6 Deacuerdo con Nails (4gora, 101-114), el libro de Gerard R. Ledger, Re-Counting Plato (Oxford: Oxford
University Press, 1989), es el mejor de los estudios estilométricos. Un resumen de los resultados variados
de los estudios estilométricos se encuentra en Leonard Brandwood, The Chronology of Platos Dialogues
(Cambridge: Cambridge University Press, 1990); y Thesleff, Studies, 65-95. Desde el siglo x1x en ade-
lante, la investigacion estilométrica ha mostrado que Critias, Leyes, Filebo, Politico, Sofista'y Timeo se
caracterizan por ciertas formas lingiiisticas ausentes en los otros didlogos. Dado que este grupo incluye
las Leyes, frecuentemente se considera “tardio”; sin embargo, Thesleff, en Studies, seiala que las afini-
dades lingiiisticas entre estos didlogos no prueban nada relativo a la fecha en la que tuvieron lugar nial
“desarrollo” de Platdn, aunque algunos especialistas parecen pensar que si.

xiii



xiv

LOS FILOSOFOS DE PLATON

No obstante, recientemente se han planteado serias preguntas sobre la
evidencia que soporta —y la validez de las presuposiciones que subyacen a—
la “cronologia de la composicién” y los estudios “estilométricos” que se utilizan
para confirmar la “teoria”” “En ninguna fuente antigua hay alguna indicacién
de que Platén cambié sus puntos de vista de una manera radical”, nos recuerda
Kenneth Dorter. “Aristételes, por ejemplo, siempre escribe como si Platén
hubiera defendido la teoria de las formas de manera consistente a lo largo de
su vida. Tampoco Didgenes Laercio, ese repositorio de anécdotas de todo tipo,
provee el menor indicio de tal ocurrencia”. En la Politica (2.6.1264b26-27),
Aristételes dice que las Leyes fueron escritas después de la Repriblica, y Didgenes
Laercio (3.3) anota que “algunos dicen que Filipo de Opunte transcribié las Leyes,
que estaban grabadas en cera”.* No obstante, esta observacién de Arist6teles no
ofrece ninguna orientacién sobre el orden de los demas didlogos, y la injerencia
del rumor que circula hace siglos de que Platén dejé el texto de las Leyes sin
terminar no constituye una base firme para determinar el orden o las fechas en
que los didlogos fueron escritos.” Al revisar la escasa evidencia histérica para

7 Howland, en “Re-Reading Plato”, fue el primero en sefialar y criticar estos supuestos que subyacen a la
“cronologfa de la composicién’, especialmente en lo que concierne al “desarrollo” del pensamiento de
Plat6n. La critica de pronto Howland fue seguida por la de Kenneth Dorter, Form and Good in Plato’s
Eleatic Dialogues (Berkeley: University of California Press, 1994), 1-17; Nails, 4gorz; Charles H. Kahn,
Plato and the Socratic Dialogue: The Philosophical Use of a Literary Form (Cambridge: Cambridge
University Press, 1996); y en el intercambio entre Kahn y Charles Griswold en Ancient Philosophy 19
(1999): 361-397, 20 (2000): 189-193, 195-197, revisado en “Platonic Chronology”, en Annasy Rowe, New
Perspectives on Plato, 93-14 4.

8 Dorter, Form and Good, 3. Como observé G. E. L. Owen, “no hay evidencia interna o externa que prucbe
que las Leyes o incluso alguna seccidn de este fuese posterior a otro trabajo... la observacion de Didge-
nes de que fue grabada en cera no certifica que haya ocupado a Platdn hasta su muerte”; Owen, “The
Place of the Timaeus in Plato’s Dialogues”, Classical Quarterly, 3, n.% 12 (1953): 79n4, 93n3. El reporte
de Dioniso de Halicarnaso en Oz Literary Composition, ed. por W. Rhys Roberts (Londres: Macmillan,
1910), segun ¢l cual “Platén no dejé de arreglar y mejorar los didlogos, incluso a los ochenta anos de edad”
(25), también deberfa hacer dudar a los comentaristas a la hora de datar los didlogos en términos de su
composicién. Dioniso también relata una historia acerca de una lémina grabada en piedra que muestra
que Platdn escribié la primera frase de la Repiblica de muchas maneras. Esta historia otorga soporte
al argumento de Thesleff de que los didlogos no pueden ser datados a partir de evidencia estilistica o
estilométrica, puesto que estaban siendo reescritos constantemente, y, por lo tanto, las marcas de su
composicién temprana fueron anuladas por rastros de revisiones posteriores (‘Thesleff, Studies, 71).

9 Dorter observa con respecto a los estudios estilométricos que intentan determinar la fecha o el orden
en que los didlogos fueron compuestos: “Hubo una busqueda de medidas de afinidad estilistica. Las
que se encontraron incluyen férmulas de respuesta (las repuestas de los interlocutores que, no obstante,
son intiles en el caso de una narrativa como ¢l T7meo), los ritmos de las cldusulas (el final de los puntos
o de los dos puntos), evitacién de hiatos (siguiendo una palabra que termina en una vocal con una que
comienza con una vocal), y el uso de hdpax legomena (nica aparicién de palabras) o palabras inusuales.
Pero cada uno de estos pardmetros es dificil de medir. Para medir las férmulas de respuesta, ¢debemos
tener en cuenta la personalidad del interlocutor y la naturaleza de las preguntas que se hacen?, y ¢debemos



INTRODUCCION

la “cronologia de la composicién” en su introduccién a Plato: The Complete
Works, John M. Cooper “urge a los lectores a no emprender el estudio de los
escritos de Platén teniendo en mente la acostumbrada divisién cronoldgica en
los grupos de didlogos ‘tempranos’, ‘del medio’ y ‘tardios’... y concentrarse en el
contenido literario y filoséfico”." La realidad es que no podemos saber cuando
ni en qué orden Platén escribié cada didlogo individual. Si queremos descubrir
lo que Platén pensaba o la manera en que veia el mundo, necesitamos encontrar
otra forma de demostrar que no son pocos los didlogos que estén relacionados
entre si por el tema o los personajes que comparten. Necesitamos, en otras
palabras, formular otra explicacién del cardcter, la organizacién y el contenido
del corpus platénico.

I. Tomar en cuenta la forma literaria y el contexto del dialogo

Platén no escribié tratados, aunque algunos comentaristas seguidores de Aristé-
teles han tendido a presentarlo a ély a su pensamiento como si lo hubiera hecho.”
Puesto que el propio Platén no habla en los didlogos, descubrimos lo que piensa
—oal menos lo que quiere mostrar a sus lectores— a través de su seleccidon de los
personajes, el escenario y el tema que serd discutido por esos personajes indivi-
duales en un tiempo y lugar, asi como el desenlace o los efectos de la conversacién.
Usualmente, aunque no siempre, Sécrates es el filésofo que guia la conversacion.
Yaque Socrates no es el tinico filésofo que Platén describe —de hecho, en algunos
didlogos (como el Timeoy el Sofista), Sécrates escucha sentado mientras otro fil6-
sofo, posiblemente superior a él, presenta sus argumentos— no podemos asumir
que Socrates habla por Platén. Sin embargo, puesto que Sdcrates es de lejos [a voz
filos6fica mas frecuente, tampoco podemos tomar a uno de los otros interlocutores
—el extranjero ateniense, Parménides, Timeo o el extranjero eledtico— como

contar variaciones ligeras como si fueran lo mismo, o las férmulas incluidas en frases largas de la misma
forma que férmulas aisladas?... También debemos decidir si tenemos en cuenta la naturaleza y el tema
de los didlogos. ;: Debemos esperar encontrar los mismos rasgos estilisticos en un mito narrativo (77
meo), en un ejercicio dialéctico abstracto (Parménides)... o en un grupo de discursos (Banquete) que en
la Repriblica, el Teeteto o las Leyes?” (Dorter, Form and Good, 5-6).

1o John M. Cooper, ed., Plato: The Complete Works (Indiandpolis: Hackett, 1997), xiv.

u  Cf. Andrea Nightingale, “Writing/Reading a Sacred Text: A Literary Interpretation of Plato’s Laws”,
Classical Philology 88, n.° 4 (octubre 1993): 282; y Rudolph H. Weingartner, The Unity of the Platonic
Dialogue (Indiandpolis: Bobbs-Merrill, 1973), 1-4. Sobre los problemas que implica tomar a Aristételes
como guia para leer a Platén, véase Harold Cherniss, Aristotle’s Criticism of Plato and the Academy, vol.
1 (Baltimore: John Hopkins University Press, 1944); John R. Wallach, 7he Platonic Political Art (Uni-
versity Park: Pennsylvania State University Press, 2001), 26-29; Rosyln Weiss, The Socratic Paradox and
Its Enemies (Chicago: University of Chicago Press, 2006), 10n29.



LOS FILOSOFOS DE PLATON

vocero de Platdn. Estos fildsofos no solo articulan diferentes maneras de entender
las mejores formas de argumentar o el cardcter de la filosofia, la politica, el
cosmosy el ser; también conversan con diferentes interlocutores.”” Ademds de la
compleja interaccién entre los personajes, los didlogos también tienen escenarios
—indicaciones de tiempos y lugares especificos— y describen una variedad de
acciones o resultados.” Por supuesto, Platén no dramatiza ningan asesinato
ni celebra ningtin matrimonio; los didlogos no son tragedias ni comedias. No
obstante, en algunas conversaciones (como el Politico y el Filebo), los interlocu-
tores terminan siendo convencidos; en otras, como el Protdgoras, admiten que
han sido derrotados en la discusion, pero no han sido persuadidos, y en otros,
como el Mendn, se enojan cuando son refutados. En todos los casos, se anima
a los lectores a entender el cardcter de los argumentos no solo en si mismos o
en abstracto, sino tal como son presentados por este filésofo particular, con su
formacidn caracteristica y su aproximacion a una persona o personas especificas
en el tiempo y lugar que se indican, con un efecto (o, en algunas ocasiones, falta
de este) apreciable.

Ya que el propio Platén no habla, es necesario mirar los argumentos en
contexto. Cada didlogo es una conversacién especifica. Por lo tanto, en el
siguiente recuento del pensamiento de Platén he procedido didlogo por didlogo.
Dado que Platén presenta una variedad de filésofos que hablan con otros
interlocutores en diferentes circunstancias y con distintos resultados, inicio la
discusién de cada didlogo recorddndoles a los lectores la situacién, es decir, lo
que sabemos sobre los personajes y el escenario.* Para mostrar la forma en que
las caracteristicas y los intereses de los interlocutores afectan los argumentos
planteados por el filésofo que habla, tambié¢n he tomado los argumentos en
el orden en que suceden y en cada paso me he fijado en los resultados, que no

2 Sobre las diferentes clases de didlogos representadas por los diferentes interlocutores filoséficos de Platdn,
véase Michael Frede, “Plato’s Arguments and the Dialogue Form”, en Methods of Interpreting Plato, ed.
por James C. Klagge y Nicholas D. Smith (Oxford: Clarendon Press, 1992), 202-219; Diskin Clay, P/a-
tonic Questions: Dialogues with the Silent Philosopher (University Park: Pennsylvania State University
Press, zooo), 256-258, 268.

13 En Platonic Questions, Clay les recuerda a sus lectores que “Platén no fue el primero en escribir un dié-
logo socrético, [pero] fue, hasta donde podemos determinar ahora, el primero en situar sus didlogos en
sitios histdricos reconocidos... [Ademds,] Platdn no se preocupa solo por las palabras y los argumentos,
sino por el registro de acciones significativas. Estas acciones tienden a perderse en las lecturas filosoficas
de los didlogos platénicos”.

14 Ruby Blondell, 7he Play of Character in Plato’s Dialogues (Cambridge: Cambridge University Press,
2002), representa un gran paso hacia el tipo de lectura de los didlogos que estoy proponiendo. James
Arieti, Interpreting Plato: The Dialogues as Drama (Savage, MD: Rowman and Littlefield, 1991), tam-
bién enfatiza el cardcter dramdtico de los didlogos, pero no ofrece ninguna conexién entre estos.



INTRODUCCION

siempre son légicos.” En ocasiones se nos habla de la reaccién emocional del
filésofo o de su interlocutor. Algunas veces algunos personajes se van; a veces
otros toman sus lugares. ¢{Por qué? Y ¢por qué en esta coyuntura particular? Por
supuesto, es posible abstraer argumentos de los didlogos; también es posible leer
temdticamente los argumentos tomados de distintos didlogos. Pero al tomar
los argumentos fuera del contexto, el comentarista pierde mucho, si no todo,
lo que Platdn les estd mostrando a sus lectores. Y Platén solamente muestra;
no dice o afirma nada en su propio nombre."

El precio de presentar los argumentos en contexto es que la presentacién
tiende a parecer un sumario. No obstante, los siguientes recuentos de los didlogos
individuales no son meros resimenes; representan intentos de destacar lo que se
muestra: quién es persuadido o no, por cudles argumentos y con qué resultados. La
comprension de Platén se encuentra en lo que muestra, primero, en los didlogos
individuales, tomados como un todo, y luego en el corpus, leido como un todo,
no en los argumentos individuales que Platén pone en boca de personajes espe-
cificos que conversan bajo condiciones particulares.

Ademas, los resultados de una conversaciéon a menudo solo se indican en una
conversacion posterior. No es suficiente leer un didlogo completamente aislado de
los demis. En el Parménides, por ejemplo, no nos enteramos de cudl fue la reac-
cién del joven Sécrates ala demostracién de gimnasia argumentativa del anciano
eledtico. Solo al leer los didlogos que tienen lugar en una fecha posterior vemos
que Sdcrates nunca siguié el consejo de Parménides. En otras palabras, el contexto
de la(s) conversacidn(es) descrito en cada didlogo individual estd determinado
no solo por el escenario inmediato, sino también por el orden o secuencia de los
didlogos indicados por Platén por medio de sus fechas dramaticas.

Comentaristas tan tempranos como Trasilo observaron que algunas conver-
saciones estdn unidas entre si de forma explicita.”” Sin embargo, si vamos mas

15 Parece obvio, si no axiomatico, decir que incluso los argumentos, estrictamente interpretados, son pre-
sentados en etapas, es decir que se desarrollan y son desarrollados a lo largo de un didlogo. Pero David
Roochnik, Beautiful City: The Dialectical Character of Plato’s “‘Republic” (Ithaca: Cornell University
Press, 2003), 15-23, muestra que muchos comentaristas han aislado la presentacién que Sécrates hace
de las tres partes del alma en la Repriblica de su contexto, aunque han tenido que referirse a las tltimas
partes del didlogo para explicarlo, y la han presentado como un argumento “de Platén”. Grace Had-
ley Billings, The Art of Transition in Plato (Menasha, W1: George Banta, 1920), observa: “Uno de los
métodos favoritos de Platén para desarrollar un tema [es que] se presenta primero una vision parcial o
superficial del tema, solo para ser reemplazada o suplementada al ser discutida a profundidad” (21).

16 Cf. Leo Strauss, The City and Man (Chicago: Rand McNally, 1964), 59-60.

17 Didgenes Laercio, Lives of Eminent Philosophers, trad. por R. D. Hicks (Cambridge: Harvard Uni-
versity Press, 1925), 3.61-62, reflere que Aristéfanes, el gramdtico, dividié algunos didlogos, pero
no los pudo organizar todos en trilogias. Bernard Suzanne, http://plato—dialogues.org/tetralog.
htm, ha intentado revivir y actualizar la aproximacién de Trasilo a la organizacién de los didlogos en



xviii

LOS FILOSOFOS DE PLATON

alld de las tetralogias tradicionales (por ejemplo, Eutifrdn, Apologia, Critén y
Feddn) y revisamos las fechas dramdticas (las indicaciones que Platén da sobre
el tiempo en el que los lectores deben imaginar que el didlogo tuvo lugar, y no
el més tardio y especulativo tiempo de composicién), vemos que los didlogos
representan acontecimientos en una narrativa global. Estos describen los
problemas que dieron origen a la filosofia socrdtica, a su desarrollo o madura-
cién y a sus limitaciones.

Il. La narrativa general indicada por las fechas dramaticas

Cada uno de los otros filésofos de Platén toma el mando de la conversacidn en
uno o dos didlogos: el extranjero ateniense en las Leyes y el Epinomis, Parmé-
nides y Timeo en los didlogos que llevan sus nombres y el extranjero eledtico
en el Sofista y el Politico. El problema al determinar si esta caracterizacién de
los fil6sofos es consistente o diferente —por ejemplo, si los distintos fildsofos
articulan fundamentalmente el mismo entendimiento platénico de las cosas
(la tesis unitaria) o si representan diferentes posiciones (que pueden o no
corresponder a las etapas del desarrollo de Platén)— surge sobre todo en lo
que respecta a Socrates. Al estar presente en treinta y tres de treinta y cinco
didlogos, Sdcrates ciertamente parece ser el mds importante de los filésofos
de Platén. Como lectores, aprendemos mas sobre su educacién, formacion,
apariencia, familia, ciudad y asociados que sobre cualquier otro filésofo. No es
tan claro, sin embargo, que Platén siempre atribuya los mismos argumentos y
puntos de vista al personaje llamado Sdcrates. Los defensores de la cronologia
de la composicién argumentan que no lo hace.”

Platén nos ofrece la primera vista del joven Sécrates en el Parménides, didlogo
en el quela conversacion es dirigida por el viejo fildsofo eledtico. Si hacemos una
lista de los didlogos en orden de sus fechas dramadticas, vemos no solo que los
didlogos en los que aparece S6crates pueden ser ordenados de esta forma, sino
también que los didlogos no socréticos se pueden incorporar a la narrativa que
emerge con base en la datacién dramdtica.

tetralogfas, aunque los grupos de cuatro que Suzanne identifica difieren de los que Trasilo propuso y
no han sido adoptados o respaldados por nadie mas.

18 Dos de las versiones més conocidas de la tesis del desarrollo, particularmente con respecto a Sécrates,
se encuentran en Terence Irwin, Plato’s Ethics (Nueva York: Oxford University Press, 1995); y Gregory
Vlastos, Socrates, Ironist and Moral Philosopher (Ithaca: Cornell University Press, 1991).



INTRODUCCION

Este orden se puede resumir de la siguiente forma:

460A4ES((:) Leyes (seguido por el Epinomis)

(El giro de Sécrates desde el estudio de la naturaleza de los seres hacia la
examinacién de los /ogoi, relatado en el Fedon)
450 | Parménides

(El giro de Sdcrates desde los Jogoi hacia las doxas, relatado en el Banquete
y la Apologia)

455-450

450-433

433-432 | Protdgoras
432 | Alcibiades I'y I
429 | Carmides (después de la batalla de Potidea)
429 | Laques
421-420 | Hipias Mayor y Menor
416 | Bangquete
415 | Fedro
413 | Ion (tratado temdticamente en nota a la Repriblica)
411 | Clitofonte (introduce la Repiiblica)
411 | Repiblica
s.f. | Filebo (relacionado temdticamente con la Reprtblica)

409-408 | Timeo-Critias

409 | Téages
407 | Eutidemo
406 | Lisis

405 | Gorgias
402-401 | Mendn

399 | Teeteto, Eutifrén, Critilo, Sofista, Politico, Apologia, Critén'y Feddn
387-386 | Menéxeno

En esta lista utilizo lineas horizontales para agrupar los didlogos en periodos
o etapas del desarrollo de Sécrates como fildsofo. He organizado el siguiente
recuento de los didlogos sobre esta base.

En elintento de establecer las fechas dramaticas de los didlogos, me he apoyado
en el trabajo filolégico, filoséfico y arqueolégico de muchos académicos.” Es

19 Debra Nails, The People of Plato: A Prosopography of Plato and Other Socratics (Indiandpolis: Hackett,
2002), es invaluable para los académicos que estén investigando las preguntas sobre las fechas drama-
ticas de los didlogos. No he coincidido con ella en todos los casos, por ejemplo, en lo que tiene que ver

Xix



LOS FILOSOFOS DE PLATON

cierto que estas fechas son el objeto de una controversia que atn continta. Por
lo tanto, al inicio de cada capitulo en el que trato un conjunto de didlogos, he
anotado algunos de los desacuerdos més relevantes. A menudo Platén propor-
ciona indicaciones leves sobre el momento en el que ocurre la conversacién —por
medio de una referencia ambigua, como a la batalla de Mégara en la Repriblica
(hay varias batallas como esa) o la presencia de una persona cuya identidad y
periodo de vida se conocen independientemente de los didlogos—. En dos casos
importantes, la Repriblica y el Fedro, los especialistas han mostrado, en parte
sobre la base de evidencia interna y en parte sobre la base de inscripciones, que
las conversaciones descritas no pudieron haber tenido lugar entre los personajes
nombrados en el tiempo y lugar que se indican.*® De igual forma, los eruditos
saben desde hace tiempo que hay referencias anacrénicas a eventos posteriores
al momento en el que se supone que la conversacion tiene lugar, por ejemplo, en
el Protdgoras (327d) y el Banquete (193a), dos didlogos cuya autenticidad pocas
veces se ha cuestionado.” Tanto la imposibilidad de que algunas conversaciones
hayan ocurrido como las referencias anacrénicas esporddicas sirven, o deberfan
servir, para recordar a los lectores que los didlogos son invenciones literarias de
Platén, no informes histéricos.** He tomado las indicaciones de Platén sobre los

con las fechas especificas de Eutidemo y Lisis, pero he encontrado muy ttiles sus andlisis sobre otros
estudiosos, asi como sus propios argumentos sobre las fechas y los personajes de los didlogos.

20 Kenneth Dover, Lysias and the Corpus Lysiacum (Berkeley: University of California Press, 1968); Nuss-
baum, Fragility, 212-13nn24-25; Nails, People, 314, 324-326.

a1 En el auge de estos debates, Eduard Zeller llegé hasta a cuestionar la autenticidad de las Leyes, didlogo
sobre el cual se apoyan la mayoria de los analisis estilométricos en los que se basa la cronologia de la
composicién, pero mds tarde retird sus dudas. Al reconocer que la “autenticidad”, es decir, la autoria de
Platén de muchos de los didlogos, fue puesta en duda en el siglo X1X, y en algunos casos, tales como
el de Alcibiades y Téages, sigue estdndolo hasta la fecha, me impresiona el hecho de que muchos de es-
tos juicios implican una decisién por parte del comentarista sobre qué tipo de escritura o argumento
es verdaderamente platénico basada en la lectura de una parte del corpus que luego se aplica al resto.
¢Conocemos el cardcter y la extensién de las habilidades literarias y filosdficas de Platén? ; Preferimos
nuestras presunciones sobre lo que Platén pensé o pudo haber escrito a un examen de las obras que se
le han atribuido desde hace tiempo? En linea con la creciente tendencia en la academia actual, he acep-
tado la lista tradicional de treinta y cinco didlogos auténticos que se encuentra en Didgenes Laercio. Si
bien reconozco que Didgenes no es una fuente del todo confiable, creo que se acerca mds a Platén y a
sus estudiantes que los autores de las construcciones y especulaciones més recientes. Para un excelente,
aunque critico, recuento de los variados debates sobre la autenticidad de los didlogos, véase Tigerstedst,
Interpreting Plato, 13-22; y Theslefl, Studies, 86-94. Véase Thomas L. Pangle, “Editor’s Introduction”,
en The Roots of Political Philosophy (Ithaca: Cornell University Press, 1987), 3-17, para un recuento mds
completo de las razones para aceptar la lista antigua de didlogos auténticos no como perfecta, sino como
lo mejor que tenemos.

22 Walter Nicgorski, “Cicero’s Socrates”, en Law and Philosophy, vol. 1, ed. por John A. Murley, Robert
L. Stone, y William T. Braithwaite (Athens: Ohio University Press, 1992), nos recuerda que Cicerén
reconocié que “el Sécrates de Platén es, en cierto sentido, hecho o creado por Platén” (216) en De fini-



INTRODUCCION

momentos en que las conversaciones tuvieron lugar simplemente como pistas
del orden en que él querfa que sus lectores imaginaran que estas ocurrieron.” La
coherencia de la narrativa que emerge cuando se juntan los didlogos en el orden
indicado corrobora el cardcter y la importancia de las fechas draméticas. Ya que
en algunos didlogos la fecha es presentada de forma imprecisa, y en algunos pocos
casos existen indicaciones contradictorias, no creo que la datacién dramitica
pueda hacer més que indicar el orden y las conexiones entre los didlogos.

Cuando se leen en el orden indicado por sus fechas dramaticas, los didlogos
cuentan una historia. La evidencia que soporta la datacién de los didlogos y las
lecturas que se resumen aqui se presenta de manera mas completa en los capitulos
relevantes de este libro.

La historia no comienza con el Parménides, la aparicién mds temprana de
Sécrates, sino con las Leyes, el cual usualmente se considera como el ultimo
didlogo escrito por Platén. Como anoté anteriormente en la introduccidn, la
evidencia para la datacién de la composicién de las Leyes es leve y altamente
cuestionable. Pero cualquiera que sea la fecha en que Platén lo escribid, en este
didlogo ¢l pide a sus lectores que imaginen una conversacién que tuvo lugar
después de las guerras persas, a las cuales hay muchas referencias, pero antes
de la guerra del Peloponeso, a la cual no hay ninguna referencia. Al acontecer

bus 2.2y De oratore 3.67. Una de las mds claras instancias de dicho reconocimiento de parte de Cicerén
ocurre, irdnicamente, cuando describe ¢l tltimo discurso en la Apologia de Sécrates como “aquello que
Platén le hizo emplear” (Tusculanae disputationes 1.97; Nicgorski, “Socrates”, 228). No obstante, los
autores contemporaneos no siempre se han adherido a esta percepcién temprana. Kahn, en Plato and
the Socratic Dialogue, argumenta que solo la Apologia de Sécrates es histérica. Donald Morrison, “On
the Alleged Historical Reliability of Plato’s Apology”, Archiv f Gesch. d. Philosophie 82 (2000): 235-265,
ofrece una critica detallada al argumento de Kahn. Para una discusién general de las razones por las que
la Apologia de Sdcrates deberia leerse como un trabajo literario de Platdn, con una base histérica més que
como un reportaje histdrico, véase R.B. Rutherford, Zhe Art of Plaro (Cambridge: Harvard University
Press, 1995), 29-34. David Wolfsdorf, “Interpreting Plato’s Early Dialogues”. Oxford Studies in Ancient
Philosophy 27 (invierno 2004): 20, también observa que “la configuracién particular de los elementos
histéricos no es precisa. Entre otras cosas, la ubicuidad del anacronismo... [sugiere que] los didlogos no
tienen como propdsito representar conversaciones que realmente ocurrieron”

23 No hago ninguna afirmacién sobre el orden y el momento en que los didlogos fueron escritos o conce-
bidos. Platén pudo haber compuesto algunos de los didlogos que muestran a Sécrates tarde en su vida,
como la Apologia, antes de escribir los didlogos que describen al Sdcrates joven, como el Parménides;
pudo haber “rellenado” algunas lagunas en la historia. No lo sabemos. Todo lo que tenemos son los
productos terminados, y hay cierta controversia sobre qué didlogos escribié realmente. Puesto que yo
tomo cada didlogo como representacién de una conversacion independiente, no creo que la narrativa
general se vea gravemente dafiada si algunos de los didlogos cuya autenticidad ha sido cuestionada fue-
sen ignorados. A este respecto yo sigo el razonamiento y la practica de Rutherford (47#, 3). He tratado
Alcibiades II ¢ Ion solo en las notas como temdticamente relacionados con Alcibiades I'y con la discusion
sobre poesta homérica en la Repitblica, respectivamente. Para la datacién dramatica de foz, véase John D.
Moore, “The Dating of Plato’s on”, Greek, Roman, and Byzantine Studies 15 (invierno 1974): 425-439.

xxi



xxii

LOS FILOSOFOS DE PLATON

antes de la guerra del Peloponeso, el didlogo también ocurre antes de que
Sdcrates se convirtiera en una figura publica en Atenas. De hecho, las Leyes
nos muestra por qué surgio la filosofia socratica y por qué despertd un interés
tan apasionado.** En la conversacién que sostiene con dos ancianos estadistas
dorios, un extranjero ateniense anénimo recurre extensamente a la poesia, la
experiencia politica o “historia” y la filosofia griegas presocraticas para proponer
un nuevo y mejor régimen. No obstante, al final de estas propuestas legislativas
(Leyes 965¢c-66a), el ateniense les dice a sus interlocutores que la ciudad que ha
descrito en su discurso no llegard a existir a menos que ellos y la gente que los
ayude a fundar la nueva colonia en Creta se unan en una investigacién sobre la
unidad de las virtudes y sobre lo noble y lo bueno. Tal investigacién es necesaria
para que la ciudad logre su objetivo declarado (770c-d). Para hacer que cada
miembro de la comunidad sealo més virtuoso posible, los lideres necesitan saber
lo que la virtud o excelencia humana (arez¢), definida tradicionalmente en la
Grecia antigua como kalokagathia (noblezay bondad), real y verdaderamente
es. En otras palabras, para establecer la mejor forma posible de vida en comun
para los humanos y asi resolver el problema politico, es necesario plantear
las preguntas caracteristicas de la filosofia socrdtica. Pero, como el ateniense
también les tiene que explicar a sus interlocutores filoséficamente insensatos,
el acto de plantear aquellas preguntas serd politicamente problematico, si no
pernicioso, porque el cuestionamiento de las opiniones aceptadas fomenta la
tendencia de los jovenes a volverse impios y rebeldes y, por lo tanto, amenaza
la estabilidad de las leyes, asi como el futuro del régimen.

Como sabe todo el que haya leido la Apologia, las preguntas de Sécrates sobre
lo noble y lo bueno finalmente provocaron a sus conciudadanos a acusarlo de y
condenarlo por impiedad, aunque les tomé més de cuarenta aios (y posiblemente
una derrota en la guerra) para actuar en contra de él. Sin embargo, como indica
Platdn en el Parménides (dramaticamente datado en 450, un poco después de las
Leyes), tal vez existian problemas filoséficos mds serios en la busqueda socrtica del
conocimiento de las “ideas” de las virtudes, lo noble y lo bueno. En este didlogo,
un joven Sécrates (de diecinueve o veinte afios) no es capaz de decirle al anciano
filésofo eledtico por qué piensa que existen ideas de relaciones y de virtudes, pero
no de las especies naturales o de fenémenos més insignificantes como el cabello
y el lodo. Sécrates tampoco es capaz de explicar como es que las cosas sensibles
participan de los seres puramente inteligibles o cémo estos tltimos pueden ser
conocidos por los humanos que no son puramente inteligibles.

24 Una versién abreviada del argumento que se presenta de forma completa en el capitulo 1 se puede en-
contrar en Catherine H. Zuckert, “Plato’s Laws: Postlude or Prelude to Socratic Political Philosophy?”,
Journal of Politics 66 (mayo 2004): 374-395.



INTRODUCCION

En los dos didlogos que, se sugiere, ocurrieron primero, Platén muestra de esta
forma que serfa imposible establecer el mejor tipo de orden politico sin practicar
algo parecido ala filosofia socratica. No obstante, esta filosofia implicaba dos clases
diferentes de problemas —tanto filos6ficos como politicos— desde su concepcion.
Platén no dedica un solo didlogo a describir la educacion y el desarrollo filoséfico
de Sécrates. Hay, en realidad, una brecha de diecisiete afios entre el primer vistazo
que tenemos del joven Socrates en el Parménidesy su aparicion en el “escenario”
en Atenas, por asi decirlo, en el Protdgoras. Lo que si podemos ver, negativamente,
es que Socrates nunca siguié el consejo de Parménides de participar en el tipo de
gimnasia argumentativa que el eledtico describe en los tltimos dos tercios del
Parménides. Platon si muestra que Socrates proporciona tres relatos retrospectivos
de su propia educacién y desarrollo en tres didlogos que, segtin lo que se muestra,
ocurrieron mucho mis tarde. En el tltimo dfa de su vida, Sécrates da una famosa
explicacién de como fue que se alejé de las investigaciones sobre la naturaleza que
ahora llamamos filosofia presocrdtica y formulé el argumento que concierne a las
ideas, el cual vemos que presenta en el Parménides. En el Banguete Sdcrates les
cuenta a sus amigos como fue que aprendié de “Diotima” a moverse més alld de
pensar en términos de opuestos, el “es” y “no es” caracteristico de Parménidesy de
su discipulo Zendn, hacia la investigacién de las opiniones, especialmente sobre
lo noble y bueno.” En la Apologia Sécrates atribuye este giro en su pensamiento
al oraculo de Delfos cuando explica cémo y por qué su filosofia ha despertado la
enemistad de algunos de sus conciudadanos. Tanto en el Banguete como en la
Apologia, lainstruccion o inspiracion divina, podriamos decir, que llevé a Sécrates
arecurrir al examen de las opiniones, especialmente acerca de lo noble y lo bueno,
en lugar de limitarse a criticar los argumentos filoséficos anteriores (logo7), parece
haber ocurrido después de 450, pero antes de 433.*

En los didlogos posteriores a la presentacién inicial de los problemas a los
que estaba respondiendo, Platén presenta cuatro etapas o periodos de la manera
de filosofar de S&crates. En la primera etapa, compuesta por los dos conjuntos
de conversaciones que Platén indica tuvieron lugar al principio y al final de la
primera parte de la Guerra del Peloponeso —Protdgoras, Alcibiadesy Cdrmides,

25 Me han preguntado varias veces por qué no incluyo a “Diotima” (y Aspasia en el Menéxeno) entre los
filésofos de Platén (a quienes no creo que deba, estrictamente hablando, llamar voceros, porque nadie en
los didlogos habla por Platén de forma simple o directa). Aunque Sécrates relata a sus interlocutores lo
que aprendi6 de Diotima y Aspasia, y explicitamente llama a estas dos sus maestras, Socrates comunica
lo que le dijeron a ¢l. Platdn no muestra a ninguna de las dos mujeres hablando directamente con otros
interlocutores. Estas mujeres tampoco presentan una vision tan exhaustiva como la que presentan los
filésofos de Platén.

26 Véase Catherine H. Zuckert, “The Socratic Turn”, History of Political Thought 25 (verano 2004): 189-
219; y capitulo 3 en el presente volumen.

xxiii



Xxiv

LOS FILOSOFOS DE PLATON

seguidos una década més tarde por Laques, Hipias Mayor ¢ Hipias Menor—,
vemos a Socrates demostrando repetidamente la insuficiencia de la comprension
por parte de sus contemporaneos de la virtud, lo noble y lo bueno. Sécrates urge
asus interlocutores a que, al verse enfrentados a la insuficiencia comprobada de
su comprensién actual, se unan a él en otras investigaciones filoséficas sobre lo
noble y lo bueno, pero sus invitaciones no dan frutos. Sus dos compaferos mas
notorios, Alcibiades y Critias, no permanecen con Sécrates lo suficiente como para
adquirir concepciones no tradicionales o no contradictorias de una vida humana
que sea verdaderamente kalos k’agathos (noble y buena).*” Los dos generales o
estadistas con quienes Socrates conversa en el Lagues estin demasiado ocupados
con los asuntos publicos como para participar en cualquier otra conversacion, y
los sofistas (Protdgoras ¢ Hipias), que dicen ser capaces de ensefiar a los jévenes
atenienses con ambiciones politicas cémo tener éxito, no buscan ser corregidos
(y avergonzados) una vez més por Sdcrates.

En la segunda etapa, constituida por un grupo de didlogos que Platén
indica ocurrieron durante la segunda parte de la guerra del Peloponeso entre
416 y 411, Sdcrates ya no se conforma con demostrar la insuficiencia de las
opiniones de sus interlocutores, sino que comienza a presentar una clase de
ensenanza positiva propia, aunque sea en forma de imagenes y mitos. También
afirma que posee un cierto tipo de conocimiento limitado de 2z erotika. En el
Banquete (sin duda datado en 416), Sécrates se retine de nuevo con muchos de
los atenienses presentes en su encuentro inicial con Protdgoras. No obstante,
en lugar de cuestionar las opiniones de los sofistas, con quienes estos atenienses
se habian asociado, en ¢l Banguete, el Fedro y la Repiiblica Socrates participa
en una disputa con los poetas, origen de las nociones tradicionales de kalos
k’agathos alas que los sofistas se adherfan. En vez de demostrar la incoherencia
interna de las nociones tradicionales, como lo habia hecho en conversaciones
previas, en estos didlogos (completados, sostengo, por el argumento sobre el
bien humano en Filebo, que no tiene una fecha dramatica definida) Sécrates
propone una visién de otra comprensién mejor de una vida humana que sea
noble y buena, la vida de aquellos que se unen en la busqueda del conocimiento
de lo que verdaderamente es noble y bueno. Como podemos ver en didlogos
posteriores, Sdcrates logra atraer un numero de asociados habituales, aunque
no persuade a todos sus interlocutores de la urgente necesidad de, y el incom-
parable gozo que se gana con, tales investigaciones filoséficas.

Sin embargo, Sécrates no logra proponer una visién integral de la inteli-
gibilidad del todo. Es por eso que siempre se describe a si mismo literalmente

27 Cf. Jenofonte, Memorabilia I, 2, 2.4.



INTRODUCCION

como un filésofo, un buscador de la sabiduria, mas que como un conocedor o un
hombre sabio. El T7meo es claramente posterior a la conversacién que se relata en
la Repriblica, aunque no necesariamente la sigue de forma inmediata; en el Z7meo
Platén les recuerda a sus lectores que S6crates nunca presenta una cosmologia,
es decir, un relato de la naturaleza como un todo, al mostrar que Socrates se
sienta en silencio a escuchar un relato explicitamente mitico expuesto por otro
estadista-filésofo sobre la construccién inteligible del cosmos.* De hecho, en
la persona y el discurso de Timeo, Platén presenta un modelo o paradigma de
la filosofia notablemente diferente del que representa Sécrates, quien busca el
conocimiento examinando la opinién de otros, particularmente sobre los verda-
deros propdsitos de sus esfuerzos: lo bello y lo bueno. De acuerdo con Timeo,
los filésofos no solo adquieren conocimiento del orden inteligible del cosmos,
sino que también duplican ese orden dentro de sus propias almas a través de la
observacion y la contemplacién del orden inteligible de los movimientos de los
cuerpos celestes. Ellos y solo ellos son verdaderamente felices. Para adquirir las
habilidades y el autocontrol necesarios para aprender sobre los movimientos orde-
nados de los cielos, sin embargo, tales filésofos deben ser criados bajo un cierto
régimen. Para mostrar cémo el régimen descrito en los primeros cuatro libros
de la Repriblica realmente podria llegar a surgir, a Timeo se le pide que explique
cémo surgid el cosmos hasta tal punto en el que hay seres humanos capaces de
convertirse en ciudadanos de este régimen. Aunque su relato de la construccién
del cosmos por el demiurgo es un four de force filoséfico que incorpora lo mejor
de la antigua ciencia natural griega (por lo que a menudo se ha tomado como
“la cosmologia de Platén”), Timeo no realiza el trabajo asignado. Hacia el final
del didlogo, Timeo sugiere que las mujeres surgen de los hombres cobardes. No
hay y nunca ha habido ninguna guardiana femenina potencial en el cosmos
de Timeo, pero en la ciudad que Sécrates describe inicialmente, como en la
Repitblica, habré guardianes tanto masculinos como femeninos. Por esto, en la
conversacion que sigue, Critias tiene que presentar otro relato mas tradicional-
mente mitoldgico del origen de la antigua Atenas y la Atldntida para reemplazar
el comienzo defectuoso de Timeo. No obstante, aunque el relato de Timeo de la

28 Lo més cercano a esto por parte de Sdcrates es una mera afirmacién de que el cosmos debe ser un tra-
bajo de la inteligencia, lo que permite a Protarco coincidir sin ningtin argumento de apoyo en Filebo
28¢-30¢. Francis MacDonald Cornford, Plato’s Cosmology: The “Timaeus” of Plato (Londres: Routledge
and Kegan, 1937), 75-79, sefiala que la descripcion de Sécrates de las 6rbitas y las esferas en el mito de
Er en la conclusién de la Repiiblica no corresponde (y no afirma corresponder) con las observaciones
empiricas de las orbitas de los cuerpos celestiales, como si lo hace el relato de Timeo. La observacion
de Aristételes (Metaphysics 987bI-8) de que Sdcrates se ocupé de cuestiones éticas y descuidé el mun-
do de la naturaleza en su totalidad, aunque buscé lo universal en estas cuestiones éticas, describe asi al
personaje presentado en los didlogos de Platdn.

XXV



xxvi

LOS FILOSOFOS DE PLATON

generacion de los varios tipos es risible, este sefiala una diferencia fundamental
entre su filosofia y la de Sécrates. S6crates nunca presenta una explicacion del
orden o la generacién del cosmos, pero puede explicar el eros humano de una
manera en la que Timeo no. En efecto, Sdcrates presenta la filosofia como una
actividad fundamentalmente erética.>

Puesto que ¢l y sus lectores son seres humanos animados por una variedad
de deseos, Platén dirige la atencidn de sus lectores de la contemplacién timeana
hacia la busqueda socrdtica de la sabiduria, especialmente en lo que concierne
alamejor vida paralos seres humanos, en la tercera etapa de su representacién
de la vida filoséfica y carrera de Sdcrates, compuesta por una serie de didlogos
que ocurre en la tltima década del siglo v. Estos didlogos a menudo han sido
agrupados con los que describen encuentros fundamentalmente criticos de
Sécrates con los sofistas y los jévenes atenienses infames durante la primera
parte de la Guerra del Peloponeso como “tempranos” y elenjético*. Sin embargo,
hay, en efecto, dos diferencias importantes entre los dos conjuntos de didlogos.
En el Téages, el Eutidemo, el Lisis, el Gorgiasy el Mendn, Sécrates ha adquirido
la reputacién y los seguidores que estaba buscando en el primer conjunto de
didlogos. Como resultado, Platén nos puede mostrar el efecto que Sécrates
tiene en algunos de sus asociados habituales, asi como la clase de gente a la
que no atrae o conserva como compaifieros regulares. Al haber mostrado que
Sécrates no pretende ser capaz de dar una explicacién coherente del todo y que
anima a sus companeros a unirse a ¢l en la busqueda del conocimiento, Platén
describe los resultados personales mas que los filoséficos, asi como algunos
de los malentendidos caracteristicos de esa busqueda. No hace que Sécrates
presente una gran doctrina.

En la cuarta etapa o periodo, constituido por los ocho didlogos cuyas fechas
dramdticas los conectan con el juicio y la muerte de Sécrates, Platén presenta
una defensa de su maestro. En los primeros tres de estos didlogos, presenta
las razones y, por lo tanto, una defensa de la afirmacién de Sécrates de que

29 Otra cosa piensa Jill Gordon, “Eros in Plato’s Timaceus”, Epoche 9, n.° 2 (primavera 2005); 255-277,
tanto A.E. Taylor, A commentary on Plato’s “Timaens” (Oxford: Clarendon Press, 1928) 260, 263-264,
493; como Conford, Plato’s Cosmolagy, 281n3, 14511, observan correctamente que el eros se convier-
te en una parte del alma solo después de que se conecta a un cuerpo mortal y se confunde. Cuando
Timeo afirma que los amantes del nous y el epistemeé (ton de nou kai epistémés erastén) consideran los
principios inteligibles como primeras causas (46d-¢), se refiere a lo mismo y a lo otro, a los cuales el
dios forzé a unirse en el alma del mundo ¢ incrustd en las érbitas de los cuerpos celestes. En cuanto
inteligibles, estos principios pueden ser bellos y buenos, pero ellos no son lo bello y lo bueno en si
mismos, esto es, los objetos del eros filoséfico como lo describe Sécrates. Los principios inteligibles
incrustados en las drbitas son copias de los seres puramente inteligibles creados por el demiurgo.

*

[Nota de la traductora] Elenjético: propio del elenchus o refutacion.



INTRODUCCION

él es sabio solo en la medida que sabe que no sabe. En el Teeteto Platén hace
que Socrates le demuestre al joven y brillante matematico por qué el arte del
que estd tan orgulloso no puede ser considerado como conocimiento, propia-
mente hablando. En el Eutifrén Platén dramatiza los peligros de confiar en
la inspiracién divina, especialmente la clase de inspiracién que dio origen a
las historias contadas por los poetas griegos antiguos, y en el Crdtilo hace que
Sécrates demuestre la insuficiencia de los nombres o las palabras como fuentes
del conocimiento de los seres.

Sin embargo, si los seres humanos no podemos adquirir el conocimiento
por medio de nimeros o inspiracién divina o palabras, ;cémo podemos llegar
aentender algo sobre nosotros mismos y sobre nuestro mundo? ; Tiene sentido
continuar buscando un conocimiento que nunca podremos alcanzar? La famosa
advertencia de Sdcrates en cuanto a su propio conocimiento, sumada a su
persistente cuestionamiento y refutacién de los demds, hizo que pareciera ser
un simple critico destructivo de la moral tradicional, un “sofista” eristico. Esta
critica es planteada en su forma mas fundamental por un anénimo extranjero
eledtico. En un conjunto de conversaciones que, segtin se dice, tuvieron lugar
el dia después del Teetero, el Eutifrén 'y el Craitilo, el extranjero primero acusa
a Socrates, en efecto, de ser un sofista. Al refutar las opiniones de otros en
conversaciones privadas, Socrates parece saber todas las cosas sobre las cuales
cuestiona a sus interlocutores, aunque él mismo sabe “irénicamente” que no las
sabe (en otras palabras, Sécrates encaja dentro de la tltima, y aparentemente
mejor, definicidn de un sofista). En el Politico ¢l extranjero sugicere luego que
ese cuestionamiento de las opiniones tradicionales sobre lo justo y lo noble en
el que Sécrates participa socava el Estado de derecho vy, junto con él, la mejor
forma posible de gobierno.

Platén presentala respuesta de Sdcrates a estos cargos en su_Apologia, Critén'y
Fedén. Enla Apologia, Sécrates sostiene que su cuestionamiento de las opiniones
de sus contemporaneos con respecto a lo justo, lo noble y lo bueno constituye el
mis grande servicio posible no solo a Atenas, sino también al dios de Delfos. En
el Critdn S6crates demuestra que él y su filosofia no socavan el Estado de derecho,
ni en sus argumentos ni en sus acciones. Y, finalmente, en el Feddn, Sécrates les
ofrece a sus allegados en privado tanto los argumentos como un ejemplo que,
espera, les permitan persistir en sus investigaciones filoséficas después de que ¢l
haya muerto. El hecho de que muchos de los individuos presentes luego escri-
bieran didlogos “socrdticos” y establecieran varias escuelas filos6ficas sugiere que
Sécrates tuvo éxito en dejar un legado filoséfico. En el Menéxeno, Platén drama-
tiza el legado politico que Sécrates dejé a su propia ciudad anacrénicamente y,
por lo tanto, desde la tumba, por asi decirlo, al hacer que el filésofo presente
un discurso que atribuye a Aspasia en el cual les muestra a los atenienses cémo

xxvil



xxviil

LOS FILOSOFOS DE PLATON

entender de forma mds moderada y justa la historia de su ciudad y, por ende, sus
propias vidas politicas.

La lectura de los didlogos como incidentes discretos de una historia en
curso nos permite preservar la integridad de las obras de arte individuales. Al
encadenarlos en el orden de sus fechas dramaticas, no solo obtenemos un “hilo
conector” que nos ayuda a ver la forma del corpus de Platén en su conjunto;
también seguimos las indicaciones del propio Platén sobre las relaciones de una
conversacidén con otra. En contraste con la cronologia dela composicion, no se
nos lleva a presentar inferencias basadas en la interpretacién del contenido de
los didlogos como si ellas fueran basadas en “hechos” histéricos determinados de
manera externa sobre el momento en que estos didlogos fueron escritos —hechos
que, rcpito, no conocemos—.°

El orden en el que leemos los didlogos afecta la manera en que los enten-
demos, tanto individualmente como en su relacién entre si.** Para mencionar

30 Como Eduard Munk, Die Natiirliche Ordnung der Platonischen Schriften (Berlin: Diimmler, 1857),
vii, sefialé hace tiempo, los intentos de datar los didlogos con base en el uso del estilo o la palabra im-
plican inferencias que parten de supuestos altamente cuestionables. Platén era un artista consumado
que era capaz de usar muchos estilos en la representacién de intercambios de palabras entre diferentes
personajes individuales. Incluso si, como muestran los estudios estilométricos, hay seis didlogos en los
que Platén usa frases y construcciones similares, observa Thesleff, la evidencia de que estos didlogos
fueron escritos “tarde” es ligera. Tampoco se puede asumir de esto que Platdn tenia la intencién de
que estas conversaciones fuesen leidas como producciones “tardfas” (‘Thesleff, 69-71). El orden que
Munk propuso se parece al orden que he presentado con base en la datacién dramdtica en la medida
en que también se apoya en las fechas dramdticas y sugiere que los didlogos representan tres periodos
en el desarrollo de la filosoffa de Sécrates: 1) la dedicacion de Sdcrates a la filosoffa y su batalla contra
la sofistica: Parménides, 446; Protigoras, 434; Cirmides, 432; Lagques, 421; Gorgias, 4205 lon, 420;
Hipias Mayor, 4205 Critilo, 420; Eutidemo, 4205y el Banquete, 417; 2) la verdadera sabiduria de S6-
crates: Filebo, 410 y Repiiblica, Timeo, Critias, 410,y 3) Sécrates muestra el cardcter verdadero de su
ensefianza a través de una critica de puntos de vista opuestos y de su martirio: Mendn, 40s; Teeteto,
Sofista, Politico, Eutifrdn, la Apologia, Critén 'y Fedén, 399. Algunas de estas fechas han sido puestas
en duda (como muestro en las notas de los capitulos que siguen). Munk se ve obligado, por otra
parte, a dejar de lado algunos didlogos que no pertenecen al ciclo (y que, por lo tanto, posiblemente
representan trabajos tempranos de Platén): Alcibiades I, Lisis, Hipias Menor, ast como trabajos tardios
como las Leyes y Menéxeno. Es decir, Munk tiene que recurrir a la cronologia de la composicion que
¢l mismo critic6 para explicar algunos escritos platénicos, y omite otros enteramente —incluido el
Fedro— ademis de dilogos posiblemente inauténticos tales como el Téages y Alcibiades II. El no ve
la forma en que el extranjero eledtico reta a Sécrates en el Sofista y el Politico; toma estos didlogos,
por el contrario, como si ellos mostraran la forma en que Platén combiné la filosofia eledtica con la
moralidad socrética.

31 Charles Griswold, “E Pluribus Unum? On the Platonic ‘Corpus”, Ancient Philosophy 19 (1999): 386-393,
da un paso en esta direccidn, pero solo ofrece principios generales que soportan la cronologfa dramdti-
ca que bosqueja en la nota 29, y apenas indica (387-395) algunos de los resultados interpretativos que
tal lectura de los didlogos podria traer. Tanto Joseph Cropsey, Platos World (Chicago: University of
Chicago Press, 1995); como Jacob Howland, 7he Paradox of Political Philosophy: Socrates’ Philosophical



INTRODUCCION

algunos ejemplos particularmente notorios: con base en una supuesta crono-
logia de la composicidn, la Apologia de Sécrates se considera usualmente como
un trabajo temprano, mientras que el Parménides es considerado como una
produccién “del medio” o incluso “tardia”. No obstante, segiin lo que indican
las fechas dramaticas, el Parménides describe una de las primeras apariciones
publicas de Sécrates, mientras que la Apologia ocurre al final de su vida. En
el Parménides anticipamos el futuro desarrollo de Sécrates; en la Apologia él
trata de explicarles a sus conciudadanos lo que ya ha hecho. De acuerdo con la
misma cronologfa de la composicién, el Crizdn es temprano, el Feddn pertenece
al periodo del medio de Platén y el Sofisza y el Politico son tardios. Sin embargo,
si seguimos la datacién dramética, vemos que se muestra de manera explicita
que el Sofistay el Politico ocurren el dia después de que Sdcrates es acusado. A
partir de las conversaciones en las que el “extranjero” eledtico implicitamente
acusa a Sdcrates de ser un sofista y de haber provocado las acusaciones en su
contra, la Apologia, el Critén 'y el Feddn parecen ser respuestas a sus acusaciones
mis filoséficas, asi como a la acusacién legal.

La lectura de los didlogos en el orden indicado por su datacién dramitica,
por lo tanto, produce dos beneficios inmediatos. Primero, nos permite reco-
nocer las diferencias en la presentacion que Platdn hace de Sécrates, las cuales
llevaron a la mayoria de los comentaristas a adoptar la tesis del desarrollo en
lugar de mantener una lectura unitaria de Sécrates, mucho menos de Platén,
sin pretender tener un conocimiento histérico que, de hecho, no tenemos sobre
el momento en el que Platdn escribié los didlogos individuales. En segundo
lugar, y mds importante, la cronologia dramdtica nos permite ver la forma en
que Platén usé a sus otros portavoces filoséficos, primero, para establecer los
problemas, filoséficos y politicos, que fueron legados a Platén y a su maestro por
los presocriticos y, segundo, para indicar las limitaciones de las “soluciones”,
tanto cosmoldgicas como légicas, que Sécrates propuso. Claramente Sécrates
es la figura central del corpus platdnico, pero el entendimiento de Platdn es
mds comprensivo que el de su protagonista principal. Eso no quiere decir, no
obstante, que Platén simplemente esté de acuerdo con Timeo o con el extran-
jero eledtico. Al contrario, usa a Sdcrates para criticarlos. Mi argumento es
que la comprensién del propio Platén se encuentra en la forma en que yuxta-
pone las diferentes posiciones filoséficas, dramatizando las limitaciones de los
argumentos que Sdcrates articula, pero mostrando, al final, que no existe una
alternativa mejor.

Trial (Lanham, MD: Rowman and Littlefield, 1998), enfatizan la secuencia de los didlogos conectados
de manera explicita por su datacién dramética con la muerte de Sécrates.

Xxix



XXX

LOS FILOSOFOS DE PLATON

l1l. Clases atipicas de dialogos
A. Los didlogos narrados: el interior de Sécrates

La mayoria de los didlogos son presentados como dramas en prosa, pero algunos
—nueve, para ser precisos— son narrados.”” Y, al igual que la narrativa que surge
con base en las fechas dramdticas, los didlogos narrados resaltan el rol y la figura
de Sécrates. Cuatro de estos didlogos —Amantes, Lisis, Cdrmidesy Repiiblica—
son narrados enteramente por Socrates. Dos — Protdgoras y Eutidemo— son
narrados por Sdcrates después de un intercambio dramético introductorio. Los
tres didlogos que no son narrados por Socrates —Parménides, el Banquete 'y
Feddén— contienen relatos o reportes de incidentes en la educacién de Sdcrates,
descubrimientos o lecciones que, como argumento en el capitulo 3, contribu-
yeron a hacer de Sécrates el tipo distintivo de fildsofo en el que se convirtid.»

Los cuatro didlogos narrados enteramente por Socrates son conversaciones
que ¢l mismo elige contar, en todos los casos, a un ptiblico an6nimo de un nimero
indeterminado de personas. Al relatar estas conversaciones, Sdcrates parece
estar tratando de afectar, si no controlar, lo que la gente sabe en general y, por
tanto, lo que piensa de sus interrogatorios a los demds.’* A menudo parece que
estd intentando corregir algunos malentendidos o malinterpretaciones sobre su
actividad filoséfica. El hecho de que elija relatar estas conversaciones hace que
estas contrasten con la explicacién de su actividad filoséfica que tuvo que dar
por requerimiento, si no por ley, en la Apologia.

En los cuatro didlogos narrados en su totalidad por Sécrates, nos enteramos
de las conversaciones que este sostuvo con jévenes nobles atenienses. En vez
de corromper a los jévenes con los que se asociaba, en los cuatro casos Sécrates
muestra que estaba tratando de ayudarlos a volverse mejores al animarlos a buscar
una clase de conocimiento mas importante. En dos de estos didlogos, Cdrmides y

52 Eldidlogo que el nifio esclavo lee en el Zeetero originalmente fue narrado a Euclides por Sécrates, pe-
ro Euclides le dice a Terpsion que le quitd los signos de esta narracidn, por ¢jemplo, “¢l dijo”, y asi lo
transformé en un didlogo dramético. Como resultado, los lectores no sabemos si Sdcrates hizo algunos
comentarios en la conversacién cuando se la relaté a Euclides. Los académicos estin en desacuerdo sobre
el estatus histdrico de los didlogos narrados. Mientras que Thesleff argumenta (Szudies, 56-62) que los
didlogos narrados probablemente preceden los dramaticos, Rutherford observa (47, 45) que Jenofonte
nunca hace a Sdcrates el narrador y sugiere que Platdn fue el primero en hacerlo.

33 Cf. Leo Strauss, Oz Plato’s “Symposium”, ed. y con prélogo de Seth Benardete (Chicago: University of
Chicago Press, 2001), 186.

34 Sin duda, con base en los comentarios de Platén en la Carta VII, podriamos leer todos los didlogos,
en el fondo, como una defensa de Sdcrates. Este parece ser enfiticamente el caso, sin embargo, de los
didlogos narrados por el propio Sécrates (y no tan obvio en el de didlogos como el Filebo o el Politico).



INTRODUCCION

Los rivales, Platén muestra que Sdcrates iba al gimnasio en busca de jévenes con
los que pudiera llevar a cabo sus investigaciones filoséficas. En otros dos vemos que
Sécrates fue invitado u obligado a participar en la conversacién por deseo de sus
jovenes asociados. La razén principal por la que Sécrates entablaba conversaciones
con otros, queda claro, era su preocupacion por los jévenes; no estaba intentando
aprender algo por si mismo, sino atraerlos a ellos a una vida dedicada a la filosofia.

Como narrador, S6crates puede explicar cémo fue que llegd a hablar con
estos individuos especificos y cdmo ellos u otros reaccionaron al intercambio.
En Los rivales no nos cuenta por qué fue a la escuela de Dionisio, pero, una vez
llega alli, utiliza la oportunidad para cuestionar otras concepciones erréneas
de la filosoffa y para animar a sus interlocutores a buscar la forma de conoci-
miento més util: cémo ser justo y moderado. En el Cdrmides, Sécrates explica
que, al volver de Potidea con el ejército, pasé por la escuela de lucha de Taureas,
ansioso por reanudar sus conversaciones habituales y descubrir si alguno de
los jévenes habia demostrado ser particularmente noble o bello y sabio en su
ausencia. Asi como en Los rivales y en el Lisis, también en el Cdrmides queda
claro que los otros hombres y los jévenes no se retinen en los gimnasios prin-
cipalmente para filosofar.

Socrates se ve forzado, por lo tanto, a tomar en cuenta las preocupaciones
de sus interlocutores —ya sea sobre el curso de la guerra o la forma de atraer
amantes— para poder inducirlos a participar en las conversaciones filoséficas
que ¢l mismo valora. Esta necesidad de hablar, al menos inicialmente, de las preo-
cupaciones politicas o los deseos personales que mueven a sus jévenes asociados
fue una de las razones por las que los compatriotas de S6crates no entendieron el
verdadero cardcter de su filosofia o de los beneficios potenciales que esta traeria
para la ciudad. Al igual que en Los rivales, también en el Cdrmides, Sdcrates
admite que le emociona la presencia de jévenes hermosos, pero también muestra
que ha conquistado sus deseos corporales al conversar, en lugar de buscar yacer,
con ellos (si no tuviéramos los testimonios de Sécrates sobre sus propios senti-
mientos, podriamos pensar, con base en lo que dice Alcibiades en el Banguete,
que Scrates era simplemente frigido o indiferente a la belleza corporal). En el
Cdrmides también vemos que Sécrates trata de convencer a dos futuros tiranos
de Atenas, ambos parientes de Platén, de que se vuelvan moderados. Tanto
¢l como nosotros sabemos que no tuvo éxito: a Carmides y Critias les pareci6
que la conversacidon con Socrates era entretenida y quisieron hacer que este se
quedara més tiempo, pero no fueron convencidos de volverse mds moderados.
Aun asi, como narrador, Sécrates puede mostrar que entiende la dificultad que
experimentan los seres humanos ala hora de ejercer el dominio sobre si mismos,
y que estaba intentando hacer que estos jovenes aristocrdticos atenienses fueran
mds moderados y piadosos.

XXXI



xxxil

LOS FILOSOFOS DE PLATON

En la famosa introduccion de la Repriblica, Sdcrates explica que bajé al Pireo
con Glaucdn, el hermano de Platén, a ver la primera celebracién de una nueva
diosa extranjera, y que se quedd para hablar sobre la justicia gracias a una combi-
nacion de la amenaza de Polemarco de detenerlo por la fuerza y su propio deseo
de acomodar a Glaucén. Cuando el padre de Polemarco, Céfalo, se va, se les
recuerda alos lectores que las conversaciones socrdticas eran mds atractivas para
los jévenes que para los viejos y que Sdcrates preferia hablar con los primeros. Es
imposible que los seres humanos se vuelvan mejores, més justos o mds moderados
sin cuestionar, desafiar y finalmente reemplazar las opiniones y convenciones
viejas. No obstante, como muestra Platén en la Repriblica (y en todos sus otros
didlogos), Sécrates cuestionaba las opiniones aceptadas, particularmente sobre
lo noble y lo bueno, pero lo hacia en privado, conversando con individuos, y no
en publico, hablando en la asamblea o desobedeciendo la ley >

Enla Repiblica Sdcrates describe una nuevay mas bella “ciudad en la palabra”
en una reunidn secreta de toda la noche, pero concluye que el propésito de esta
ciudad es servir como paradigma interno para que el individuo lo use al ordenar
su propia alma. Como en el Cdrmides, también en la Repriblica Sécrates comienza
por tener en cuenta las ambiciones politicas y los intereses de sus interlocutores.
Gradualmente intenta mostrarles, sin embargo, que solo podrén realizar su deseo
de vivir la mejor forma posible de existencia humana al filosofar de una manera
socratica. Al final del didlogo no queda claro que haya tenido éxito. Los hermanos
de Platén no se convirtieron en tiranos como Critias y Carmides, pero tampoco
se convirtieron en fildsofos.

Al comienzo del Lisis, a los lectores también se nos recuerda el cardcter poco
convencional, posiblemente ilegal e impio de la filosofia socratica cuando Sécrates
explica que acompainé a un grupo de jévenes, a solicitud de ellos, a un gimnasio
en el que algunos jovenes bellos celebraban un festival. No estd claro que a los
hombres mayores como Sécrates se les permitiera asistir a tales celebraciones;
al final del didlogo, los tutores esclavos de los dos nifios con los que Sécrates ha

35 Enladpologia 29d, el Sécrates de Platén declara que ¢l desobedecerd a “los hombres de Atenas” si ellos
le prohiben que filosofe en el futuro. Hasta el momento en que los atenienses condenaron a Sdcrates por
los crimenes capitales de impiedad y corrupcién de los jévenes, la ley de Atenas no prohibia la filosoffa.
Si, como dicen después “las leyes” en el Critdn, fueron los miembros particulares del jurado ateniense
quienes trataron a Socrates injustamente y no las leyes per se, se puede presumir que ellas tampoco
prohibieron tal filosofar después del juicio. Existia, por supuesto, una relacién compleja entre laley y la
opinién en la antigua Grecia, en donde 7207205 se referfa a las costumbres y, por lo tanto, a las leyes tanto
escritas como no escritas. En ese entonces, como ahora, sin embargo, existia también una diferencia,
a menudo puesta en manifiesto en los didlogos platénicos, entre lo que los individuos querfan para si
mismos y lo que estaban dispuestos a decir en publico que era lo correcto o lo justo. Después del juicio
y la muerte de Sdcrates, Platdn dejé Atenas, pero mds tarde retornd. AristSteles también llego a temer
la persecucioén y huyé.



INTRODUCCION

estado conversando los llevan a casa a la fuerza. Los jévenes quieren que Sdcrates
demuestre su conocimiento erético mostrandole a uno de ellos cémo atraer aun
joven amado. Como en Los rivales, también en el Lisis, Sdcrates muestra que un
amante atrae a su amado al darle un conocimiento til mas que al acicalarse a si
mismo o al amado. Como en Los rivales, también en el Lisis, Sdcrates no afirma
haber demostradolo que es el philon, o, incluso, lo que la busqueda del conocimiento
de este, la filosofia, entrafiaria. Paraddjicamente, si dice en el final del didlogo que
ély los dos jévenes se hicieron amigos. Sdcrates afirma, en otras palabras, que ha
establecido una especie de comunidad con los jévenes, dedicada a la mejora de
ambas partes, incluso en los casos en los que ¢l no ha podido responder explici-
tamente la pregunta que estan debatiendo de manera satisfactoria. Asi como en
la Repiiblica, en el final del Lisis no es claro si los jévenes continuardn su amistad
con Sécrates o no. De hecho, sabemos por el Feddn que Menéxeno se convirtié
en un compaifiero habitual de Sdcrates, pero Lisis no. Sin embargo, Menéxeno
no se convirtié en filésofo; como aprendemos en el didlogo que lleva su nombre,
¢l tenfa ambiciones politicas, las cuales Sdcrates ayudd a realizar de manera que
beneficiaran a todos los atenienses. De los didlogos narrados aprendemos que
Sécrates no siempre lograba el efecto que buscaba. Elno fue capaz de convencer a
muchos de sus jévenes interlocutores de que persiguieran una vida de filosofia. Ni
siquiera fue capaz de persuadir a algunos de ellos de que actuaran de una manera
mas justa en términos politicos y convencionales. Sin embargo, sus comentarios
como narrador nos muestran sus intenciones, asi como su reconocimiento de los
efectos limitados que podia tener en sus interlocutores en una sola conversacion.

En los dos didlogos narrados por Sécrates después de un prélogo drami-
tico, el Protdgorasy el Eutidemo,lo vemos interrogando a los sofistas. Quienes
acusaban a Sdcrates de corromper a los jovenes pensaban que ¢l era un sofista.
Las preguntas de S6crates a los sofistas no solo destacan las diferencias entre
ély ellos, sino que también senalan las razones por las que sus compatriotas
lo confundieron con uno de ellos. Debido a que pretendian ensenar la virtud,
los sofistas cobraban honorarios por sus lecciones. Como Sécrates enfatiza en
su Apologia, ¢l no pretendia ensefiar la virtud y tampoco cobraba honorarios.
En sus conversaciones con los sofistas, sin embargo, Sdcrates muestra que sabe
cémo argumentar mejor que los sofistas al probar que ellos no saben lo que es
la virtud. En otras palabras, demuestra que los sofistas realmente no saben de
lo que estdn hablando y, por lo tanto, no cobran justamente por sus lecciones.
Al mismo tiempo, Sécrates (o Platén) indica que estaba familiarizado con los
sofistas personalmente, asi como con sus doctrinas, y que esta familiaridad
contribuyé ala creencia de sus compatriotas de que ¢l era uno de ellos. Antes de
llevar a un joven ateniense a conocer al famoso sofista, en el Protdgoras Sdcrates
le advierte a Hipdcrates, quien lo ha despertado para pedirle que le presente al

xxxiii



XXX1V

LOS FILOSOFOS DE PLATON

sofista, que sea cuidadoso con las lecciones que adquiere. No obstante, también
observamos que, inmediatamente después de esto, Sécrates relata una versién
de su victoria sobre Protdgoras a un publico ateniense anénimo vy, de esta
forma, contribuye a la formacién de su propia reputacion de ser una especie
de “super-sofista”. En el Eutidemo, Critén, el viejo amigo de Sdcrates, le pide
a este que le relate la conversacién que tuvo con un par de sofistas el dia ante-
rior.’* Aunque S&crates hace que los sofistas parezcan ridiculos, al final de la
conversacién anima a Critén a traer sus hijos para que vayan con ¢l a tomar
clases con los hermanos. En estos didlogos Platén muestra no solo que Sécrates
no era un sofista, sino también que los sofistas no fueron sus objetivos primarios
o0 enemigos, como han afirmado algunos comentaristas.’” Puede que los sofistas
no tuvieran el conocimiento que prometian ofrecer, pero al menos reconocian
laimportancia del discurso o el argumento ala hora de aprender a ser virtuoso.
Sin el conocimiento que nos proporcionan los comentarios de Sécrates sobre
sus propias intenciones y esfuerzos, era dificil distinguirlo a él de ellos.
Mientras que los didlogos narrados por Sécrates enfatizan los efectos que tuvo,
o al menos quiso tener, en los jévenes atenienses, los didlogos narrados por otros
contienen secciones que explican cémo y por qué Sécrates se involucré en el tipo
de investigaciones que emprendid para si mismo, para descubrir la verdad, y no
simplemente por el efecto que sus investigaciones pudieran llegar a tener sobre
sus interlocutores o ptblico. En el tltimo dia de su vida, en el Feddn, escuchamos
a Sdcrates hacer un relato retrospectivo de las razones por las que abandoné las
investigaciones de los fendmenos naturales en las que estuvo involucrado en su
juventud para dirigirse hacia un examen de los argumentos (logoi) de otros. En
el Parménides vemos que Sécrates utiliza el argumento sobre las ideas que desa-
rroll6 como hipétesis en el Feddn para criticar a Zendn. Sin embargo, Sécrates
no pudo responder las preguntas planteadas por Parménides en cuanto a su
argumento sobre las ideas. No nos enteramos de cémo respondié Sécrates en
ese momento a la demostracion de gimnasia filoséfica de Parménides. No es
hasta més tarde, en el Banquete, que Socrates cuenta una historia acerca de la

36 El hecho de que los dos didlogos narrados, que son relatados a personas nombradas (en lugar de un
publico anénimo), el Eutidemoy el Feddn, sean dirigidos, en el primer caso, a uno de los amigos més
cercanos de Sdcrates, quien estuvo presente en su muerte, , en el segundo, por otro amigo de Sécrates,
también presente en su muerte, a una figura amistosa que pregunté especificamente qué dijo y qué
hizo Sécrates (Feddn s7a-58¢), sugicre que estos dos didlogos se preocupan particularmente por lo que
Socrates querfa que sus amigos conocieran de su actividad.

37 Véase, por ¢jemplo, Hans-Georg Gadamer, The Idea of the Good in Platonic-Aristotelian Philosophy, trad.
por P. Christopher Smith (New Haven: Yale University Press, 1986), 61, 99; y Weiss, Socratic Paradox.
En los capitulos dedicados a estos didlogos expreso los motivos de mis propias afirmaciones polémicas
sobre la relacién de Sécrates con los sofistas.



INTRODUCCION

forma en que Diotima le ensefi6 a examinar la opinién como eso que estd entre
el conocimiento y la ignorancia, el ser y el no ser, lo cual le permitié escapar de
laaporia que resulta de los argumentos eledticos en términos de los mutuamente
excluyentes “es” y “no es”.

SiPlatén no hubiera escrito estos didlogos narrados, sus lectores tendriamos
solo la visién externa de Sdcrates proporcionada por los didlogos draméticos.
Al juzgar solo sobre la base de las apariencias, en la ausencia de la versién del
propio Sdcrates de su esfuerzo, los lectores, al igual que los compatriotas de
Sécrates, podriamos tener dificultades en distinguir los intentos de este de atraer
compaiieros jovenes de aquellos de los sofistas extranjeros o de los amantes
masculinos mayores. Podriamos haber observado que Sécrates no cobraba
una tarifa por escuchar sus conversaciones, ni tampoco parecia buscar el placer
fisico en su trato con los hombres jévenes. Pero, entonces, ¢ por qué estaba tan
ansioso por hablar con ellos, y no con pensadores y filésofos mas maduros,
para persuadirlos de que se unieran a ¢l en sus exdmenes de la opinién? En
otras palabras, ;por qué se convirtié Socrates en el tipo particular de filésofo
que fue? En los didlogos dramaticos podemos ver cémo interrogaba a los otros
sobre sus puntos de vista de lo noble y bueno. Sin embargo, es solo a través del
discurso retrospectivo indirecto que una narracion hace posible que aprendamos
cudles fueron los pasos o etapas en la educacién de Sécrates que le permitieron
emprender estas investigaciones.

B. Los dialogos sin fecha: una vision
general externa de Socrates

Un lector atento se dard cuenta de que la narrativa que acabo de esbozar no incluye
tres de los cuatro didlogos que no tienen datacién dramatica: Hiparco, Minos,
Los rivales y Filebo. Sdcrates es el vocero principal en todos, asi que claramente
ocurrieron durante su vida —y, ain mds precisamente, durante el periodo en el
que se sabia que estaba examinando las opiniones de sus contempordneos sobre
lo justo, lo noble y lo bueno—. Sus interlocutores en todos parecen ser atenienses
jovenes, si bien an6nimos.* La ausencia de personalidades y tiempos especificos
es una de las razones principales por las que muchos comentaristas piensan que
Hiparco, Minosy Los rivales son falsos, escritos por un imitador y no por Platén.
Lo mis ficil para un comentarista que intente mostrar la coherencia del corpus
platénico en términos de las caracteristicas draméticas de los didlogos, incluyendo

38 Leo Strauss, “On the Minos”, en Liberalism Ancient and Modern (Nueva York: Basic Books, 1968) ob-
serva: “En cuanto al cardcter del compaiiero, sospechamos que ya no era muy joven” (74).

XXXV



XXXVi

LOS FILOSOFOS DE PLATON

particularmente la datacién dramatica, seria desestimar los tres breves didlogos sin
fecha como inauténticos y relacionar el Filebo teméticamente con la Repriblica,
como en la lista anterior. Sin embargo, debido a que los motivos para declarar
que estos y otros didlogos no son auténticos son problematicos y, por lo tanto,
son fuente de controversia, parece mejor (y més seguro) mostrar cOmo estos y
otros didlogos posiblemente, aunque no definitivamente, falsos se pueden incluir
en una version coherente del corpus.”

Asi como los didlogos que cuentan con fechas dramdticas mas especificas,
estos didlogos apuntan al papel central de Sécrates en el corpus platénico.
Incluso si no son auténticos, estos didlogos reflejan lo que son, y lo que los
admiradores contempordneos de Platdn veian como, los temas centrales en
su presentacién de Socrates: el deseo de parte de todos los seres humanos
de adquirir y poseer lo bueno; el cuestionamiento de la justicia de las leyes
y costumbres establecidas, y la utilidad y cardcter verdaderos de la filosofia.
La omisién de los nombres de los interlocutores individuales y del momento
especifico en que se produjeron estas conversaciones puede reflejar, como han
argumentado algunos comentaristas, una falta de habilidad artistica por parte
del autor. Sin embargo, esta omisién puede servir para indicar la forma en que
estos temas o preguntas dominan la filosofia socritica. Pocos académicos han
expresado dudas sobre la autenticidad del Filebo, a pesar de que no cuenta con
un tiempo especifico o escenario més alld de Atenas y los interlocutores de
Sécrates solo tienen nombres genéricos que significan “amante o amado por
los jévenes” y “primer principio o regla”. Este didlogo también comienza, de
manera mds bien poco artistica, en medio de una conversacién que ya estd en
marcha y termina antes de que esta acabe.

El Hiparco 'y el Minos son los unicos didlogos que inician abruptamente, sin
ninguna introduccién dramdtica, con una de las preguntas que empiezan por
“equé es...?”, por las que Sdcrates era famoso. Estos también son los tnicos dos
didlogos que llevan los nombres de tiranos antiguos. La razén parece ser, inicial y
externamente, que ningun otro personaje en estos didlogos es nombrado excepto
Sécrates.*> Cuando se mira con atencidn, sin embargo, también parece haber una
conexidn temdtica entre el hecho de nombrar a los tiranos y las preguntas plan-
teadas en estos didlogos. En el Hiparco, Sdcrates trata de convencer a un joven

39 Cf. Strauss, Symposium, II: “Hoy en dia, algunos de los didlogos que han llegado a nosotros como dié-
logos platénicos se consideran falsos. Creo que es prudente suspender nuestro juicio sobre este temay
sencillamente aceptar todos los didlogos que han llegado a nosotros como didlogos platénicos”

40 Como explica Strauss: “Dado que nadie ms parece estar presente en la conversacién, el trabajo no podria
tener como titulo, como sucede en la mayoria de los didlogos platénicos, el nombre de un participante
en la conversacién socratica o el de un oyente” (“Minos”, 65).



INTRODUCCION

moralista de que puede que “los amantes de la ganancia” no sean los “sinvergiienzas
descarados” que ¢l considera que son, si la ganancia es un bien y todos los seres
humanos buscan el bien. En el Minos S6crates le dice a un ateniense ligeramente
menos joven y asertivo que laley no puede ser definida simplemente en términos
de lo que los atenienses dicen que es la ley. Otras ciudades también tienen leyes,
diferentes alas de Atenas, y todas estas ciudades afirman que sus leyes son justas.
Las “leyes”, entendidas de esta forma, parecen ser una variedad de intentos por
descubrir lo que es verdaderamente justo y deberian ser juzgadas en consecuencia.
Asi, ambos didlogos dramatizan la forma en que Sdcrates cuestiona las bases y el
contenido de la moral tradicional. Y vemos que las preguntas especificas plan-
teadas por Sdcrates sobre el contenido y la base de la moralidad tradicional que
declara que buscar la ganancia es bajo, si no malo, y que la ley es justa tambi¢n
lo llevan a cuestionar los motivos por los cuales la forma de gobernar egoista y
sin ley de los tiranos habia sido castigada.* En el Hiparco Sdcrates afirma que el
tirano ateniense era, de hecho, un hombre sabio y bueno que traté de educar a sus
subditos, aunque Sécrates luego senala que Hiparco queria educar a sus subditos
para que admiraran su sabiduria mds que la del dios en Delfos. Ademas, en el
Minos Sdcrates sugiere que la creencia ateniense, propagada por los trégicos, de
que el legislador fundador de Creta fue un tirano puede no ser cierta.** Ningin
lector que haya estado expuesto solo a estos dos didlogos se sorprenderia al saber
que S&crates despertd la ira de algunos de sus conciudadanos y que fue acusado y
condenado por corromper a los jévenes de forma ilegal. En otras palabras, aun si
estos didlogos no son auténticos, presentan una visién popular de Sdcrates que
es consistente con los otros trabajos de Platén.

En Los rivales Sdcrates le cuenta a un publico anénimo que fue a la escuela
de Dionisio, en donde vio a dos jévenes discutiendo.* Puesto que Platén tuvo
un maestro llamado Dionisio (Diégenes Lacercio 3.5), un traductor se pregunté

41 Christopher Bruell, Oz the Socratic Education (Lanham, MD: Rowman and Littlefield, 1999), observa
que, segtin Sécrates en la Repriblica (344a), “se cree que un tirano es aquel que no respeta la ley ni nin-
guna otra consideracién en su busqueda de mas” (3).

42 Scrates cita la autoridad del poeta Homero, la cual fue respetada mds ampliamente en la antigua Gre-
cia, a diferencia de los trégicos. El hecho de que el relato segin el cual Zeus educa a su hijo Minos en la
cueva venga de un cuento elaborado por Odiseo para poner a prueba, si no simplemente para engafar, a
su esposa deberfa hacernos preguntar hasta qué punto el propio Sdcrates toma en serio el relato sobre los
origenes divinos de la ley de Creta. Scrates admite que algunos creen que Zeus y Minos participaron
en algo mds parecido a una “fiesta de copas” que a un “banquete” intelectual en la caverna, pero sugiere
que, si este fuera el caso, Minos no habria prohibido por ley la bebida entre los cretenses. Ningun gober-
nante sabio tratarfa a sus sibditos y a si mismo de una manera tan obviamente diferente. Sin embargo, la
pregunta que deja abierto el didlogo es si Minos fue un legislador sabio o no.

43 Véase Michael Davis, “Philosophy and the Perfect Tense: On the Beginning of Plato’s Lovers”, Graduate
FEaculty Philosophy Journal 10,1n.° 2 (1980): 75-97, para una lectura detallada del comienzo del didlogo.

xxxvil



xxxviii

LOS FILOSOFOS DE PLATON

si Platén no se representé a si mismo en uno de los jévenes guapos de familias
de buena reputacion que dejan su propio debate para escuchar a S6crates inte-
rrogando a otros.** Ya que Socrates pregunta qué es filosofar, el didlogo parece
plantear la cuestion central de todo el corpus platénico. Su autenticidad ha sido
cuestionada, sin embargo, incluso en tiempos antiguos.

Sécrates, quien no puede escuchar lo que los jévenes estaban diciendo,
pero infiere de sus gestos que estdn hablando sobre las teorias de Anaxdgoras
u Oindpides, abre la conversacién preguntindole a otro observador de qué
estdn hablando los jévenes, “sin duda es algo importante y hermoso” (Los
rivales 132b). Por el contrario, el observador responde, “estédn parloteando sobre
los espacios celestes y recitan camelos filoséficos” (132b). Cuando Sécrates
pregunta, sorprendido, si filosofar es vergonzoso, recordamos la diferencia
entre Sdcrates y sus antecesores cosmoldgicos. Scrates investiga las opiniones
humanas, en especial sobre lo que es noble y bueno; no contempla ni registra
los movimientos de los cuerpos celestes, aunque estd familiarizado con los
argumentos de quienes lo hacen.

Un segundo observador aparece y urge a Sdcrates a no preguntarle al primero
por la nobleza de la filosofia. Ya que ha “pasado la vida dislocandose, forrandose
de comiday durmiendo” (132¢), el primer observador no sabe nada sobre filosofia.
El segundo se revela como un rival del primero cuando, denigrando al gimnasta
como el gimnasta ha denigrado la filosofia, declara que no se consideraria a si
mismo como un ser humano si pensara que filosofar es vergonzoso.

Sécrates observa que los dos rivales representan los dos polos o compo-
nentes tradicionales de la educacién griega antigua, la gimnasia y la masica. Y
muestra que ninguno de estos polos, tal como estdn representados por estos dos
amantes, por si mismo o en conexidn con el otro, constituye un entendimiento
adecuado del amor o de la educacién. Asi como en el Lisis, también en Los rivales,
Sécrates demuestra, tanto en la accién como en el argumento del didlogo, que
un hombre mayor puede ser més efectivo en persuadir a los jovenes apuestos
para que se asocien con ¢l al prometerles que puede ensefiarles algo que les sea
atil, en lugar de tratar de parecer atractivo a través del ejercicio gimndstico o
de aprender una gran cantidad de cosas que adornen sus propios discursos y lo
hagan parecer sabio.

Al cuestionar al observador que cree que filosofar es noble, S6crates rapida-
mente muestra que este joven entiende la filosofia como algo que consiste en la

44 James Leake, trad., “Lovers”, en Pangle, Roozs, 8on1. En las siguientes citas del didlogo, me he apartado
un poco de la traduccién de Leake a partir de mi propia interpretacién del griego. Para el griego me he
referido, a menos que se indique lo contrario, a Platonis Opera, vol. 1 (Oxford: Oxford University Press,
1995) y vols. 2-5 (Oxford: Clarendon Press, 1901-1907).



INTRODUCCION

adquisicion de aprendizajes que le dan a un hombre la reputacién de ser sabio.
Este joven es un amante del honor que quiere ser admirado por aprender, més
que alguien que busca la sabiduria per se. Sécrates pone en evidencia el cardcter
insipido de esta forma de entender la educaciéon “general” o “liberal” al observar
que es imposible que un ser humano aprenda todo, o, ciertamente, que aprenda
todo bien. Su razonamiento es el siguiente: ya que no podemos aprender todo,
deberfamos aprender lo que es mejor y més noble. El mejor —es decir, el mas
util— conocimiento que los seres humanos podemos adquirir, es el de cémo
mejorarnos a nosotros mismos. Al observar lo que pasa en las ciudades, vemos
que la tarea de mejorar a las personas implica saber cémo corregirlas o casti-
garlas. Este arte o ciencia del castigo se llama justicia. Reconocemos, ademas,
que para saber cémo mejorar a los seres humanos, necesitamos saber qué es
un ser humano. Dicho conocimiento, en el caso de un ser humano individual,
se llama autoconocimiento; a partir de los adagios del dios en Delfos (en
contraste con las inscripciones del tirano Hiparco), identificamos tal autoco-
nocimiento con la moderacién. La justicia y la moderacién, por lo tanto, son
fundamentalmente lo mismo. Este conocimiento constituye lo que llamamos
el arte politico, y este arte pertenece a cualquiera que gobierne a los demds de
manera justa y moderada, llamémoslo rey, tirano, estadista, administrador del
hogar o amo de esclavos.

Asicomo el Hiparcoy el Minos, también Los rivales calmina con un desvane-
cimiento de la distincién entre la tirania y las demés formas de gobierno. No es la
ley, los limites que se le imponen al poder de quien gobierna ni la participacién
o el consentimiento del gobernado lo que determina si un gobierno es bueno o
no. El inico factor que determina si un gobierno es bueno o malo, noble o bajo o
justo o injusto es el conocimiento del gobernante. Sécrates no afirma poseer este
conocimiento; tampoco busca ni pretende gobernar. Lo tnico que dice saber es
que el conocimiento de lo noble y lo bueno es el tipo més importante de cono-
cimiento que los seres humanos podemos adquirir y, por lo tanto, deberfamos
buscarlo sobre todas las cosas.

El tnico didlogo en el cual Platén muestra a Sécrates indagando expresa-
mente sobre una definicién del bien humano es el Filebo, el cuarto didlogo que
carece de una fecha especifica. Aqui no hay una referencia explicita a la politica.
De hecho, Sécrates sugiere tanto en sus argumentos como en su accion que el
bien humano se encuentra en la vida intelectual privada de un individuo, ya sea
pensando en solitario o conversando con otros. Aunque el didlogo no se sittia en
ningtn lugar o momento particular en Atenas, y Platén parece haber nombradoa
los dos interlocutores de Sdcrates con base en la funcién que estos cumplen en la
conversacién, nadie ha cuestionado la autenticidad del Filebo —probablemente
porque el tema de la discusion es tan central en la filosofia socrética, si no en

XXXiX



LOS FILOSOFOS DE PLATON

el corpus platdnico en su conjunto—.* Esto se trata mas detalladamente en el
analisis de la presentacién que hace Platdn de Sécrates que sigue a continuacion.

IV. Los otros fildsofos de Platon

Evidentemente, S6crates es el personaje mas importante en los didlogos platé-
nicos, pero no es el tnico personaje ni, incluso, el Gnico filésofo. En efecto,
muchos comentaristas afirman haber encontrado etapas en el desarrollo del
pensamiento de Platén representadas, primero, por un Sécrates histérico, luego
por un portavoz llamado Sécrates que expone la “teoria de las ideas” del propio
Platén (como lo anuncié Aristételes),** y, finalmente, por una serie de porta-
voces diferentes que articulan el pensamiento tardio de Platén. Sin embargo,
tal lectura contradice algunos de los detalles dramaticos que el mismo Platén
introdujo en los didlogos. Al hacer que S6crates no solo esté presente, sino que

45 Sobre la base de las declaraciones de Arist6teles y el informe del propio Platén de una conferencia que
dio sobre “lo bueno”, miembros de la denominada escuela de Tiibingen han argumentado que los didlogos
son meramente protrépticos y que Platdn presentd una ensefianza “esotérica” o secreta o a los miembros
de su academia. Véase, por ejemplo, Thomas A. Szlezak, Reading Plato, trad. por Graham Zanker (Nueva
York: Routledge, 1999), 116-119; Hans Joachim Krimer, Plato and the Foundations of Metaphysics, trad.
por John R. Catan (Albany: SUNY Press, 1990), 93-114.. Kenneth Sayre, Plato’s Late Ontology: A Riddle
Resolved (Princeton: Princeton University Press, 1983), 168-174, ha sefialado que hay, de hecho, més
continuidad entre los didlogos de la que algunos esoteristas estin dispuestos a admitir, especialmente
los argumentos presentados por Sécrates que conciernen la naturaleza del bien humano en el Filebo y
las caracteristicas “desconcertantes” de la conferencia que dio Platén sobre el bien. Szlezak admite cierta
superposicion, pero argumenta que la critica de la escritura en el Fedro, ast como algunas lagunas en los
argumentos en didlogos como la Repriblica, apuntan hacia la ensefianza oral. En el capitulo s argumento
que Szlezak, entre otros, ha establecido una distincién demasiado rigida entre el discurso escrito y el oral
al leer la critica de Sécrates de este tltimo en el Fedro. Al igual que a Tigerstedt (Interpreting Plato, 63-
82), me resulta dificil aceptar una versién de la ensefianza de Platén que esté basada no en sus propios
escritos, al menos principalmente, sino en declaraciones de Aristdteles e informes de segunda mano.
Para un resumen breve de las criticas a la escuela de Tiibingen, véase Rutherford, 47, 37-38.

46 Aunque AristSteles atribuye la teorfa de las ideas a Platdn, en los didlogos Platén hace que tres fildsofos
diferentes presenten tres argumentos diferentes sobre las ideas (las cuales son en si mismas, sin duda,
en todos los casos, puramente inteligibles ¢ invariables). Como en el Parménides, la Repiiblica'y el Fe-
dén, Sécrates habla sobre las ideas de lo bueno, lo noble, las virtudes y las relaciones cuantitativas. De
acuerdo con Timeo, el demiurgo o dios construye el cosmos al copiar las ideas eternas, incluyendo las
ideas de lo mismo y de lo otro que junta a la fuerza para construir ¢l alma del cosmos. Aunque se dice
que cl dios y el cosmos que fabrica son buenos, él no hace referencia a una idea del bien. Como Timeo
(y adiferencia de Sécrates) el extranjero cledtico incluye lo mismo y lo otro dentro de las cinco grandes
ideas (que incluyen el ser, el reposo y el movimiento, pero no lo bueno ni lo noble). En el mito que
cuenta el eledtico sobre los efectos de los cambios en la direcciéon del movimiento del cosmos, el dios
no construye un alma del cosmos ni de la clase particular de seres presentes en ¢l como imitaciones de
las ideas.



INTRODUCCION

también participe en intercambios introductorios con los otros filésofos antes
de ellos que se hagan cargo de la conversacion, parece que Platén se esfuerza para
mostrar que sus fil6sofos no representan nombres intercambiables para la figura
que le sirve de “portavoz”. Ademas, se muestra que dos de los cinco didlogos en los
cuales otros filésofos toman el mando de la discusién ocurrieron muy temprano
en, si no antes del comienzo de, la carrera pablica de S6crates. En términos de la
datacién dramdtica, estos didlogos no son “tardios”.

Aun cuando son presentados simplemente como “extranjeros” anénimos,
los fil6sofos de Platén representan individuos distinguibles que ejemplifican y
articulan diferentes formas de comprender la filosofia —la manera en que las
investigaciones filoséficas pueden y deben ser conducidas, asi como los resultados
que se pueden alcanzar a través de dichas consultas—.#” Platén usa el contraste
entre Socrates y los otros filésofos para dramatizar tanto las ventajas como las
limitaciones de la filosofia socrética. Las diferencias irreconciliables entre estos
filésofos apuntan alos problemas irresolubles que llevaron a Platén ala conclusion
de que lo maximo que los seres humanos podrian hacer o lograr seria buscar la
sabiduria, como lo hizo Sécrates. Nunca serfan capaces de simplemente poseer la
sabiduria o de volverse sabios. El siguiente esquema introductorio no es mas que
eso; en los capitulos que le siguen presento los argumentos para estas sugerencias
de manera mucho mds completa.

A. El extranjero ateniense

Ya que no se dice que Sécrates estd presente cuando el extranjero ateniense
propone un conjunto de leyes a sus viejos interlocutores dorios en las Leyes,
muchos comentaristas han asumido que el ateniense representa al propio
Platén. Sin embargo, si prestamos atencién a las indicaciones que Platén nos
da sobre el momento en el que tuvo lugar la conversacidn, vemos que esta
ocurrié antes de que Sdcrates se convirtiera en un participante activo en la
vida publica ateniense. Ademds, no es probable que el propio Platén hubiera
ignorado completamente la guerra del Peloponeso al exponer su propia inter-
pretacién de la historia politica griega. Convencidos de que las Leyes es la tltima
obra de Platén —ya sea por el rumor de que este didlogo fue dejado en ceray

47 George Kimball Plochmann, “Socrates, the Stranger from Elea, and Some Others”, Classical Philol-
0gy 49, n.° 4 (octubre 1954): 223-231. Otros académicos que han hecho énfasis en las diferencias entre
los filésofos de Platén incluyen a Clay, Platonic Questions; Gerald Mara, “Constitutions, Virtues, and
Philosophy in Plato’s Statesman and Republic”, Polity 13 (primavera 1981): 355-382; y Michael Kochin,
“Plato’s Eleatic and Athenian Sciences of Politics”, Review of Politics 61 (invierno 1999): 1-28.

xli



xlii

LOS FILOSOFOS DE PLATON

copiado, si no compuesto, por Filipo de Opunte; por la declaracién de Aris-
toteles de que las Leyes fue escrito después de la Repriblica, o simplemente por
la observacién de que todos los interlocutores son ancianos—, la mayoria de
los comentaristas no ha notado que toda la poesia, historia y filosofia a las que
se refiere el ateniense son presocraticas. El “extranjero” anénimo en las Leyes
es enfiticamente ateniense; como lo ha demostrado Glenn Morrow, muchas
de las instituciones y leyes que el extranjero recomienda tienen precedentes en
la Atenas anterior a Pericles. A diferencia de Sécrates, quien permaneci6 en
Atenas con la excepcidn de su servicio militar, pero como todos los demis fil6-
sofos que Platén describe, el “extranjero” ateniense ha viajado a otra ciudad tal
vez paraaprender, pero demostrablemente para compartir su sabiduria —tanto
filoséfica como politica—. El didlogo en si mismo apunta a la razén por la cual
el ateniense permanece anénimo (en lugar de simplemente ocultar la presunta
identidad del criminal Sécrates, quien huye de la persecucion). Si él tiene éxito
en convencer alos viejos dorios de que las leyes que propone son mejores que las
que tienen en Creta, el ateniense habria reemplazado a Zeus como la supuesta
fuente de las leyes. El extranjero ateniense andnimo representa la “inteligencia”
o “mente” que, segin ¢l, es la inica fuente verdadera de la ley y es, en si misma,
divina. En principio, esta mente puede pertenecer a todos los seres humanos,
pero el extranjero muestra que las personas desarrollan el tipo de inteligencia
necesaria solamente en comunidades como Atenas, en donde pueden aprender
y comparar las diferentes formas en que los seres humanos han ordenado sus
comunidades. Al final de las Leyes el ateniense da cuenta de este tipo de apren-
dizaje en la ciudad que propone en el Consejo Nocturno. La explicacién que
el ateniense hace de la necesidad de tal consejo y las preguntas que discutirdn
los miembros de este convence a sus interlocutores dorios de que no podran
establecer la ciudad que ha recomendado si no obligan al ateniense a quedarse
para ayudarlos. Sin embargo, el ateniense ha prometido a Clinias el “crédito” o
la gloria por haber fundado la nueva colonia; él mismo seguird siendo el cerebro
invisible detras de la operacidn.

Sécrates no habria podido persuadir a los viejos dorios de aceptar sus reco-
mendaciones porque, como sabemos por la Apologia, Sdcrates no habria aceptado
larestriccién inicialmente impuesta en la discusion por la “ley de todas las leyes”
doria, que exhorta a todas las personas a alabar la ley y prohibe que alguien cues-
tione su justicia, a menos que sea viejo y no lo haga cuando hay jévenes presentes.
Tampoco se le habria permitido a Sécrates practicar la filosofia en su manera
habitual en la ciudad que el extranjero propone, como vemos en las Leyes que el
ateniense propone en relacién con la piedad y los castigos por la impiedad, asi
como en la prohibicién de los “entrometidos” que expresan sus opiniones sobre
las leyes, la educacion y la crianza por fuera del consejo.



INTRODUCCION

Algunos lectores han sugerido que las diferencias entre el extranjero ateniense
y Sécrates pueden ser explicadas por las diferencias entre sus interlocutores y
circunstancias. Sin embargo, estas diferencias estan relacionadas integralmente
con las diferencias entre en el contenido y la forma de los argumentos de los dos
filésofos. El ateniense nunca confronta a sus interlocutores de manera directa
y explicita con las contradicciones inherentes en sus opiniones y, por tanto,
nunca los corrige como lo hace Sécrates con Polo y Calicles en el Gorgias. Por
el contrario, el ateniense caracteriza el primer tercio de su conversacién como
uno de los “preludios” que, como ¢l mismo ha sido el primero en sugerir, son
necesarios para persuadir a las personas de que obedezcan las leyes. El ateniense
nunca plantea la pregunta “¢qué es...?” (la ley, en este caso), la cual es tipica de
Sécrates. No lo hace porque ¢l no ve ni describe un mundo organizado en una
variedad de tipos de seres o ideas inmutables. El apunta mas bien “[al] dios, como
dice también el antiguo dicho, que tiene el principio, el fin y el medio de todos
los seres, avanza con rectitud, mientras lleva a cabo sus revoluciones naturales.
Lo acompana siempre la diosa Justicia que castiga a los que han faltado a la ley
divina” (Leyes 716a). Para soportar las creencias necesarias en la existencia de
los dioses y en el argumento de que estos se preocupan por los seres humanos
y no pueden ser sobornados, el ateniense enfatiza la prioridad del movimiento
o “alma” al cuerpo y la inteligibilidad de las érbitas de los cuerpos celestes. Los
dioses que estdn adentro o detrds de estos movimientos pueden mirar hacia abajo
y vigilar los asuntos humanos, pero ni las peticiones ni las ofrendas humanas los
pueden alcanzar o afectar. Ellos han convenido, concluye, que “el universo estd
lleno de muchos bienes y también de lo contrario, aunque més de lo que no es
contrario, ésa es una batalla inmortal” (9o6a). Esta forma de entender el cosmos,
en términos de este conflicto interminable, es caracteristica de los antecesores
de Sécrates, pero no de él. Al final del didlogo, el ateniense sugiere que los “guar-
dianes de las leyes” deben buscar el conocimiento de la unidad de las virtudes,
asi como de lo noble y lo bueno. Si no tienen conocimiento del objetivo, estos
guardianes no podran dirigir o preservar la ciudad y sus leyes. El ateniense no
explica, sin embargo, si dicho conocimiento es compatible con la cosmologia que,
también insiste, los guardianes deben aprender para que ellos y sus ciudadanos
sigan siendo piadosos.

En suma, Platén muestra en las Leyes que el extranjero ateniense es capaz de
tener un efecto mucho mayor y més directo en la politica que Sdcrates, sin encon-
trarse con el mismo peligro de enjuiciamiento y muerte, precisamente porque
cl ateniense no actta ni piensa como Sécrates en algunos aspectos decisivos. De
otra parte, Platén también senala que el ateniense no tendrd éxito en establecer
y mantener las leyes que recomienda sin introducir algo parecido a la filosofia
socrética en su ciudad. Puesto que parece imposible incorporar esta clase de

xliii



xliv

LOS FILOSOFOS DE PLATON

filosofia y preservar el tipo de piedad que, segtn el ateniense, es necesaria en el
cuerpo ciudadano, al final del didlogo parece que no ha sido capaz de resolver el
problema politico ni los dilemas filoséficos asociados con €.

B. Parménides

Varios comentaristas han observado que los argumentos que el anciano filésofo
eledtico de ese nombre presenta en el Parménides de Platén tienen un parecido
familiar con los que se encuentran en el poema del filésofo histérico. Unos
pocos comentaristas han observado que el argumento sobre las ideas que el joven
Sécrates usa para criticar la defensa que Zendn hace de Parménides (mostrando
las paradojas que resultan de la negacién de la unidad y la homogeneidad de
ser) constituye una especie de eleatismo modificado. Al igual que Parménides,
Sécrates argumenta que lo que verdaderamente es, es por siempre y es inmutable,
y solo lo que verdaderamente es, puesto que no cambia, puede ser conocido. Tal
vez por esta razén, Parménides concluye su critica de Sécrates concediendo que
algo parecido al argumento de Sécrates sobre las ideas es necesario para que la
filosofia sea posible. Si no hay nada puramente inteligible y, por lo tanto, inmu-
table y eterno, no hay nada que podamos buscar conocer. Todo lo que declaremos
como verdadero cambiar4.

A diferencia de Parménides, Sdcrates sostiene que existen tipos de seres que son
esencialmente y, por consiguiente, siempre diferentes. De esta manera “resuelve”
algunas de las paradojas de Zendn, pero no resuelve, ni puede resolver, todos los
problemas asociados con la afirmacién de que existen formas puramente inteligibles
del ser. Como sefala el Parménides de Platén en su famosa critica del argumento
de Sécrates sobre las ideas, este tltimo no puede decir exactamente de qué hay
ideas (las listas de “cosas en si mismas” de las cuales podemos tener conocimiento
que Sdcrates da como ejemplo cambian de un didlogo a otro. Algunas veces, como
en el Feddn, la lista incluye la igualdad; en otros casos, como en el Fedro, incluye
el conocimiento; solo en la Repiblica se dice que la Idea de lo Bueno es la fuente
de todas las demds ideas o formas de ser y, por lo tanto, estd “mas all4” de ellas).**
Sécrates tampoco, senala famosamente el Parménides de Platén, puede explicar
cémo es que las cosas sensibles participan en las ideas puramente inteligibles. Tal
como han observado algunos criticos astutos, el Parménides de Plat6n espacializa el
ser de una manera que ni su argumento ni el de Sécrates permitirfan, estrictamente

48 Stanley Rosen, The Question of Being (New Haven: Yale University Press, 1993), sefiala: “Aunque estas
ideas se ‘mencionan con frecuencia’ en los didlogos, no hay una descripcion uniforme de su naturaleza”
(47).



INTRODUCCION

hablando.# Sin embargo, como Platén muestra en el Feddn, Socrates admite en
el tltimo dfa de su vida que todavia no puede explicar exactamente cdmo es que
las cosas sensibles participan en las ideas puras e inteligibles. Solamente insiste en
que tenemos que referirnos a tales ideas para determinar lo que son las cosas. No
estd claro, ademds, que S6crates haya sido capaz de explicar cdmo es que los seres
humanos sensibles pueden adquirir el conocimiento de lo puramente inteligible.

Puesto que Parménides hace su demostracidon supuestamente para mostrarle
a Socrates como puede mejorar como filésofo, la mayoria de los comentaristas ha
intentado mostrar que los argumentos que Parménides da, primero, para probar
que uno esy, luego, para mostrar las consecuencias de la proposicién de que uno
no es, representan una mejorfa del argumento “de Platén” sobre las ideas.® Pocos
comentaristas han observado el paralelo entre la organizacién de la demostracion
de Parménides y el poema del fil6sofo histérico. Sin embargo, si se toma en serio
el paralelo y las referencias implicitas tanto en el nombre como en la similitud
de los argumentos presentados, se puede ver que la demostracién constituye
una critica del argumento del Parménides histérico. Su argumento, tal como es
presentado en el poemay en el didlogo, no puede generar una conclusién sobre
el caracter inteligible o la organizacién del ser, porque esa inteligibilidad no se
revela, ni se puede revelar, simplemente sobre la base de la oposicién entre “es”
y “no es”. Como vio G. W. F. Hegel més tarde, y como sostienen Sdcrates y el
extranjero eledtico, el ser es inteligible siempre y cuando esté diferenciado esen-
cialmente. La pregunta, entonces, es cémoy en qué tipos. Como Platén muestra
de forma humoristica en el Eutidemo, clasificar las cosas de acuerdo con si son
0 no son, pero sin tener en cuenta lo que son 0 no son conduce a una serie de
aporias ridiculas. Puesto que la demostracion de Parménides resulta en una de
estas aporias, algunos comentaristas han concluido que el didlogo es una broma.

En los didlogos que siguen al Parménides en términos de la datacién dramé-
tica, vemos que la comprensidén diferenciada (o hipdtesis sobre el cardcter) del
ser que Sdcrates propone lo lleva a argumentar de una manera diferente a la de
Parménides, Zenén y los sofistas seguidores de estos. En lugar de preguntar si
algo es 0 no es, Sécrates pregunta ;qué es? Para Sdcrates el cardcter de su inter-
locutor es importante, ademds, en una forma en que no lo es para los eledticos.
Al seleccionar un interlocutor, Parménides explicitamente busca a alguien que
sea manejable. Aristoteles plantea pocas objeciones y, por lo tanto, desempena

49 R.E. Allen, Plato’s “Parmenides” (New Haven: Yale University Press, 1997), 131-145; Mitchell H. Miller,
Jr., Plato’s “Parmenides”: The Conversion of the Soul (Princeton: Princeton University Press, 1986), so-51.

so  Nails, Agora, 98. Cf. Mary Louis Gill, Introduction to Plato: “Parmenides” (Indiandpolis: Hackett, 1996),
1-12; Miller, Plato’s “Parmenides”, 43-189; Kenneth M. Sayre, Parmenides’ Lesson (Notre Dame, IN:
Universtiy of Nothe Dame Press, 1996), 57-299; Weingartner, Unity, 141-201.

xlv



xlvi

LOS FILOSOFOS DE PLATON

su papel a satisfaccion del anciano eledtico. Dado que Aristdteles més tarde se
convirti6 en uno de los Treinta, los lectores de Platén podrian llegar a contrastar
laabsoluta falta de preocupacién de Parménides por el caracter y las opiniones de
sus interlocutores o por el efecto que su interrogacion podria tener en ambos con
los intentos de Sécrates de convencer a Carmides y Critias de ser mas moderados.
En la introduccién narrativa al Parménides, Platén muestra a sus lectores que
la forma de argumentacién austera de Parménides no tenia el mismo atractivo
que las refutaciones socréticas de los demds por parte de Sécrates tenian para los
jovenes oyentes. Tanto en el Parménides como en otros didlogos, Platén muestra
que los hombres jévenes como sus hermanos Glaucén y Adimanto y su medio
hermano Antifén, quienes inicialmente se vieron atraidos por las refutaciones
“antilogisticas” de las afirmaciones de los demds, poco a poco se convencieron de
que nadie sabia naday, por lo tanto, abandonaron la filosofia al considerarla un
esfuerzo inutil. Es precisamente porque se concentrd en buscar el conocimiento,
en particular sobre lo noble y lo bueno, en lugar de simplemente discutir sobre
lo que esy lo que no es, que Sécrates continud atrayendo asociados jévenes aris-
tocratas de una forma en que el eledtico y sus seguidores no lo hicieron.

C.Timeo

Enlos didlogos plat6nicos, Timeo es un personaje singular que ofrece un discurso
igualmente singular. A diferencia de Parménides y Sécrates, no hay evidencia por
fuera de los didlogos de que Timeo existié. Y, aun asi, a diferencia de los “extran-
jeros” ateniense y eledtico, a Timeo sele da un nombre. Ningtn otro fildsofo en los
didlogos da un discurso tan largo ¢ ininterrumpido sin un interlocutor. Ninguno
presenta una descripcion tan detallada de la organizacién inteligible del cosmos
o sugiere que los cuatro elementos tienen formas geométricas que explican sus
propiedades distintivas y su interpenetracion en los contenidos cambiantes de
chora. Ningun otro fildsofo platdnico explica cdmo estd construido el cuerpo
humano o cémo funcionan nuestros sentidos.

A primera vista, el relato de Timeo sobre la construccién del cosmos parece
ser realmente completo, ya que incorpora los conocimientos de pricticamente
todos los fildsofos anteriores. Como Parménides (y Sécrates), Timeo comienza
por distinguir el ser o los seres que son siempre y puramente inteligibles de aquellos
que llegan a ser y son solo imitaciones de los primeros. Porque el cosmos es visible,
razona Timeo, no puede ser eterno. Pero porque el cosmos es bello, Timeo infiere
que debe tener un orden inteligible y debe venir de un origen o creador bueno. Asi
como Sécrates en el Banquete, Timeo conectalo bello con lo bueno y sugiere que
el origen —al menos de todas las cosas sensibles— es bueno. En una adaptacién



INTRODUCCION

del argumento de Parménides sobre el ser, Timeo enfatiza la unidad y el caracter
completo del cosmos; ¢l también le daa este una forma esférica. En la construccién
del alma césmica, que no solo la mantiene unida, sino que también hace inteligi-
bles los movimientos de los cuerpos celestes, Timeo retine el ser, la semejanzay la
diferencia, tres de los mas grandes eidé, de acuerdo con el extranjero eledtico. Al
igual que el extranjero ateniense, Timeo insiste no solo en que los movimientos
de los cuerpos celestes son inteligibles, sino también en que el descubrimiento y
la observacion de las érbitas de los cuerpos celestes tienen efectos beneficiosos en
los seres humanos. Y, al mostrar que las formas inferiores de existencia corporal
también tienen una estructura y una organizacion inteligibles, Timeo incorpora
no solo la geometria pitagérica, sino también la medicina de Empédocles.

Sin embargo, Timeo no presenta su largo discurso simplemente para mostrar
su erudicién; lo hace como parte de la justa indemnizacién que €, su anfitrion
Critias y el otro huésped de este ultimo, Hermdcrates de Siracusa, ofrecen a
Sécrates a cambio de la presentacién de la “ciudad en el discurso” descrita en la
Repiiblica que les habia dado el dia anterior. Al ser encargado especificamente de
mostrar cémo llegarian a existir las personas que poblarian la ciudad de Scrates
para que Critias luego pueda describir esa ciudad en guerra bajo el disfraz de la
antigua Atenas, Timeo da un discurso que supuestamente proporciona la base
cosmoldgica para el andlisis politico que Sdcrates da en la Repriblicay, en efecto,
completa la filosofia socrdtica.

No obstante, al incluir las “ideas” de los cuatro elementos o lugares donde
estos se encuentran tipicamente, la forma en que Timeo entiende los principios
inteligibles a partir de los cuales estd organizado el cosmos prueba ser, cuando
se mira detenidamente, diferente a las formas de entender las ideas de Sécrates y
el eledtico. Su descripcién de la base y el cardcter de los movimientos inteligibles
de los cielos también difiere de la que proporciona el extranjero ateniense. Pero
las diferencias y los defectos mds significativos en la narracién de Timeo surgen
en su descripcion de la constitucién de los seres humanos.

Los seres humanos somos capaces de entender los movimientos inteligibles
del cosmos, sugiere Timeo, porque la parte divina de nuestras almas estd hecha
de la misma “materia” que el alma del cosmos. Pero, si bien la parte divina estd
encerrada en la cabeza y separada en lo posible del resto del cuerpo, el orden inte-
ligible en los seres humanos se altera por completo cuando la parte divina del alma
se une aun almay un cuerpo mortales. La filosofia es la mejor y mas feliz manera
de vivir para los seres humanos, argumenta Timeo, porque la contemplacién del
orden inteligible de los movimientos de los cuerpos celestes les permite a los seres
humanos recapturar y reconstituir un tipo de orden similar en sus almas. Ademds,
solo aquellos que se han ordenado a si mismos pueden introducir o imponer el
orden en la vida de los demds. La narracién de Timeo sobre la construccién del

xlvii



xlviii

LOS FILOSOFOS DE PLATON

cosmos —v los seres vivos que habitan dentro de él— apunta, por lo tanto, a la
necesidad de un fil6sofo-estadista del mismo tipo que se dice que él mismo es.
Eltipo de filosofia que Timeo practicay defiende no implica el cuestionamiento
de la opinidn que ejerce Sdcrates, o incluso la copia de las ideas o virtudes en el
alma de los ciudadanos que Sécrates atribuye a los fildsofos-reyes en la Reprblica.
Timeo no menciona ninguna de estas ideas; las “cosas” que ¢l llama “ideas” son
las divisiones inteligibles que nos permiten distinguir los diferentes tipos de seres.
Sus ideas son mds cercanas a las del extranjero eledtico, aunque Timeo dice que
el demiurgo tiene que reunir a la fuerza el ser, la semejanza y la diferencia en la
constitucion del alma del cosmos, mientras que el eledtico argumenta que estas
grandes ideas coexisten.

Las tres partes del alma humana que Timeo describe se parecen a las tres
partes del alma que S&crates analiza en la Repriblica. Sin embargo, Timeo no
dice nada sobre la necesidad de recurrir al #hymos para controlar los deseos.
En efecto, Timeo dice poco sobre el #hymos o sobre la virtud de la valentia més
claramente asociada con ¢l —aun si se supone que estd describiendo personas
que se convierten en guerreros—. Sin embargo, el fracaso de Timeo al describir
cémo llegarian a existir las personas que podrian convertirse en ciudadanos de la
ciudad de Socrates se manifiesta de manera mas explicita cuando explica que al
principio no habia ninguna mujery, por lo tanto, no habia necesidad de 6rganos
sexuales. Los primeros hombres fueron constituidos por los dioses. La generacion
no es natural, de acuerdo con Timeo, aunque la degeneracién si parece serlo. Es
solo después de que las almas de los hombres cobardes reencarnan como mujeres
que los humanos necesitan estar equipados para la procreacién sexual. Sino hay
mujeres valientes por naturaleza, sin embargo, la ciudad de Sécrates no puede
tener guardianes tanto femeninos como masculinos.

Laversién “probable” de Timeo sobre la construccién (o creacién) divina del
cosmos muestra el que tiene que ser el caso para que los seres humanos adqui-
ramos incluso el conocimiento limitado del mundo que ahora poseemos. El no
da ni puede dar una explicacién plausible de cémo el mundo o cualquier otra
cosa fue, es, o serd generado. Para ser bueno, argumenta Timeo, el cosmos tiene
que ser completo; para ser completo, tiene que contener todas las demds formas
posibles de vida incompleta. Precisamente porque son incompletos, estos seres
defectuosos y necesitados tienen deseos; no contienen los medios para mantener
su propia existencia o movimiento continuo dentro de ellos mismos. A diferencia
de Sécrates, Timeo nunca caracteriza a la generacion sexual como la manifesta-
cidon de un deseo implicito o instintivo de inmortalidad.

Tampoco habla de las formas superiores de ese deseo, las cuales llevan a los
poctas y legisladores a crear nuevas formas de vida humana, mucho menos del
desco por parte de los educadores filoséficos de “engendrar en lo bello”. Para



INTRODUCCION

Timeo, el eros humano no es méis que el signo de nuestro caracter incompleto;
se convierte en parte del alma humana solo después de que se une a un cuerpo
mortal (a diferencia de uno césmico o estelar). El eros aumenta la confusién y el
desorden causados por los deseos corporales; no dirige las luchas y los esfuerzos
humanos hacia lo noble y bueno. Por lo tanto, Timeo no urge a quienes lo
escuchan a buscar el autoconocimiento por medio del examen de sus opiniones
para ver lo que verdaderamente desean, como si lo hace Sécrates. Los anima, en
cambio, a mirar mds all4 de si mismos a los cielos para encontrar un orden que
pueden no solo comprender, sino también incorporar. Los lectores posteriores
han tendido a no notar las diferencias entre el esfuerzo socratico y la contem-
placién timeana porque Aristoteles, estudiante de Platén, intentd combinarlos.
Platén dramatizé las diferencias entre los dos tipos de filosofia al atribuirlos a
dos individuos diferentes.

D. El extranjero eleatico

El dia después de haber sido acusado de un crimen capital, Sécrates conoce a un
visitante anénimo proveniente de Elea. En las dos conversaciones que siguen, el
extranjero implicitamente acusa a Sdcrates, primero, de ser un sofista, y, segundo,
de haber provocado la acusacién en su contra.s" El extranjero es demasiado cortés
paranombrar a Sécrates, y pocos lectores han prestado mucha atencién alos cargos
implicitos;* han quedado més impresionados por la critica que el eledtico hace
de toda la filosofia previa, tanto de los parmenideos como de los materialistas.

st Ladefinicién final que hace el eledtico del sofista como alguien que sabe cémo hacer que otros piensen
que es sabio, asi ¢l sepa que no lo es, al refutar a sus interlocutores en conversaciones privadas se parece
mucho més a Sécrates que a Protédgoras, Hipias, Prédico, Eutidemo y Dionisodoro, quienes buscaban
a los estudiantes afirmando que les ensefiarian cémo ser virtuosos, especialmente cémo convertirse en
oradores publicos persuasivos, para asi adquirir influencia en las asambleas publicas. En el camino a
esta definicion final el eledtico argumenta que los sofistas no pueden ser distinguidos adecuadamente
solo por su busqueda de jovenes estudiantes, cobro de tarifas o conocimiento de cémo componer y
pronunciar discursos. Dado que la mayorfa de las personas no son capaces de reconocer a un estadista
verdaderamente conocedor, observa el eledtico, no confiarn en nadie que busque ejercer un poder po-
litico sin estar controlado por la ley. Al no ser capaces de distinguir a alguien que se sale de la letra de la
ley con base en el conocimiento, o que cuestiona la ley en aras de aprender a gobernar mejor, de alguien
que simplemente busca escapar de las restricciones legales a sus propios descos, acusardn al primero de
buscar el poder tirdnico y de corromper a los jovenes.

s2  Hay, por supuesto, excepciones. Mitchell H. Miller, Jr., Zhe Philosopher in Plato’s “Statesman” (La Ha-
ya: Martinus Nijhoff Publishers, 1980), 2-3, caracteriza el Sofista y el Politico como el “juicio filoséfico”
de S8crates. Stanley Rosen, Plato’s Statesman: The Web of Politics (New Haven: Yale University Press,
1995) 6-7,y Howland, Paradox, vii, 3-8 también ven que el eledtico acusa a Sécrates de faltas politicas y
filoséficas. Christopher Rowe, “Killing Socrates”, Journal of Hellenic Studies 121 (2001): 63-76, intenta

xlix



LOS FILOSOFOS DE PLATON

De manera ain més explicita que Scrates, el extranjero anénimo es un seguidor
de Parménides. Este personaje se presenta como un miembro de la escuela eledtica,
pero le parece necesario romper con su “padre” filoséfico para explicar cémo es
posible que exista algo como un sofista. Al igual que Sdcrates, el eledtico sugiere
que el ser debe ser diferenciado para ser inteligible; también como Sécrates, llama
“ideas” a las divisiones o tipos inteligibles. A diferencia de S6crates, sin embargo,
el eledtico no habla de las ideas de lo bueno, lo noble o lo justo. El se refiere ms
bien alas cinco ideas mas grandes: ser, reposo, movimiento, semejanza y diferencia.
Critica a los “amigos de las formas (o ideas)” tales como Sécrates, por insistir en
una disyuncién completa entre el sery el llegar a ser sensible. Puesto que mantienen
tal disyuncién completa, sefiala el eledtico, los “amigos de las formas” no pueden
explicar la cognicidn o Jogos, porque tanto el pensamiento como el discurso o la
discusién involucran movimiento. En efecto, anuncia el eledtico, el propésito de
su propia descripcion de las ideas es explicar como es que el /ogos es posible. Una
delas razones por las que inicialmente rompe con su maestro Parménides es que es
imposible dar cuenta de la diferencia entre el nombre y la cosa ala que este refiere,
si el ser es uno.” Al mostrar que el ser mismo estd dividido en diferentes clases,
algunas de la cuales pueden coexistir, como ser y reposo o ser y movimiento, pero
otras no pueden, como reposo y movimiento, el eledtico sugiere que el ser mismo
estd organizado de la misma manera que las lenguas. Tal como algunas letras (vocales
y consonantes) se pueden combinar al formar palabras, pero otras no (solo conso-
nantes), también algunas palabras (sustantivos y verbos) se pueden combinar para
hacer frases, mientras que otras no. Es necesario aprender cuéles se pueden y no se
pueden combinar para determinar cudles combinaciones son verdaderas, es decir,
posibles, y cudles no lo son, es decir, las falsas.

A primera vista puede parecer que, al igual que Timeo, el eledtico representa
tanto una extension como una mejora de la filosofia socratica. Al entender que el
ser debe ser diferenciado, como lo hace Sécrates, el eledtico pregunta qué es algo
(en este caso, un sofista, un estadista o un fildsofo). También como Sécrates, el
cledtico entiende la filosofia como una actividad que consiste en la clasificacién
dialéctica de las cosas segin los rasgos que estas comparten o no. A diferencia
de Sécrates, sin embargo, el eledtico afirma que agrupa las cosas unicamente
de acuerdo con sus semejanzas o diferencias; a diferencia del “mejor tipo de
sofista”, él no clasifica ni define las cosas de acuerdo con si estas son nobles o no.

anticiparse a esta lectura. Todos estos comentaristas, sin embargo, concluyen que la posicién del eledtico
es compatible con la filosoffa socratica.

53 En las conferencias que dio en la Universidad de Marburgo en 1924-1925, Martin Heidegger, Plato’s “So-
phist”, trad. por Richard Rojcewicz y André Schuwer (Bloomington: Indiana University Press, 1997),
enfatiza la importancia del descubrimiento por parte de Platén de la trascendencia de esta diferencia.



INTRODUCCION

Aungque tanto Sécrates como el eledtico dividen las cosas “diairéticamente” en
dos, asi como por sus articulaciones, el eledtico empieza y continta dividiendo
las cosas por la mitad, dependiendo de si son iguales o diferentes, y alejindose de
este proceso solo cuando es necesario (como en el caso de la politica), mientras
que Sdcrates pregunta si'y hasta qué punto algo comparte o no una de las ideas
eternas, como la belleza y la nobleza. Aunque los dos filésofos usan las mismas
palabras para preguntar por lo que algo es, ambos muestran, cuando se examina
de cerca, que, de hecho, no estdn haciendo la misma pregunta (e ilustran asi la
diferencia entre la palabra y la accién [0 hecho], asi como la confusién causada
por esta diferencia). Cuando Sécrates pregunta qué es algo, busca descubrir
qué es en si mismo. Cuando el eledtico formula esta pregunta lo mismo estd
tratando de determinar en qué aspecto o aspectos es igual a si mismo y diferente
de los demds. Las cosas no existen y no pueden ser conocidas “en si mismas”, de
acuerdo con el eledtico. Estas se conocen solo en comparacién con otras cosas,
como iguales o diferentes.

También surgen diferencias importantes entre el eledtico y Sécrates en la
discusion sobre la habilidad para gobernar. De acuerdo con Sécrates, los gober-
nantes justos deben ser filésofos. En el comienzo del Sofista, el eledtico declara
que el sofista, el politico y el filésofo son tres tipos diferentes, aunque admite
que es dificil distinguirlos. Como Sdcrates, el eledtico caracteriza alos que fingen
ser sabios, ya sea sobre todos los temas o solo sobre gobernar, como sofistas. Sin
embargo, a diferencia de S6crates, el eledtico nunca sugiere que alguien que posea
la ciencia politica o el arte de la realeza necesite saber de filosofia. De acuerdo
con el eledtico, un hombre de estado sabe como dirigir y usar las artes que tienen
efectos practicos. Mds precisamente, necesita saber cdmo mezclar valentia y mode-
racién en sus ciudadanos. A diferencia de los que consideran que la valentia y la
moderacién son virtudes y que, por lo tanto, como S6crates, animarian ala gente,
tanto individualmente como en grupos, a adquirir la mayor cantidad posible de
cada una, el eledtico mantiene que estos son rasgos opuestos que necesitan ser
balanceados para que una ciudad sobreviva. Una ciudad compuesta enteramente
por gente moderada que se ocupe de sus propios asuntos se volverd demasiado
blanda para defenderse contra los agresores, mientras que los pueblos valientes
tienden a arriesgarse en guerras hasta ser vencidos y destruidos. Un hombre de
estado sabe cdmo unir a las personas con las dos inclinaciones naturales opuestas
mediante vinculos tanto humanos (apareamiento) como divinos (opiniones
inculcadas). El estadista supervisa “a quienes por ley educan y crian” (Politico
308¢) haciendo ciudadanos “mejores de lo peor™ (293d-¢) y distribuye tareas
y cargos de manera justa “en la medida de lo posible” (297b) para mantener la

[Nota de la traductora] En su idioma original, esta frase dice lo siguiente: ‘Ek kheironos beltio.

li



lii

LOS FILOSOFOS DE PLATON

ciudad segura. De acuerdo con el mito que el eledtico relata en medio del didlogo,
los seres humanos tuvieron que desarrollar el arte de la politica (como todas
las otras artes) para protegerse de las bestias salvajes (que pueden incluir otros
seres humanos) después de que los dioses cesaran de cuidarlos y de proveer sus
necesidades. Las asociaciones y el conocimiento politicos son, en otras palabras,
primariamente defensivos. La naturaleza, tal como la representa el eledtico en su
mito del cosmos invertido, no es amable. Esta no fue construida como imagen
de las ideas eternas por un buen dios, como sugiere Timeo, ni tampoco tiene su
fuentey principio rector en laidea de lo bueno, como dice Sécrates en la Repriblica.

El eledtico demuestra mas preocupacion por el cardcter de sus jovenes inter-
locutores que Parménides o Timeo. Indica que é] mismo posee al menos algo del
conocimiento que atribuye al politico cuando literalmente intenta envalentonar
al modesto, si no moderado, Teeteto y de moderar al “varonil” joven Sécrates.
El eledtico no trata de impartir este conocimiento a los jévenes atenienses o de
inspirarlos a buscarlo por cuenta propia. En efecto, se muestra generalmente
despreocupado por los deseos o motivaciones de los humanos. En la medida en
que estd tratando de ensefar algo a sus interlocutores, es dialéctica o filosofia. En
un momento dice que no han planteado el problema del politico “méds bien, para
hacernos més hébiles dialécticos en todo tipo de cuestiones” (285d). La demos-
tracién que hace para los jévenes matematicos de la manera particular en que
clasificalas cosas puede estar relacionada con, pero al mismo tiempo es obviamente
diferente de, la demostracion que Parménides hizo para el joven Sécrates sobre
el tipo de argumentos que deberia practicar para ser mds competente en filosofia.

Las diferencias entre los fildsofos platénicos segtin su visién comprensiva,
interlocutores y enfoque estdn resumidos en la tabla 1 (pdginas liv-1v).

Este breve bosquejo de las caracteristicas y doctrinas variadas de los filésofos
de Platén sugiere que, en los didlogos platénicos, el extranjero ateniense y Parmé-
nides presentan los problemas, tanto politicos como filoséficos, que confrontaron
a pensadores posteriores, y que Socrates, Timeo y el extranjero eledtico repre-
sentan intentos relacionados, pero distintos, de resolver estos problemas. Hay
elementos comunes. Los cinco filésofos de Platén reconocen que ni el ser ni el
cosmos son homogéneos; los cinco hacen una distincién entre los aspectos pura-
mente inteligibles y las manifestaciones sensibles y cambiantes de los elementos
inteligibles. Esta distincidn es central en lo que con frecuencia ha sido llamado
platonismo. Sin embargo, hay diferencias importantes entre los fildsofos de
Platén con respecto al cardcter y la “ubicacion” de los aspectos inteligibles del
ser. De acuerdo con el extranjero ateniense, hay una guerra inmortal entre las
almas ordenadas y las desordenadas; Parménides, de otra parte, presenta las
proposiciones segtin las cuales el uno esy el uno no es como mutuamente exclu-
yentes. De acuerdo con Parménides, no puede haber una batalla. El ateniense estd



INTRODUCCION

preocupado principalmente por la direccién, la regulacién y el ordenamiento de
la vida humana; el Parménides de Platdn parece ser casi completamente indife-
rente a las necesidades, las sensaciones y los deseos humanos. Sécrates, Timeo y el
cledtico, al igual que el ateniense, explicitamente tratan de mostrarnos a los seres
humanos la mejor forma de ordenar nuestras vidas. Sin embargo, los principios
y objetivos de los érdenes que proponen difieren considerablemente. Sécrates
urge con insistencia a sus interlocutores a buscar lo que es verdaderamente noble
y bueno a través del examen de las opiniones, ante todo las de ellos mismos.
Timeo insta a sus oyentes a que observen el orden de los cielos para que puedan
reconstituir tal orden dentro de si mismos. Puesto que es probable que ningn ser
humano sea capaz de adquirir el conocimiento de cémo usar y coordinar todos
los tipos de artes necesarios para unir a personas moderadas y valientes con el
fin de preservarlas al preservar la ciudad, el eleatico argumenta que las personas
deben apoyarse en un tipo de conocimiento préctico aproximado, basado en el
ensayo y error, que gradualmente se incorpora a las leyes. El no urge a la gente a
observar el orden de los cielos, porque piensa que ese orden hasido y podria volver
aser invertido. Tampoco argumenta que un hombre de estado o su pueblo deban
sembrar el conocimiento, ante todo, de lo que es verdaderamente noble y bueno.
Al contrario, observa, en un mundo en el que los seres humanos se encuentran
naturalmente desprotegidos frente a los estragos del clima y las bestias salvajes,
estos deben concentrarse en organizarse politicamente para defenderse ellos
mismos si han de sobrevivir. La bondad y la justicia, aunque son deseables, deben
estar subordinadas a los requisitos de la seguridad.

Las recomendaciones de los tres fildsofos platénicos de la “segunda genera-
cién” sobre el modo en que los seres humanos deben organizarse y comportarse
para vivir las mejores vidas posibles se apoyan en tres puntos de vista diferentes
sobre la organizacién parcialmente inteligible del mundo en el que nos encon-
tramos. Ya que Timeo y el extranjero eledtico (asi como el ateniense) incluyen
el movimiento en los aspectos inteligibles del ser, son capaces de presentar expli-
caciones cosmoldgicas mejores, y ciertamente mds completas, del contexto y los
fundamentos de sus recomendaciones para la mejor forma de vida humana de
la que presenta Sécrates. Esta es una de las razones por las que muchos comen-
taristas posteriores han identificado a Platén mas con las opiniones articuladas
por estos filésofos no socrdticos; ellos parecen dar puntos de vista mejores y més
comprensivos del todo. No obstante, si Platén pensaba que los puntos de vista
presentados por Timeo o el eledtico eran mas verdaderos que los argumentos
presentados por Sdcrates, ¢por qué siguié haciendo de Sécrates el filésofo mas
prominente? Se sabe que Platén continué trabajando en los didlogos hasta su
muerte. Podria haber cambiado el nombre, si no todo el caricter, de su principal
orador filoséfico si asi lo hubiera querido. La prominencia de Sdcrates en los

liii



liv

“Te[IW OIDIAIIS [P UQID

“elerp ‘elerp | -dooxo e uod ‘seusly ap afes oN ‘elerp ‘elerp
*SONPIAIPUI OWIOD TIAIA
owod saprensouw exed uore[q
op souewriay sof e eiqefed “B[19D9]qRISO
‘o12(UenIXd [2 Ud e[ ud pepnio eun, duodod uspand anb sorrop souedue
o esed ud eanyjod e[ us e1dNJOAUT se[s139] ou oxad “ oonrjod s1re ‘uome[sISo| so[ e eiqered e[ us pepnmd
s ou o12d oonypjod e suya g -oonyjod un sy oropepIaA, o xedndexd 2017 o eanyjod ap eiqey oN eun ‘ugroe[sids) suodoig

“e1s20d e] BUOUSW ON]

$21e150¢ ungas ‘e1sod un s

‘sojuswngre ep £ soaruw eIe[ay

‘egsa0d ap eauy] eUn 0[0s I

soqahut /50507 CPZIN

.mOENEDL
SOJ 9P SAUOIOOWD SB[ O SOAIOW

‘so[1e[onuod £ so[1eanpa
ered souewny sof ap sHUOIOWD

0211012 ON] 0211012 ON] 051017 so] 10d uonednsoard erog SE] TEZI[IIN 9P SEIdUTW eIsng
‘souorurdo
SE] 9P UDWIEXA [ UD OU ‘SLIMTW
-21eW SB[ UD £ UQIOLAIISQO B UD “(o1qrsuas £ 21qi3

0JE[21 1S ESEY ¢ SOWSOD [P UOID
-ezrueSio e[ 1apuiud uepand
souewny $a19s so anb ered
05D [2 195 992 [¢nd? eaunSaxg

-1[o3ur op e[oZaw eun) souorurdo
se eSnsoaur ¢(seperedas seapr
SB[ 9P BULIDOP BUN € 909PIqO

[end of) ¢ $2 pnb? eaunSarg

¢x 2 anb? eaunSoxd oN

‘eonrod e us owod

OLIESIOIU 3 1§ ‘sodn $3UdIJIP
so[ ap uoroeredas e[ op orpawr
10d san1e se ouyap oxad ‘onzo
Of £ owsTwr O 213Ud pearu e
10d op1aIp £ ‘szsaurvap e] 219421

*s030] & soqadue eurquiod
anb osmostp osuaixs un ey

"UQISEIUOIJUOD 9P OUO] UD
SOUOIIIAIIOI O SIUOIIEINJIY
« . » .

'$2 0u

oup anb ap ‘03anj ts2 oup) anb
op uomisodoid ey ap seo13o[
SEIOUINIISUOD st eSnsaAuy

"UQIDEIUOIFUOD
urs ‘sotsensiod sorpnyaxg

"UOIIIIP

9P BIqUIED SOWSOD [9P 0IUDIW
-IAOW [ *SEWSIW S UD OU ‘SE110
U0 UQIDL[2T UD O[OS UIIOUOD

35 SEIPT/SESOI SBT "$2IUIAN|IXD
sudWwENINW Uos soungye
UISIX205 sounS[e ‘erUIINIP
cezue(owas ‘0soda1 ‘orudTWIIAOW
195 op ap1a sopueid sew so

@)

odwon/onedss [2 us arudwes
-L119W053 SOPIULIP SOIUIWI[D
onend 10d o1sonduros pass
odxano ns ¢19s £ erouazoyp
‘ezUR[OWDS Op LPEZIO BPZOW
BUN §5 OPUNW [P BWIE [
*SEUIID SLIPI

S®[ BIORY OPUBIIW ‘Ouang soIp
un 10d opIMIISUO $3 SOWSOD [

"UBDSOP SPW sourwny soj

anb ojusTwOUO [2 UPIqUIE)
$3 UJIq [2p BIPI BT SEUIND
seapr se| ua uednred sajqisuas
$eS0D ST "SI[qISI[AIUT UOS £
a1dwars uos seperedas seapr seT

‘(s2 ou 0) s2 ouny

‘OpEUIPIOSIP

O] EI3UO0D IUIWEUIID UBYIN|
$9501Ip s0]/euang ewe 2 tod1and
[€ I0LI21UE (EW[E) OIUITWIAOJA

[e1821ur uQIsIA

0917999 042lUvaIxg

oouir]

$9IBID0G

soprupwireJ

ssusruIE oId[UTIIX

QOHNTH uﬂu mO'wOmm:@ m0~ 213U2 mwﬁuﬁu.uu.to “Lviav]



Iv

‘0Xds [2 0 mwwoo& el ANNQNQ&
Oﬁ U—u C@mUUNuuN .m— NUM—&NU OZ

O3UATWIOOU0D 3 Jedsnq
9p ey osnpour Awdr—dES& sauom
-EAIIOW SE[ 9P €IUIND BP ON

‘onouword
owod 1as e 1eSay| errpod easn(
PEpNId BUN OWQD LIISINW ON]

'SOI2 [2 0 UQID
-e1oua$ e] op o[qusnerd uorsioa
eun reuordiodoid apand oN

‘oprimbpe ojuarw
-100U0D [9P 2IqUNPRIIU]

*sa1ped sof e eziuoSeruy

“eapoa so] anb opunw

[2 U0d sourwNY $219S SO UIUIN
anb sauorea1 se[ 0 o3UdTW
-1aow [2 edo1[dxa ou sa[qrSiarur
sudwreind $3195 SO UD $I[QISUIS
$219s so] op uomednied o
UQIDBIIWI ] 9P BULIIDOP NG

*01USTWIDOU00INE
ap a2a1ed ‘sexqered senio ug
*2[qirpaaur syuswend of ap

03UdTWIOU0 [3 1mbpe
uospand sourwny 2195 S0
anb s3 owoo 1u d[qIsuas of
uod 2[qiSia1ur O] BUOLE[aI
as owed xedrjdxa opand oN

"0321U0d
uo upas anb ‘egosory e £ eon
-1j0d ] ap soarsmbax sof ‘ewns

us— ournidoN] ofosuo)) [op
eaxrwr ugnIsodwod ey £ 0121995
1030%1e0 19 "pepard e repredsax
ered erresadou ‘sefew £ seuanq
sewe se[ 213ud seandsip sejap £
SOWs0d [ap $A[qIZI[21Ul SOIUTW
-IAOUI SO] 9P BULIIDOP B[ UOD
(pmaxia) eonapjod e op oanalqo 2
Tuyap ered seLIESIOOU SEINILIIOS
seap1 se] ap pepijiquedwodsur ey

‘sasudTUIE sorouedwod
sns 10d ‘0po3 21qos “es193UT 9§

*$910INJ0[191UT
sns ud soaudswnSIe sns 9p $0199J2
so[ 10d uonednsoaid eundurN

*s9U2A0( $0T op
euasa1d ua sao] se[ eInLId ON

sseonyjod
SOUODIqUIE UTS seaseutid
£ soonpwalew sauaAg(

*SOJNEIDOWIPNIUE SO1
-1j0d so110 ap 0d1[qn *ounSurN

*sol1y sns op UQId

-eanpoa e] 10d opednooard v1sa [p
o1ad ‘uordaoxs eun 3 uGIID)
*$012(UBIIXD SOTISIEUT £SEIT
-1j0d sauonIqUIE U0 SOUIAQ[

“BIUIDIT, SO 9P
OUN U2 21ID]ATOD 2 SAAIQISLTY
‘so[qelouew saUdAQ( £5918150¢

SOUBIOUE SOLIOP $210PE[SIZo]

Sew9[qo1J

$310IN307IUT

011990 042lUVLIXT

o1 |

$AIBID0G

SOpruPWIE |

ssusruIE OId[UTNX




Ivi

LOS FILOSOFOS DE PLATON

didlogos, la cual subrayé anteriormente en esta introduccién, sugiere que Platén
pensaba que la posicién o practica de Socrates eralo méds importante. La pregunta
ala que el resto de este estudio se dedica a responder es: ¢por qué?

Aunque Sdcrates no proporciond, y aparentemente no pudo proporcionar,
una explicacién plausible de la organizacién inteligible del mundo sensible, por
no decir nada de una explicacién coherente de la inteligibilidad del todo, Platén
parece haber pensado que Sdcrates representaba el punto de partida necesario
y, por lo tanto, 6ptimo desde el cual los seres humanos deberfan comenzar sus
investigaciones. El, enfitica y explicitamente, empieza con la pregunta que es, en
términos Aristotélicos, primordial para nosotros, aunque no necesariamente es la
primera per se —a saber, ¢cémo debemos vivir?—. Al presentar a Sécrates como
su principal, aunque de ninguna manera tinico, “portavoz” filoséfico, en contraste
con otros filésofos que dan mejores explicaciones del mundo o de la inteligibi-
lidad del todo, pero no de las preocupaciones distintivamente humanas, Platén
muestra que entendia muy bien el problema que ha atormentado el pensamiento
humano desde el siglo X1x: los conceptos matemdticos, y a veces materialistas,
que nos permiten entender y manipular el mundo no humano no explican muy
bien las acciones humanas —inconscientes o conscientes ¢ intencionales—.
Pero la extension aristotélica al cosmos, incluso simplemente a los organismos
bioldgicos, de las explicaciones utiles teleoldgicas que se ajustan mejor a los
asuntos humanos que las alternativas cuantitativas mas reduccionistas no han
resistido a la embestida de la fisica moderna. Sin embargo, Platén no presenta el
problema simplemente como una cuestién de diferentes formas de conocimiento
o maneras de entender las cosas. A diferencia de los filésofos modernos, él no
compara las humanidadesy sus enfoques o interpretaciones fundamentalmente
hermenéuticos de las cosas con los estudios cuantitativos o de procesos caracte-
risticos de las ciencias naturales y sociales. Platén sugiere que no hay una forma
tnica y completa de entender el todo porque este estd compuesto por tipos de
seres esencialmente diferentes. El verdadero problema estd en identificar cudles
son estos tipos de seres esencialmente diferentes y como estdn interrelacionados.
Debido a las limitaciones propias de nuestras mentes mortales, es posible que
los seres humanos nunca podamos comprender el todo. Hasta que podamos
hacerlo, tenemos que vivir de la mejor manera posible. Para hacer esto, necesi-
tamos conocer nuestra situacion y nuestros poderes particulares, por limitados
que estos sean. Eso significa que necesitamos buscar, ante todo, el autoconoci-
miento. Al hacer de Sécrates el fil6sofo més prominente en sus didlogos, Platén
privilegia el estudio de los asuntos humanos. De esta forma, tanto él como su obra
desafian la tendencia moderna a privilegiar la ciencia, particularmente la ciencia
natural moderna, al hacer de ella el paradigma de la ciencia o del conocimiento
per se. Al enfatizar los limites de la razén humana, Platén también preserva la



INTRODUCCION

conciencia de lo sobrehumano o divino, incluso mientras critica algunas de las
creencias mds irracionales que los seres humanos tienen sobre este. Al estudiar
larepresentacién del mundo y el lugar peculiar que ocupamos los seres humanos
en él, podemos, por lo tanto, adquirir una mejor comprensién de nuestra propia
situacién y también de nuestros problemas.

V. La organizacion de este libro

El recuento de los didlogos en los capitulos siguientes sigue el orden indicado por
la datacién dramética. En un intento por preservar la integridad de cada conver-
sacién presentada, he buscado no solo mostrar cémo los didlogos leidos en este
orden constituyen una narrativa coherente, sino también cémo una lectura en
este orden afecta la forma en que leemos y entendemos cada uno de los didlogos
individuales. A pesar de que he estudiado y presentado los didlogos individual-
mente, ninguno de los estudios presentados aqui puede ser tan completo o defi-
nitivo como una monografia dedicada a un solo didlogo. Estoy presentando un
nuevo marco para ver el corpus como un todo, y solo ese intento ha dado lugar a
un libro muy largo. Queda un trabajo mucho mas detallado por hacer.

Mi argumento es que, al ser leidos en el orden indicado por su datacién drama-
tica, los didlogos se pueden dividir en tres partes o grupos basicos. La parte I de
este estudio se ocupa de los problemas planteados por la filosofia anterior y de la
respuesta inicial de Sdcrates. En tres de sus declaraciones autobiogréficas apren-
demos cémo fue que Sdcrates formuld su respuesta a los problemas planteados
por el extranjero ateniense en las Leyes y por el viejo eledtico en el Parmeénides,
pero también vemos que S6crates no logré atraer seguidores o futuros filésofos
simplemente refutando las opiniones de sus contemporaneos sobre lo noble y lo
bueno. Porlo tanto, en la parte Il argumento que Platén presenta dos paradigmas
diferentes de la filosofia, representados por Sdécrates y Timeo, como respuestas
potenciales a los problemas politicos y filos6ficos dramatizados en los didlogos
anteriores. Aunque Timeo articula una version del todo mas comprensiva que
S&crates, vemos que no es capaz de proporcionar una explicacion plausible de
la vida humana. En los didlogos que siguen al 77meo en términos de su datacion
dramitica, Platén sugiere que, a pesar de sus limitaciones filoséficas y politicas,
la préctica dialdgica socratica es més efectiva que la contemplacién timeana.
En la parte II argumento que en los ocho didlogos explicitamente anteriores al
juicio y la muerte de Sécrates, Platén presenta una defensa, filosofica y politica,
de este tltimo. En la conclusién intento explicar por qué, a la luz de la critica
representada por los otros cuatro fildésofos, Platén hizo de Sécrates su principal
protagonista filoséfico.

Lvii






PARTE |

LOS PROBLEMAS POLITICOS Y FILOSOFICOS






.

Utilizar la filosofia presocratica para
respaldar la reforma politica
El extranjero ateniense

Las Leyesy el Epinomis son los unicos didlogos platénicos en los que no aparece
Sécrates. Usualmente se cree que estos son los ultimos didlogos que Platén escri-
bid.! Los tres interlocutores son ancianos y existe un informe antiguo segtin el
cual las Leyes se dejaron sin editar, tnicamente en una impresién de cera.” A lo
largo de la conversacion, tanto el ateniense como sus asociados dorios enfatizan

1 Véase, por ¢jemplo, Eduard Zeller, Die Philosophie der Griechen in ibrer geschichtlichen Entwicklung, s.*
ed. (Leipzig: O. R. Reisland, 1922), 2:436, 976, 978-982; Ulrich von Wilamowitz-Méllendorft, Platon
(Berlin: Weidman, 1920), 1:647; Friedlinder, Plato, 3:387; Harold Cherniss, The Riddle of the Early
Academy (Berkeley: University of California Press, 1945), 4; Eric Voegelin, Plato (Baton Rouge: Loui-
siana State University Press, 1981), 215-268; Gregory Vlastos, Socratic Studies (Cambridge: Cambridge
University Press, 1994), 135; Christopher Bobonich, Plato’s Utopia Recast: His Later Ethics and Politics
(Oxford: Clarendon Press, 2002). Como se sefiala en la introduccién de este libro, la mayoria de los
estudios estilométricos de los didlogos asume que las Leyes fue escrito de tltimo y comparan otros
didlogos con ¢l.

> Didgenes Lacrcio 3.37 reporta que Filipo de Opunte transcribié las Leyes desde tablas de cera. Algunos
comentaristas posteriores han asumido, por lo tanto, que Platén trabajé en el didlogo hasta su muerte
en 347, o incluso que Filipo compuso las Leyes y el Epinomis con base en las notas de Platén. Glenn
Morrow, Plato’s Cretan City (Princeton: Princeton University Press, 1960), 515-518, proporciona un
sobrio recuento de las razones por las que muchos académicos consideran las Leyes como un didlogo
genuinamente platdnico. Para una revisidn de los debates sobre el Epinomis, véase Edouard Des Places,
Etudesp/ﬂtonicimnes (Leiden: E.J. Brill, 1981), 105-119, 172-179.



LOS FILOSOFOS DE PLATON

las ventajas de registrar estas conversaciones por escrito. Dado que la diferencia
més obvia entre Platén y su maestro Sdcrates es que el primero escribid y el
segundo no, algunos criticos han concluido que el extranjero ateniense que parece
reemplazar a Sécrates como el vocero en este didlogo es el mismo Platén,’ quien,
bajo el disfraz de un ateniense anénimo, responde y corrige las propuestas que él
mismo plante6 en boca de Sécrates en la Repitblica.* Otros han argumentado que
las Leyes constituyen una especie de experimento mental: ¢qué habria pasado si
Sécrates, al contrario de lo que indican los informes en los otros didlogos, hubiera
abandonado Atenas?s ;Qué habria pasado si hubiese tenido la oportunidad de
mantener tal conversacién como un anénimo extranjero ateniense con verdaderos

3 Cicerén (De Legibus 1.4.15) parece haber sido el primer autor cldsico en identificar al extranjero ate-
niense con Platén. Hans-Georg Gadamer, “Plato and the Poets”, en Dialogue and Dialectic, trad. por
R. Christopher Smith (New Haven: Yale University Press, 1980), concluye que mds que nadie es “cl
Ateniense en quien mas patentemente se ha ocultado [Platén]” (71). El ateniense no solo hace del es-
crito de su conversacion, es decir, el didlogo mismo de Platdn, el texto basico para la educacién de los
ciudadanos, sino que también lo llama ¢l drama més noble. De la misma forma, Klosko piensa que el
extranjero ateniense es “probablemente un suplente para el propio Platén” (Development, 198). Jacques
Derrida enfatiza la importancia de la escritura al distinguir a Platén de Sécrates: Derrida, Ozobiographies:
Lenseignement de Nietzsche et la politique du nom proper (Paris: Galilée, 1984); Derrida, The Ear of the
Other, ed. por Christic V. McDonald (Nueva York: Schocken Books, 198s), 7; y Derrida, Zhe Postcard,
trad. por Alan Bass (Chicago: Chicago University Press, 1987), 20.

4+ Vase, por ¢jemplo, Trevor J. Saunders, “Plato’s Later Political Thought”, en Cambridge Companion
to Plato, ed. por Richard Kraut (Cambridge: Cambridge University Press, 1992), 469; R. F. Stalley,
An Introduction to Platos “Laws” (Oxford: Basil Blackwell, 1983); Morrow, Cretan City; Grote, Plato,
3:301-302, 350. Los tres primeros ven que la principal diferencia entre la Repitblica y las Leyes estaen la
generalidad del primero y el cardcter especifico de las propuestas en el segundo. Grote argumenta que
Platén se habia hecho mids intolerante; enfatiza las diferencias entre el caracter abierto del cuestion-
amiento socratico y las creencias teoldgicas impuestas en las Leyes. Diskin Clay estd de acuerdo en que
las Leyes probablemente son el tltimo trabajo de Platdn, pero se rehtsa a identificar a Platén con el
extranjero ateniense. “En las Leyes parece que escuchamos su voz desconocida proyectada a través de la
miscara del extranjero ateniense. Pero esta voz estd distorsionada por una méscara que... es la mascara
de un personaje, no de un individuo” (Platonic Questions, 268).

s Cf. Leo Strauss, The Argument and the Action of Plato’s “Laws” (Chicago: University of Chicago Press,
1975), 1-2. Si Sécrates hubiera sido més joven, sefiala Strauss, es posible que no se hubiera limitado a
las opciones de escape que dibuja en el Critdn (s3b-d); podria haber viajado a un régimen lejano bien
gobernado (como Creta) para poder seguir manteniendo conversaciones con otros en calidad de un
anénimo extranjero ateniense. Sin embargo, en el Menéxeno (donde Sécrates se refiere a un evento que
ocurre después de su propia muerte), Platén muestra que no estaba limitado por el hecho o la probabili-
dad histéricos. Por ende, Strauss concluye que debe haber una razén distinta a la ambientacién en Creta
para explicar la ausencia de S6crates en las Leyes. Strauss sefiala en “How Farabi Read Plato’s Laws”, en
What Is Political Philosophy? and Other Studies (Glencoe, IL: Free Press, 1959), 153-154, que Sdcrates
no cred leyes. De acuerdo tanto con la Apologia (31¢-32a) como con la Repriblica (496¢-¢), el hecho de
que Sécrates nunca hablara a la Asamblea fue intencional. En las Leyes el extranjero ateniense propone
un conjunto de leyes para ser utilizado por los funcionarios encargados de establecer una nueva colonia
en Creta si lo ven adecuado.



1. UTILIZAR LA FILOSOFfA PRESOCRATICA

estadistas en ejercicio de los regimenes supuestamente mejor gobernados de
la Grecia antigua?® En las LZeyes vemos lo que Sécrates habria dicho entonces.
Estos comentaristas tienden a negar que la forma de entender la politica que
encontramos en las Leyes difiere fundamentalmente de la que encontramos en
la Repiiblica —lo que significa negar que Platén cambié su comprension de la
politica mas tarde en su vida—. Las diferencias en las propuestas especificas para
la reforma politica en los dos didlogos reflejan diferencias en la puesta en escena
y los interlocutores.

Ambas interpretaciones de la importancia de la ausencia de Sécrates en las
Leyesy el Epinomisvan en contrade un hecho: en ninguno de los dos didlogos se
menciona ni una sola vez la guerra del Peloponeso ni cualquiera de las personas
y eventos asociados con ella.” ;Es probable que Platén hubiese expresado su
propia comprension politica final o sus propuestas pricticas para la reforma
constitucional sin siquiera mencionar la guerra en la que su propia ciudad habia
sido derrotada y sometida a una serie de regimenes inestables? En su Carta VII
(324b-326b), Platén dice que su propio entendimiento de la relacién entre la poli-
ticay la filosofia se vio afectado fundamentalmente por los eventos de posguerra
previos al juicio y la muerte de Sécrates. En el libro 3 de las Leyes el extranjero
ateniense ofrece un relato sobre la corrupcién en la politica ateniense, pero no
menciona la guerra, la plaga ni cualquiera de los lideres —por ejemplo, Pericles,
Cleén o Alcibiades— del periodo posterior a las guerras persas. ¢Es probable
que un ateniense anénimo —ya sea Sdcrates o Platdn— tratara de convencer
a dos experimentados politicos dorios de introducir una serie de instituciones
extraidas de la Atenas anterior a la guerra después de la derrota de esta a manos
de Esparta sin dar cuenta ni explicacién de esa derrota?® Sin embargo, la ausencia

6 Enla Politica 1265a10, Arist6teles llama al vocero de Platén en las Leyes “Sécrates”. Zdravko Planinc,
Platos Political Philosophy: Prudence in the “Republic” and the “Laws” (Columbia: University of Missouri
Press, 1991) argumenta que el “ser humano que [los dos didlogos] describen es Sécrates, quien, segin dice
Aristdteles, estd presente en ambos” (26). Thomas L. Pangle, en el “Interpretative Essay” que anexa a su
traduccién Plato’s “Laws” (Nueva York: Basic Books, 1980), observa que “en las Leyes, Platén presenta
un viejo filésofo ateniense sin nombre quien actta y habla de una manera que recuerda a Socrates... En
las Leyes aprendemos lo que Sécrates habria dicho y hecho si su busqueda de autoconocimiento y sus
amistades le hubieran permitido alguna vez dedicarse a asesorar a los reformistas politicos —y si alguna
vez se hubiera encontrado en la circunstancia adecuada—" (378-379).

7 Estoy en deuda con Michael Zuckert por esta observacion crucial.

8 En suargumento de que se deberfa imaginar que la fecha dramatica de las Leyes es 408/ 407, Slobodan
Dusanic, “The Laws and the Foreign Policy of Eubulus’ Athens”, en Platos “Laws” and Its Historical
Significance, ed. por Francisco L. Lisi (Sankt Agustin: Academia Verlag, 2001), observa que en 408/ 407
un espartano llamado Megilo llegd a Atenas como el miembro més joven de una misién diplomética de
tres hombres y que 408/ 407 fue “tal vez el momento critico en la historia de la guerra del Peloponeso”
(232). Pero si una misién de paz espartana hacia el final de la guerra del Peloponeso fuera el antecedente,



LOS FILOSOFOS DE PLATON

no solamente de alguna mencién de la guerra, sino de la guerra misma podria
considerarse como una condicidn previa necesaria para una conversacién paci-
ficaentre un ateniense y dos dorios acerca del mejor régimen o conjunto de leyes
posibles. El hecho de que no se haga referencia a ningtin evento especifico en la
historia politica de Grecia posterior a Salamina y Platea (las batallas con las que
atenienses y espartanos ganaron la guerra de Persia en 479) sugiere que la fecha
dramitica de las Leyes se ubica en algin momento durante las siguientes dos
—o tal vez tres— décadas, es decir, un periodo durante el cual Atenasy Esparta
todavia eran aliadas. En ese momento, Sécrates atn no habia emergido como
figura publica.’

La sospecha creada por esa probable datacién dramdtica de que el extranjero
ateniense es una figura presocritica crece cuando observamos algunas de sus
ensefanzas principales. Como Sécrates en la Repriblica, pero ain mas como los
pitagéricos, el ateniense hace énfasis en la utilidad del estudio de los nimeros
(Leyes 747b)."° Otra vez como Sécrates en la Repitblica, pero también como

sino la ocasion, para la conversacion, cabe esperar que al menos se mencionara la guerra. Al sefialar que
el nombre es inusual, Dusanic argumenta que Clinias también estd asociado con la politica ateniense
en ese momento porque lleva el mismo nombre que el padre de Alcibiades. Sin embargo, una conexién
con Alcibfades no habrfa promovido una alianza potencial en ese momento porque Alcibfades ya se
habfa convertido en un problema para los espartanos. Como argumento después, es més probable que
la conexién entre Clinias el cretense y Alcibiades sea una conexion de cardcter; se muestra que ambos
tienen deseos tirdnicos. La sugerencia de Dusanic de que los tres interlocutores en las Leyes son repre-
sentantes oficiales de sus regimenes respectivos se contradice con el anonimato del ateniense. Ademds,
no parece probable que los dorios le pidieran o aceptaran consejos para formular las leyes de una nueva
colonia a un representante oficial de Atenas, un régimen con el que ambos afirman tener conexiones
familiares, pero que inicialmente desprecian. En general, Dusanic busca detalles para respaldar la lectura
de las Leyes como una promocién de una politica exterior que Platén estaba defendiendo en la Atenas
del siglo 1v y no en términos del propio drama o escenario del didlogo.

9 La primera descripcién que obtenemos de Sécrates en los didlogos platdnicos es como un joven de
aproximadamente veinte afios en conversaciéon con Parménides (en el didlogo, si no en realidad) en
450. Cf. Allen, Plato’s “Parmenides”, 72. Platén muestra a Sdcrates cuando estd comenzando a generar
la reputacion de ser un “orador inteligente”, si no un filésofo, en el Protdgoras, en una conversacién que
se produce poco antes del estallido de la guerra del Peloponeso.

1o Ya que Pitdgoras no dejé escritos, existe una incertidumbre considerable sobre lo que ensefid. Los es-
tudiosos no estdn de acuerdo, por otra parte, sobre si Pitdgoras y sus seguidores se dedicaban a los
estudios matemdticos asociados con su nombre antes de finales del siglo v o no. Cf. Walter Burkert,
Weisheit und Wissenschaft: Studien zu Pythagoras, Philolaus, und Platon (Nuremberg: Hans Tarl, 1962),
202; W.K.C. Guthrie, 4 History of Greek Philosophy (Cambridge: Cambridge University Press, 1962),
1:181; John Burnet, Early Greek Philosophy (Londres: Adam and Charles Black, 1892), 83 -109, 301-321;
Wilbur Richard Knorr, The Evolution of Euclidean Elements (Dordrecht: D. Reidel, 1975), 21-28. Sin
embargo, muchos comentaristas creen que los seguidores de Pitdgoras ya se dedicaban al estudio de las
mateméticas en la década de 460. Cf. Charles H. Kahn, Pythagoras and the Pythagoreans: A Brief His-
tory (Indiandpolis: Hackett Publishing, 2001), 5-18. Fuentes antiguas atribuyen el descubrimiento de la
inconmensurabilidad a Pitdgoras y sus seguidores: Pappus, Commentary on Book X of Euclid’s “Elements”,



1. UTILIZAR LA FILOSOFfA PRESOCRATICA

los pitagéricos, el ateniense sugiere que seria mejor si todos los ciudadanos
tuvieran todos los bienes en comun y si los hombres y las mujeres recibieran la
misma educacién.” A diferencia de Sécrates o Pitdgoras (o el Timeo de Platén, por
cierto), el ateniense no propone una ensefianza sobre la inmortalidad de las almas
individuales o la reencarnacién.”” Cuando el ateniense sugiere que algunos de los
ciudadanos de su “ciudad en la palabra” deberian estudiar no solo los nimeros
sino también las lineas, figuras y s6lidos conmensurables e inconmensurables,
agrega que ¢l mismo ha aprendido sobre estos ultimos solo recientemente. Si es
asi, el ateniense indica una vez més que probablemente pertenece ala generacién
posterior a Pitdgoras (ca. 560-500) y anterior a Sdcrates (469-399)."

Cuando el ateniense ofrece un argumento para probar que los dioses existen
(algo que ningun otro portavoz filoséfico platénico siquiera intenta), parece
estar dirigiéndose y refutando a los fildsofos presocriticos tales como Arquelao
(quien supuestamente fue estudiante de Anaxdgoras y maestro de Sdcrates) y
el mismo Anaxdgoras."* Aunque el ateniense reconoce tres posibilidades con

ed. por Gustav Junge y William Thomson (Cambridge: Harvard University Press, 1930), 63-64; Proclus,
A Commentary on the First Book of Euclid’s “Elements”, trad. por Glenn Morrow (Princeton: Princeton
University Press, 1970), 65; y lamblichus, Life of Pythagoras, trad. por Thomas Taylor (Londres: John
M. Watkins, 1965), 95, 126-127. Burkert y Knorr sugieren que esta probablemente no fue descubierta
hasta 430. Estos académicos modernos basan sus afirmaciones sobre lo que los pitagéricos no sabfan
principalmente en Sdcrates y Aristételes. Una fecha dramdtica temprana para las Leyes darfa credibilidad
alavision antigua de que los pitagéricos descubrieron la inconmensurabilidad, pero la mantuvieron en
secreto aproximadamente hasta 450, cuando fueron expulsados de Italia.

u  Pitdgoras pidi6 a sus seguidores que tuvieran en comun sus propiedades y dio conferencias tanto a
mujeres como a hombres; también educaba a los nifios por separado de sus padres. Cf. G. S. Kirk, J. E.
Raven y M. Schofield, The Presocratic Philosophers, ».* ed. (Cambridge: Cambridge University Press,
1983), 226-227 (Dicacarchus frag. 33 [Porfirio Vita Pythagorae 18]; Timeo frag. 13a).

o Al final de las Leyes el ateniense dice que “cuando morimos, es correcto decir que los caddveres son
imdgenes, mientras que el que es auténticamente cada uno de nosotros, llamado alma inmortal, se va
junto a los demds dioses a rendir cuentas, como dice la ley patria —una cosa que, si bien para el bueno
es algo que se puede intentar con confianza, para el malo es un asunto al que debe temer—” (959b). Sin
embargo, no afirma ni argumenta la veracidad de lo que ¢l mismo est4 diciendo.

1 Socrates no presenta la inconmensurabilidad de la hipotenusa de un cuadrado con sus lados de una uni-
dad como un nuevo descubrimiento en la famosa exposicién con el nifio esclavo en el Mendn (82a-84a).

v En Tusculanae disputationes s.10 Cicerén reporta que “Sdcrates habia oido a Arquelao, un discipulo
de Anaxdgoras”. Como en el caso de muchos fildsofos presocraticos, los eventos y fechas de la vida de
Anaxdgoras son algo inciertos. Apolodoro dice en sus Crdnicas que el fildsofo nacié en la septuagésima
Olimpiada (500/497) y murié el primer afio de la ntimero 88 (428/427). Se atribuye a Anaxdgoras ¢l
haber traido la ensefianza de Pitdgoras a Atenas aproximadamente en 480. Hay mucho debate sobre
el momento en el cual fue acusado de impiedad y si realmente fue juzgado. De acuerdo con Plutarco,
Anaxdgoras fue victima de un decreto contra los ateos introducido por Diopites hacia 433. En La sucesién
de los fildsofos, Socion dice que Anaxédgoras fue perseguido por Cledn por impiedad porque sostenia que
el sol era una masa de metal al rojo vivo, y que después de que Pericles, su pupilo, hiciese un discurso en
su defensa, el fildsofo fue multado con cinco talentos y exiliado. De acuerdo con A. E. Taylor, “On the



LOS FILOSOFOS DE PLATON

respecto al movimiento y al cambio —que todo se mueve y cambia; que algunas
cosas se mueven y cambian a otras, y que algunas cosas nunca cambian ni se
mueven— nunca postula explicitamente la existencia de algo eterno e inmutable,
excepto el movimiento o el alma y la batalla entre lo bueno y lo malo. En otras
palabras, a diferencia de Anaxdgoras, por no hablar de S6crates y el extranjero
cledtico, el ateniense no muestra signos de haber sido influenciado por o de
haber incorporado (si bien solo una parte de) el famoso argumento de Parmé-
nides con respecto al cardcter completo e inmutable, pero, por lo tanto, inteli-
gible del Ser en si mismo y en su conjunto. Suena mas como Heraclito cuando
concluye (Leyes 906a-b) que los seres humanos estdn atrapados en una batalla
coésmica inmortal entre lo bueno y lo malo, entre los movimientos ordenados y
los desordenados. El ateniense no parece representar una escuela o ensenanza
particular de la filosofia presocritica; en efecto, su propio argumento acerca de
la prioridad del alma sobre el cuerpo constituye una modificacién importante de
los argumentos previos, es decir, una innovacién. No obstante, sus argumentos
sobre la prioridad del alma y la importancia de los movimientos ordenados de
los cielos se basan y se formulan principalmente en reaccién alas doctrinas de los
cosmdlogos presocraticos. Cuando el ateniense sugiere al final del didlogo que los
miembros del Consejo Nocturno necesitaran investigar la unidad y la diversidad
de las virtudes, asi como las ideas de lo bueno y lo noble —cuestiones planteadas
particularmente por Sécrates— Platén impulsa a sus lectores a preguntar si la
filosofia presocratica en la que el ateniense se ha apoyado hasta este punto es o
no adecuada para respaldar su proyecto politico.

No solo son presocraticas la probable fecha dramitica de la conversacién y,
por tanto, las doctrinas filosdficas a las que el ateniense se refiere; también lo es
el precedente més notable y probable de su proyecto politico. Al haber supues-
tamente huido de la tirania de Policrates en Samos en 530, Pitdgoras impresioné
tanto al consejo de ancianos que gobernaba en Crotona con su sabiduria y virtud

Date of the Trial of Anaxagoras”, Classical Quarterly II (1917): 81-87, Sétiro estaba en lo cierto al colocar la
persecucion de Anaxdgoras al principio y no al cierre de la carrera politica de Pericles, es decir, alrededor
de 450. De acuerdo con Sitiro, el cargo contra Anaxdgoras fue presentado por Tucidides en su campafia
politica contra Pericles, y se le acusaba de medismo, ademas de impiedad. El filésofo fue condenado a
muerte en su ausencia y finalmente se retir a Lampsaco, donde murié. A todas luces, la persecucién de
Anaxdgoras por impiedad a la que se refiere el ateniense al final del didlogo se habria producido antes del
estallido de la guerra del Peloponeso. Kirk, Raven y Schofield concluyen que “existe una buena cantidad
de evidencia que soporta acumulativamente la conclusion de que el impacto inmediato de Anaxédgoras
como filésofo se produjo principalmente en Atenas antes de 450” (Presocratic Philosophers, 353-54).

15 Cf. Charles H. Kahn, “A New Look at Heraclitus”, American Philosophical Quarterly 1,n.° 3 (julio 1964):
198n.: “Ellibro X de las Leyes... se refiere esencialmente a la reinterpretacién de la Naturaleza en térmi-
nos de la Razén —una reinterpretacion de diferente tipo, pero no tendencia, a la de Heraclito—".



1. UTILIZAR LA FILOSOFfA PRESOCRATICA

que estos le pidieron que educara a sus jovenes, a sus nifos en ausencia de los
padres e incluso a sus mujeres. Bajo su orientacion, la moral y la disciplina de
los ciudadanos de Crotona mejoré tanto que no solo se recuperaron de la derrota
a manos de Locri, sino que se convirtieron en la ciudad dominante en el sur de
Italia.”” El ateniense parece querer hacer algo similar en Creta. Como Pitdgoras,
clateniense parece estar huyendo de la tirania incipiente resultante de la destruc-
ciéndelaleyyelorden en Atenas después de las guerras persas (cf. Leyes 701b-c)
y buscando establecer un régimen més virtuoso con el apoyo de los mayores en
una ciudad lejana.® Al final del didlogo (968¢-969a) reconoce explicitamente
que emprenderdn una tarea peligrosa y ofrece compartir el riesgo al darles sus
opiniones sobre la educacién y la crianza. Con el conocimiento del destino de los
pitagoéricos en el sur de Italia se habria hecho evidente el peligro o el riesgo. En la
primera mitad del siglo v, las fuerzas democraticas en las ciudades griegas del sur
de Italia se organizaron en oposicién ala influencia pitagérica sobre los gobiernos
aristocraticos. Para el ano 450, todos menos dos de los pitagéricos en Crotona
habian sido asesinados (cuando su centro de reuniones fue incendiado), y estos
dos huyeron; los pitagdricos mds importantes en otras ciudades del sur de Italia
también fueron expulsados. En este contexto, no es una sorpresa ver que solo
después de unalargay compleja discusion el ateniense revela el fin o el propésito
(telos) de su “ciudad en la palabra” a los dorios mayores con quienes conversa.”
Al mismo tiempo se refiere indirectamente a la persecucién de Anaxdgoras por
impiedad en Atenas. Si estos fildsofos hubieran llegado a las conclusiones correctas
de sus observaciones, argumenta, no habrian sido procesados. Por el contrario,
habrian demostrado, como lo hace ¢l mismo, la forma en que se puede usar la
filosofia para establecer y apoyar un orden politico més virtuoso.

La cuestién que surge tanto del argumento como de la accién de las Leyes es
si el ateniense hubiera podido tener éxito. Si se supone que el didlogo tuvo lugar
antes de la guerra del Peloponeso, el ateniense no puede ser Socrates (quien era
muy joven para tomar parte en una conversaciéon con hombres viejos) ni Platén
(quien atn no habia nacido). Lo que el didlogo presenta (sea cual sea la fecha en

16 Platén, Laws, Loeb ed., trad. por R. G. Bury (Cambridge: Harvard University Press, 1926), 2n313, se
apoya en Didgenes Laercio 2.16 sobre Arquclao, 967b-c, con respecto a Anaxagoras.

17 A modo de contraste, Sécrates nunca fundé una escuela. En la Apologia de Sécrates de Platdn, Sdcrates
afirma que dejé que cualquiera que deseara escucharlo conversar lo hiciera. Platén si fundé la “acade-
mia”. Sin embargo, establecié su “escuela” en su propia tierra, y no con soporte politico o control de los
Areépagos (el viejo consejo de ancianos ateniense, el cual fue privado de gran parte de su poder por
Pericles).

18 Planinc (Prudence, 221-233) enfatiza los elementos pitagéricos en el régimen del ateniense.

19 Como sefiala Strauss (Argument and Action, 9), el ateniense dice que la muerte es el final del régimen
politico, en el libro 1 (Leyes 632¢). El ateniense corrige esta afirmacién solo en el libro 12 (960b).



10

LOS FILOSOFOS DE PLATON

la que fue escrito) es una historia hipotética, un “podria haber sido”. Si al final
de la conversacidon estamos convencidos de que el proyecto del ateniense era
factible, debemos concluir que, en las Leyes, Platén muestra cémo un filésofo
podria haber influenciado las leyes de una ciudad de una manera que Sdcrates crefa
imposible (Apologia 31c-322; Repriblica 496c-¢). En este caso, también indica algo
sobre lo que se deberia intentar en el futuro. Si encontramos, sin embargo, que el
proyecto del ateniense no podria funcionar, habremos descubierto algunas de las
razones no solo por las que Platén pensé que no habria una verdadera reforma
politica hasta que los fil6sofos se convirtieran en reyes, pero también por las que
esa combinacién podria ser imposible de lograr.

|. Diferencias entre el extranjero ateniense y Sécrates

Unabreve comparacién del Minos, tradicionalmente considerado como un prefacio
o introduccién a las Leyes, y el comienzo de las Leyes saca a relucir diferencias
notables entre Sécrates y el extranjero ateniense en el contenido y la forma, asi
como en las circunstancias, de sus respectivas investigaciones.* Enla primera
frase del Minos, Sdcrates pregunta de manera caracteristica pero abrupta: “;Qué
es laley para nosotros?”. No solo la pregunta “;qué es...?” es propia de Sécrates;
también lo es la personalidad de su interlocutor, un ateniense. En los didlogos
platdnicos, se nos recuerda que Sécrates nunca dejo Atenas, excepto para cumplir
con su servicio militar.

En el Minos, el anénimo interlocutor ateniense de Sdcrates inicialmente
ofrece una definicion de la ley caracteristica de Atenas: es lo que el consejo y la
asamblea (boulé) acuerden que es ley. S6crates objeta esta definicién conven-
cional pero democritica al observar que pricticamente todas las naciones y los
pueblos estan de acuerdo en que se supone que las leyes deben ser justas. De la
misma forma en que los médicos necesitan saber lo que es una complexién salu-
dable, también, mantiene Sécrates, aquellos que se llamen legisladores necesitan
saber lo que es justo —en efecto, lo que es bueno y malo para el alma—. Como
respuesta a la objecién planteada por su interlocutor de que las leyes difieren
segtin el lugar y la época, Sécrates afirma que la ley “desea” o apunta (bouletai)
a lo que realmente es.* Como en la Repriblica (y en muchos otros didlogos),

20 Clay observa que “el cardcter de la discusién [en las Leyes] es muy diferente a las discusiones sobre los
didlogos anteriores de Platén y lo que entendemos como el método socrético” (Platonic Questions, 268).

a1 Seth Bernardete, Plato’s “Laws”: The Discovery of Being (Chicago: University of Chicago Press, 2000),
hace de esta afirmacién socrética una parte fundamental de su interpretacion. El problema no es solo que
la declaracion proceda de Sécrates en un didlogo diferente y no del extranjero ateniense. El problema



1. UTILIZAR LA FILOSOFfA PRESOCRATICA

la definicién de Sdcrates de la ley sugiere que para ser un verdadero legislador
hay que saber lo que realmente es. Por lo tanto, para convertirse en legislador,
una persona debe buscar el conocimiento, sobre todo de lo que es justo o, en
términos mas generales, lo que es bueno para el alma humana. En otras palabras,
de acuerdo con Sdcrates, para convertirse en legislador, propiamente dicho,
primero se debe haber sido filésofo.>

En la primera frase de las Leyes, el extranjero ateniense le pregunta a Clinias
si la causa (aitia) de las leyes de Creta fue un dios o un ser humano.* Nunca
pregunta “;qué es la ley?” ni tampoco dice explicitamente que un legislador
debe haber sido antes un filésofo. Si sugiere, tanto en la practica como en los
preceptos, que, idealmente, un legislador debe aprender acerca de las leyes de los
regimenes viajando, observandoy entrevistando a los habitantes. FEl mismo parece
haber ido a Creta para investigar la fuente y el cardcter de las leyes de ese lugar;
en contraste con Sdcrates, el ateniense claramente no se ha quedado en Atenas
para hacer sus investigaciones. Al final de las Leyes (951a-c) él sugiere que los
emisarios ancianos provenientes de Magnesia deberian viajar al extranjero para
aprender cémo se regulan otros regimenes. De esta forma, tanto las preguntas
que el ateniense formula como la forma en que trata de responderlas difieren de
las que caracterizan a S6crates.>*

La presuposicién con la que el ateniense comienza también es diferente.
Mientras que el Minos empieza con la premisa democritica de que las leyes son
el resultado de acuerdos humanos, las LZeyes comienza con la premisa de que lo

es también que la distincién entre naturaleza (physis) y convencién (zomos) de la que a menudo se dice
que surge la filosoffa politica socritica no surge en el Minos, donde la palabra physis no aparece ni una
sola vez. Si, como dice SScrates en el Minos, la ley aspira a lo que realmente s, la mayoria de las leyes en
la mayoria de los lugares son un fracaso, es decir, no son realmente leyes. Aqui, como en la Repriblica,
vemos el cardcter potencialmente revolucionario del filosofar socrético.

22 Bruell (Socratic Education, 7-15) argumenta que el Minos representa el verdadero comienzo de una edu-
cacion socratica.

23 Porque aitia se usaba en referencia a casos judiciales, la frase podria traducirse: ¢quién es responsable de
sus leyes? En otras palabras, podria leerse como una acusacién o un cargo.

24 Malcolm Schofield, Plato (Nueva York: Oxford University Press, 2006), observa: “El visitante ateniense
no es un Sécrates anonimizado, sino un sucesor de los legisladores sabios como Solén (en Atenas) y Li-
curgo (en Esparta). La misma designacién de ‘visitante ateniense; sin duda, tiene la intencién de hacer
que pensemos en Solén. Herédoto hace que Solén sea recibido en su llegada a Sardes por el rey de Lidia,
Creso, con las siguientes palabras (1.30): “Visitante ateniense, hemos ofdo hablar mucho sobre usted a
causa de su sabidurfa y de su viaje. Ha atravesado gran parte de la tierra en sus esfuerzos filoséficos por
contemplar las cosas’ De la misma forma, el ateniense de las Leyes tiene amplia experiencia con una
variedad de instituciones sociales y politicas (1.639D), a diferencia de sus interlocutores espartanos y
cretenses. El llega a Creta no solo para ofrecer su sabiduria, sino también para aprender: esta vez como
Licurgo, quien Herddoto informa que tomé prestado de Creta el sistema social y politico espartano,

»

segtin la versién del asunto de los propios espartanos (1.65)” (75-76).



12

LOS FILOSOFOS DE PLATON

antiguo es lo bueno.” Una razén por la cual los criticos han visto el Minos como
una introduccién a las Leyes es que el Minos inicia con la nocién democrética
de que las leyes son convenciones, pero termina con la conviccién tradicional
de que lo antiguo es lo bueno. En la conclusién del Minos, Socrates le recuerda
a su interlocutor que las leyes de Creta son algunas de las mds antiguas. Se
puede asumir que las leyes que han durado mucho tiempo sin ser cambiadas
han demostrado ser buenas en la prictica. Ademds, existe una historia segiun
la cual Minos, el legislador original, recibié instrucciones de su padre Zeus en
una caverna. Aunque esa historia fue transmitida a las generaciones posteriores
por Homero de una forma altamente dudosa (como una mentira que Odisco
dice cuando regresa a fraca disfrazado de un mendigo extranjero proveniente de
Creta), Socrates parece tomarla literalmente.® Las leyes de Minos eran buenas
porque se basaban en la sabiduria divina. Los atenienses ven a Minos como
un tirano, explica Sécrates, porque asi lo muestran las tragedias. Lo muestran
como un tirano porque no solo derrotd alos atenienses con su armada, sino que
también exigié el sacrificio de siete mujeres y sicte hombres jévenes cada afio a
partir de entonces.”” Asi, los atenienses han sido engafiados por sus poetas para
mirar a Minos en términos del dolor que les causé, en lugar de la excelencia o
los defectos de las leyes que le dio a su propia gente. Las Leyes comienzan con
una investigacion sobre la excelencia del legislador cretense. Por lo tanto, podria
parecer que tienen el propdsito de servir como una correccién “socratica” de la
aversién democritica ateniense hacia Minos.**

Como podemos ver desde el comienzo del Minos, Sécrates cuestiona regu-
larmente tanto la sabiduria como la justicia de las leyes de su propio régimen. El
ateniense, por el contrario, recomienda muchas de las instituciones de la Atenas
anterior a Pericles a sus interlocutores dorios.*” A pesar de su servicio militar o

25 Un critico podria objetar que la diferencia en las presuposiciones simplemente refleja una diferencia en
los interlocutores. Pero, como argumento més adelante, la diferencia en los interlocutores (mayores en
el caso del ateniense y generalmente jévenes en el de S6crates) es una reflexion sobre los hébitos de cada
uno —Sécrates siempre se quedé en Atenas (cf. Criton 52b), excepto para hacer el servicio militar— y
forma de proceder caracteristica. Sdcrates no aceptd, y afirmé que no podia aceptar, la “ley de leyes de
los dorios”, la cual prohibia criticar las leyes en presencia de los jovenes.

26 Minos 319b-c; Odisea 19.179.

27 Al principio del Fedro (s8b-c) aprendemos que la muerte de Sécrates se retrasé quince dias porque la
ley prohibia las e¢jecuciones publicas durante el periodo en el que los atenienses enviaban un barco a
Delos cada ano para conmemorar la salvacién de catorce mujeres y hombres jovenes que habian sido
enviados a Creta.

28 De acuerdo con Morrow (Cretan City, 35-39), esta es la interpretacién de comentaristas posteriores.

29 Morrow, en Cretan City, documenta ampliamente la medida en que las leyes que el ateniense recomienda
para la fundacién de la nueva colonia en Creta son tomadas de la préctica ateniense prepericleana.



1. UTILIZAR LA FILOSOFfA PRESOCRATICA

defensa de Atenas en sus actos, Sdcrates rara vez aparece en los didlogos platénicos
como un abogado o defensor explicito de las leyes e instituciones atenienses en
su discurso. La postura que el extranjero ateniense y Sécrates toman frente a su
ciudad natal también parece ser diferente.

También difieren la forma y las condiciones bajo las cuales conducen sus
respectivas investigaciones. Después de preguntar por la fuente de las leyes de
Creta, ¢l ateniense sugiere que los tres hombres viejos se ocupen discutiendo
sobre leyes y regimenes mientras caminan por el largo sendero desde Cnosos
hasta la caverna de Zeus, y que tomen descansos periédicos del calor del sol bajo
la sombra de los cipreses. Al comienzo del Fedro S6crates observa que, al condu-
cirlo fuera de la ciudad hacia el campo (donde también buscan sombra bajo un
arbol de platano [platonos]) por medio de su amor por los discursos, Fedro lo ha
inducido a apartarse de sus hébitos ordinarios. En lugar de vagar por el campo,
Sécrates generalmente permanece en la ciudad. Los drboles no tienen nada que
ensenarle, explica, mientras que sus conciudadanos si. Al permanecer en Atenas,
Sécrates puede conversar, y conversa, con maestros extranjeros, asi como con
sus conciudadanos. Tanto el filésofo como sus interlocutores disfrutan de la
proteccién delaley democratica ateniense, que permite una libertad de expresion
(parrhesia) amplia. En la isla de Creta, sefiala mds tarde el extranjero ateniense,
a nadie se le permite cuestionar la justicia o beneficencia de las leyes en publico.
Sin embargo, unos pocos ancianos que conversan en privado pueden hacerlo,
siempre y cuando no haya ningtn joven presente. No solo existen diferencias
significativas entre los habitos y las circunstancias fisicas de Sdcrates y el ateniense,
sino también entre las condiciones politicas o legales bajo las cuales conversan.

También difieren sus interlocutores. Tal como es descrito en el Banguete y
el Fedro, Scrates es explicitamente un erdtico. En las Leyes el ateniense critica
de forma igualmente explicita las relaciones homosexuales y otras relaciones
extramaritales que Sdcrates parece tolerar, si no aprobar. El deseo “erdtico” de
Sécrates por el conocimiento lo conduce a conversar con otras personas, especial-
mente hombres jévenes. En Creta, el ateniense también parece estar buscando
el conocimiento por medio de la conversacién con otros, pero las personas con
las que busca conversar no son solo extranjeros, sino también hombres de estado
mayores y experimentados, quienes buscan conocer la mejor forma de vida tanto
para un individuo como para un régimen principalmente comparando las insti-
tuciones y las practicas de sus respectivos regimenes.

En evidente contraste con S&crates, las investigaciones del ateniense no
parecerian hacerlo sujeto de la acusacién tradicionalmente formulada contra
los fildsofos: que, al ser estudiantes de las cosas en el cielo y bajo la tierra, son
ateos. Por el contrario, en el libro 10 de las Leyes el ateniense presenta un discurso
explicitamente disefiado para convencer a los jovenes corrompidos por tales



14

LOS FILOSOFOS DE PLATON

filésofos de que los dioses existen. Aparentemente no tendria que preocuparse
por ser llevado a la corte y acusado, como Sécrates, de los crimenes capitales
de no creer en los dioses de la ciudad y corromper a los jovenes. Porque no hay
personas jovenes presentes, estas no podran enojar a sus mayores imitando las
preguntas del filésofo. Estos ancianos tampoco podrén repetir los cargos comunes
en contra de la filosofia; no los conocen. Las doctrinas filos6ficas que ellos y los
futuros ciudadanos deben aprender en el régimen que el ateniense propone estédn
disenadas explicitamente para fomentar la piedad.

Sin embargo, el ateniense paga un precio por su inmunidad a la persecucién
politica. Aunque reafirma el dictamen socrético de que nadie comete una injusticia
voluntariamente porque nadie se hace dafio a si mismo voluntariamente (860-d),
el ateniense nunca alienta a sus actuales interlocutores ancianos ni a los jovenes
futuros colegas de estos a buscar el autoconocimiento como medio nico y necesario
para descubrir lo que es bueno para el alma humana. El cardcter autorreflexivo y
critico del filosofar socratico, por lo tanto, parece estar casi completamente ausente
en las Leyes.® Porque el ateniense nunca avergiienza a sus interlocutores mayores
confrontédndolos directamente con su ignorancia o sus opiniones contradictorias
como individuos, en vez de representantes de sus respectivos regimenes, nunca los
somete a la vergiienza que AristSteles sugiere (Etica a Nicomaco, 112, 8B, 15-16)
es apropiada solo para los jévenes. Como resultado, los viejos interlocutores del
ateniense nunca se dan cuenta de lo mucho que no saben. Esto lleva a que los
lectores se pregunten si los ancianos dorios seguirdn estando dispuestos a inves-
tigar la bondad y la eficacia de las leyes que proponen en presencia de personas
mis jévenes cuando queda claro en las respuestas a las preguntas planteadas por
los jévenes que los mayores no entienden, y por lo tanto no pueden explicar, las
razones de ser de las instituciones que han establecido.

Il. El proyecto politico del ateniense en las Leyes

El problema con el modo caracteristico de proceder del ateniense y las leyes que
propone se hace evidente de forma gradual alo largo del didlogo. Aunque muchos
comentaristas han entendido las Leyes como un debate extenso y repetitivo lleno

30 Nightingale pregunta, “¢[estd] la discusion disefiada para reducir los interlocutores a la perplejidad y
exponer las inconsistencias en sus almas de manera ‘socratica’? Ciertamente no tiene este efecto en Megi-
lo”, observa ella. Y “Clinias no puede participar en una verdadera discusion filoséfica porque es inculto”
Ella concluye, “la argumentacién en las Leyes es... completamente asocrética” (“Literary Interpretation”,
294-295).



1. UTILIZAR LA FILOSOFfA PRESOCRATICA

de detalles histéricos, el didlogo estd claramente organizado en tres partes.” En la
primera parte (libros 1-4) el ateniense demuestra la forma en la que es capaz de
explicar alos viejos dorios que tiene un conocimiento superior de la politica para
asi persuadirlos de que escuchen sus propuestas legislativas (libros 1-3). Concluye
esta parte de la conversacién en el libro 4 anunciando dos principios o requisitos
bésicos de la ley: 1) que se origine en la inteligencia (zous) y 2) que los legisla-
dores dirijan las acciones de otros por medio de la persuasién (los preludios),
en lugar de simplemente hacerlo por la fuerza. En la segunda parte del didlogo
(libros 5-8) el ateniense propone un conjunto de leyes especificas utilizando su
conocimiento de las instituciones y précticas tanto atenienses como dorias. Mien-
tras hace sus recomendaciones, los lectores ven que sus ancianos interlocutores
dorios no podran establecer o mantener los arreglos que propone el ateniense
porque carecen de la educacidn cientifica, poética, histérica y matemadtica nece-
saria. Los lectores también aprenden que todos los legisladores se enfrentan a
un problema constante y fundamentalmente insoluble al tratar de imponer un
orden duradero, si no inmutable, para las nuevas generaciones. En los ultimos
cuatro libros (9-12) el ateniense les muestra a sus interlocutores (y a los lectores
de Platén) la necesidad de establecer otros cuatro tipos de respuestas institucio-
nales a la imborrable resistencia a la regulacién de sus pasiones por medio de la
ley, resistencia que todos los seres humanos experimentan, especialmente cuando
son jovenes: los castigos; una ensefianza publica sobre el apoyo de los dioses a las
leyes; regulaciones relativas a la herenciay el intercambio de propiedades, y una
escuela para futuros legisladores. Al relatar y explicar las razones de las propuestas
del ateniense, tengo la intencién de mostrar cudn ordenada es su presentacion
de los problemas que enfrenta un legislador.

Aunque Platén muestra que las propuestas del ateniense representan una
mejoria de la practica politica griega pasada, los lectores ven al final que sus
propuestas legislativas no resuelven el problema politico como lo describié en un
principio. Si el objetivo del legislador es, ante todo, hacer de cada ciudadano tan
virtuoso como sea posible, los legisladores deben saber lo que esla virtud. Por eso,
al final de las Leyes el ateniense advierte a sus viejos interlocutores dorios que los
miembros del Consejo Nocturno tendran que abordar las preguntas caracteris-
ticamente socraticas sobre la unidad de las virtudes, lo bueno y lo noble. Como
la mayoria de lectores saben gracias a la descripcién “tardia” hecha por Platén
del juicio y la muerte de Sécrates, tales investigaciones no son compatibles con

3t Véase, por ejemplo, Morrow, Cretan City; George Klosko, “The Nocturnal Council in Plato’s Laws”,
Political Studies 36 (1988): 74-88; Bobonich, Utopia, 114; Stalley, Introduction, 171; Wilamowitz-Mgl-
lendorff, Platon, 1:65s.



16

LOS FILOSOFOS DE PLATON

las regulaciones, en particular con la aplicacién de una ensefianza pablica sobre
la piedad, que el ateniense ha recomendado.
Yaque las Leyes contienen una discusion larga, complejay detallada, loslectores

encontrardn de utilidad el siguiente esquema mds detallado de sus contenidos
tal como son analizados en este capitulo:

I. Diferencias entre el extranjero ateniense y Socrates
II. El proyecto politico del ateniense en las Leyes
A. Laformaen que elateniense persuade alos ancianos legisladores dorios

de que escuchen
1. Oponera Creta contra Esparta
2. Reemplazar a Cretay Esparta por Atenas como modelo

3. El defecto tanto de los militaristas dorios como de los atenienses

democriticos

4. Extraer ensefianzas de las leyendas y la experiencia politica de la

Grecia antigua
B. La “ciudad en la palabra” del ateniense
P
1. Condiciones necesarias

a.

o oo o

La ubicacidn, la poblacidn, el conocimiento y el poder necesa-
rios para fundar un nuevo régimen

El papel del dios, o la verdadera fuente de la ley

La innovacién del ateniense: los preludios

Los limites de los preludios (o persuasién)

Inculcar la moderacién al restringir las diferencias en la riqueza

2. El régimen: problemas adicionales para el legislador

a.
b.

C.

Funcionarios publicos transicionales

Justicia imperfecta en la asignacién de cargos u honores

Lanecesidad de adaptar las leyes “invariables” a las circunstan-

cias cambiantes

Los problemas planteados por la generacién

1) Regularlasrelaciones privadas entre los sexos: cdmo utilizar
y mantener la vergiienza

2) Supervisar el comportamiento de las mujeres y los nifos

3) Reemplazar las leyes con canciones o “juegos”

La instruccidn intelectual

1) Por qué los profesores deben ser “extranjeros”

2) Laalfabetizacidn y laintroduccién de las Leyes como texto

3) Lamusica: las Leyes como la mejor y més noble tragedia

4) Las matemdticas: dividir explicitamente los pocos de los
muchos



1. UTILIZAR LA FILOSOFfA PRESOCRATICA

. Loslimites de la educacién a través del juego
1) Superar el miedo a la muerte con los juegos de guerra
2) Ladificultad de regular el eros humano por medio de la
ley
g. Laslimitaciones del régimen
1) Lajusticiaimperfecta: un pueblo dividido de acuerdo con
la ocupacién y el nacimiento, en lugar de la naturaleza o
el talento
2) Lanecesidad de castigos
C. Remediar los defectos de la ley per se: el problema del thymos
1. Por qué son necesarios los castigos
a. Reemplazar la venganza con la reparacién y la reconciliacién
b. Imponer el respeto por los mayores
2. Hacer obligatoria la ensefianza publica sobre los dioses
a. Porqué es necesaria una defensa filoséfica de la creencia en los
dioses
b. Laley con respecto ala piedad
3. Lanecesidad de regular todas las formas de intercambio
4. Elfin del régimen —y el nuevo comienzo—
III. Conclusidn: sobre la compatibilidad de la filosofia y el orden politico

A.Laformaen que el ateniense persuade a los
ancianos legisladores dorios de que escuchen

Alolargo de los tres primeros libros del didlogo, Platén muestra que el ateniense
adquiere un tipo de estudiantes que Sécrates nunca atrajo, persuadiendo a dos
ancianos dorios de que es capaz de proponer un conjunto de leyes superiores
a las de sus propias ciudades. Dado que se crefa que Creta y Esparta estaban
entre las ciudades mejor gobernadas de Grecia, el logro inicial del ateniense
es notable.

1. OPONER A CRETA CONTRA ESPARTA

Una razén por la que el ateniense es capaz de persuadir a los ancianos dorios de
escuchar sus sugerencias para mejorar las leyes de ellos es que adapta sus preguntas
al cardcter y los hébitos mentales particulares de sus interlocutores y luego, en
momentos cruciales, enfrenta a uno contra el otro. El es capaz de verificar las
presuposiciones que tiene sobre ellos con unas pocas preguntas, porque, como



18

LOS FILOSOFOS DE PLATON

insinta mds tarde (Leyes 641¢), los tres participantes en esta discusidn son tipicos
de sus respectivos regimenes.

Desde la época de Homero, los cretenses habian tenido la fama (o infamia) de
ser mentirosos. Al preguntar a Clinias sila fuente de lasleyes de Creta es humana
o divina, el ateniense aprende rdpidamente que el astuto viejo cretense tiende a
decir lo que cree que es publicamente aceptable o “mds justo” (lo “justo” enten-
dido como lo “legal” o convencional). Sin embargo, como revelan las preguntas
de seguimiento del ateniense, las opiniones propias de Clinias son algo diferentes.
Cuando se le pregunta sobre los motivos de las instituciones distintivas de Creta
—su entrenamiento militar, comidas comunes y ejercicios gimnésticos—, Clinias
clogia al “legislador” por organizar todo con miras a ganar victorias en las guerras,
a través de las cuales los vencedores adquieren los bienes de los vencidos. Mientras
que su primera respuesta fue piadosa, su segunda —una explicacién de la base de
laley— es funcional; en ¢l fondo alimenta la codicia humana.

Una de las razones por las que el ateniense persuade a Clinias de escuchar es
que nunca averglienza directamente ni amenaza con enojar o silenciar al viejo
cretense confrontdndolo con las contradicciones en sus opiniones, como s lo
haria Sécrates. En lugar de senalar la tensién entre la explicacién funcional de
las leyes de Clinias y su explicacién “mds justa” del origen de estas, el ateniense
simplemente indica el problema inherente a la afirmacién de que la victoria en
la guerra es el fin supremo y global de la politica al preguntar si no seria posible
que un numeroso grupo de hombres inferiores de una ciudad venciera alos pocos
que son superiores. Sorprendido, Clinias admite que si seria posible. El ateniense
luego pregunta: ;seria mejor que los mejores hombres se gobernaran y mataran
alos malvados; que obligaran a las personas de menor rango a servirlos y obede-
cerlos, 0 que un juez sabio reconciliara a las dos facciones beligerantes? Aunque
acababa de decir que cada persona estd siempre en guerra —con todos los demas
¢ incluso consigo mismo—, Clinias elige la tercera opcién. En contraste con su
propia declaracién inicial, él cree que lograr la paz en la ciudad propia es mas
importante que ganar victorias en el extranjero.

Sin embargo, Clinias objeta que las leyes de Creta fueron disenadas para permi-
tirles ganar guerras. Pero el ateniense desvia la discusién de una critica directa
de Clinias o del legislador de Creta al pedirle a su interlocutor que considere las
opiniones contrastantes de dos poetas. Mientras que Tirteo, un ateniense que
se habia convertido en ciudadano de Esparta, alabé la valentia en la guerra como
la mayor virtud, Teognis de Mégara (Sicilia) sugirié que un soldado valiente
pero poco digno de confianza no seria un buen conciudadano o camarada de
armas. La valentia es solo una de varias virtudes, sefiala el ateniense (630a); es
mejor tener justicia (dikaiosyné), moderacién (saphrosyne) y sabiduria préctica
(phronésis) también.



1. UTILIZAR LA FILOSOFfA PRESOCRATICA

Clinias objeta nuevamente a la degradacién de “nuestro legislador” hecha por
el ateniense, y este tltimo nuevamente desvia las criticas al sugerir que no es el
legislador de Creta quien tiene la culpa, sino la declaracién o comprensiéon que
hacen ellos de su intencidén. El objetivo de cualquier legislador “divino” debe ser
permitirle a su pueblo alcanzar la felicidad mediante la adquisicidon no solo de
los cuatro bienes humanos —la salud, la belleza, la fortaleza y la riqueza—, sino
también, y mas importante, de los cuatro bienes divinos —prudencia (phronésis);
moderacidn inteligente (m2eta now sophron psychés hexis); lajusticia que nace dela
moderacién mezclada con valentia, y la valentia en si misma (Leyes 631b-d)—.*
Para hacer esto de manera efectiva, un legislador debe supervisar las asociaciones
y pasiones de su pueblo desde el nacimiento hasta la muerte.

Reconociendo la creciente resistencia de Clinias a participar en un intercambio
que parece ser critico del legislador cretense, el ateniense se dirige al espartano,
quien es menos astuto, pero mas directo, valiente y generoso.” En lugar de seguir
criticando sutilmente a Clinias con su interrogatorio, como desea Megilo (633a),
clateniense le pide al espartano que explique el modo en el que su régimen inculca
lavalentia. Megilo responde que lo hace a través de la exigencia de que los jévenes
que aprendan a cazar, a participar en el servicio secreto y a soportar el dolor —
asi como a través de las comidas comunes y el entrenamiento gimnéstico que
Esparta tiene en comun con Creta—. Pero el ateniense pregunta: ¢no pueden las
personas ser vencidas por los placeres y por los dolores? ¢Cémo les ensenan las
leyes espartanas a dominar o controlar sus placeres? Megilo no puede explicarlo.

Elateniense usa la oportunidad creada por la incapacidad (esperada) de Megilo
de demostrarle a Clinias que no estard en riesgo de infringir las leyes y costumbres

32 Como sefiala Pangle en una nota a su traduccién de las Leyes (s15), la traduccién de este pasaje crucial
es problemdtica porque hay una laguna en los manuscritos que solo tienen el adjetivo “divino” (sheias)
y no agregan un sustantivo principal. Al citar las Leyes en este capitulo, generalmente he usado la tra-
duccién de Pangle, aunque ocasionalmente, como aqui (al utilizar “legislador” en lugar de “hombre”
para mantener la ambigiiedad sobre si el legislador es humano o divino), me he apartado ligeramente
de ella con base en mi propia comprension del texto.

33 Megilo demuestra tanto su honestidad como su generosidad un poco mds adelante en la conversacion,
cuando recuerda cémo habfa defendido a Atenas de sus compatriotas enojados. Como muchos otros, ¢l
cree que “los atenienses que son buenos... son buenos por naturaleza, no por compulsién” (Leyes 642c-
d). El espartano es més directo, honesto y generoso que su compaiiero cretense porque siente que tanto
¢l mismo como su régimen son mds fuertes. El tiene la simplicidad que a menudo se asocia con cierto
tipo de nobleza. Puesto que se siente capaz de defender sus opiniones, dice lo que piensa. Hay, por lo
menos, otras dos ocasiones mas mds adelante en el didlogo en las que el ateniense confronta y provoca
al espartano honesto de una manera en que nunca lo hace con el astuto cretense con el fin de trasladar
la conversacién a otro plano, uno superior. La primera ocurre en el libro 4 cuando el ateniense insiste
en el cardcter novedoso de su ensefianza sobre los preludios (721e-22b); la segunda, en el libro 7 cuando
la objecién de Megilo a la degradacién de la raza hecha por el ateniense (804b) lo lleva a proponer una
educacién més intelectual para los gobernantes.



20

LOS FILOSOFOS DE PLATON

de Cretaal persistir en su investigacion. En lugar de sefalar inmediata y directa-
mente el defecto obvio de ambos regimenes dorios —que inculcan valentia, mas
no moderacién—, el ateniense gana los corazones de sus dos interlocutores al
clogiar una de susleyes.** Esaley ordena a todos en el régimen que repetidamente
canten al unisono lo buenasy justas que son las leyes. Solo los ancianos, reunidos
en privado y sin jévenes presentes, pueden preguntar sobre la solidez de su propia
legislacién y las posibles ventajas de las instituciones de otros. No esté claro que
los dorios hayan oido hablar de tal ley antes de esto; Clinias elogia al ateniense
por “adivinar” la intencién de su legislador. Sin embargo, se ha establecido que
su investigacion estd legalmente autorizada. Clinias no necesita ser tan cauteloso
como lo ha sido hasta ahora.

El ateniense, entonces, utiliza la libertad que ofrece la privacidad del inter-
cambio para desafiar, si no provocar, al honesto Megilo. De esta forma, mueve
su investigacion sobre las leyes y los regimenes hacia un nueva, segunda etapa,
en la cual el simposio ateniense reemplaza el entrenamiento militar dorio como
modelo o lugar para una buena educacién.

2. REEMPLAZAR A CRETA Y ESPARTA POR ATENAS COMO MODELO

Habiendo aprovechado el tiempo o la oportunidad para reflexionar que le dio
la digresién del ateniense sobre la ley, Megilo afirma (Leyes 636a) que los espar-
tanos inculcan la moderacién o el dominio del placer de la misma manera en
que ensenan a sus ciudadanos a superar sus miedos, a través del entrenamiento
gimndstico y las escasas comidas (espartanas) comunes. Se podria decir que
estas famosas instituciones promueven la virtud, responde ¢l ateniense, pero en
realidad fomentan relaciones sexuales licenciosas y antinaturales entre hombres.
Golpeado por la critica a su amada ciudad, Megilo responde: por lo menos
no somos tan descarados como los atenienses, quienes aparecen borrachos en
publico. El ateniense entonces aprovecha la oportunidad creada no solo por la
libertad de una conversacién privaday el ataque que él mismo ha provocado, sino
también por el respeto que sabe que sus interlocutores tienen por la expresién
de los sentimientos patridticos para defender una institucién distintiva de su

34 Vemos aqui los motivos de la distincién que Alfarabi elabord en su Philosophy of Plato entre el agresivo
“camino de Sécrates”, el cual requerfa una ruptura abierta con las opiniones aceptadas, y el “camino de
Platén” que exige conformidad juiciosa con las opiniones aceptadas. En su Summary of Plato’s “Laws”,
Alfarabi no nombra ni distingue entre los discursos de los interlocutores. El escribe simplemente sobre

lo que Platén dijo, pretendié o escribié. Alfarabi’s “Philosophy of Plato and Aristotle”, trad. por Muhsin
Mahdi (Glencoe, IL: Free Press, 1962), 62-67; Strauss, “How Farabi Read Plato’s Laws”, 153.



1. UTILIZAR LA FILOSOFfA PRESOCRATICA

propia ciudad. Al mismo tiempo instruye a Megilo sobre las propiedades de la
investigacion dialdgica: los atenienses podrian responder a su ataque senalando
el comportamiento notoriamente suelto de las mujeres espartanas, pero tales
intercambios de insultos no tienen ningtn propdsito ttil. En cambio, deberian
indagar sobre la mejor manera de lidiar con la bebida. Los pueblos varian. Mien-
tras que los espartanos prohiben por completo el consumo de alcohol, los persas
y otros beben vino sin diluir con agua. ; Cuél es la mejor manera?

Megilo replica que los espartanos derrotan a todos y cada uno de estos pueblos
en el campo de batalla. Pero el ateniense sefiala que los dorios confunden el
poder con la justicia. La victoria en la batalla a menudo refleja el tamano de la
nacién mas que la excelencia de su régimen. Dejando de lado la victoria por el
momento —junto con el menosprecio de lo de los demids y la alabanza de lo
propio— deberian indagar si la institucién en cuestién es noble. Para hacer eso,
tienen que examinarla debidamente ordenaday dirigida, es decir, con un gober-
nante apropiado (archon).

Clinias admite ficilmente que cualquier actividad organizada requiere un
gobernante con la habilidad y la virtud necesarias, pero pregunta: ¢qué posible
uso o beneficio pueden tener las reuniones donde las personas beben? En lugar
de responder de inmediato con el paralelismo que dibuja posteriormente entre la
forma en que la bebida social sirve como préctica para que las personas controlen
su placer y la forma en que las instituciones espartanas ensenan a sus ciudadanos
a superar el miedo obligindolos a enfrentar el dolor, el ateniense simplemente
afirma: el beneficio en cuestién es la educacién. Los hombres bien educados no
solo se vuelven buenos, sino también vencen a otros en la batalla, mientras que los
conquistadores a menudo dan paso alaarrogancia. Las instituciones dorias tienden
a hacer que la ensenanza de la virtud sea simplemente un medio de conquista 'y
adquisicién; un mejor conjunto de instituciones haria del autodominio, o, mas
bien, de la adquisicién de la virtud en su conjunto, la meta.

Clinias percibe de inmediato que lo que estd en juego no es la mera bebida o
la intoxicacién, sino el fomento de la libertad y la amistad que hacen posible la
asociacion agradable. Lo que no entiende, aunque él y Megilo estin a punto de
ser testigos de un ejemplo, es que tal asociacién amistosa procede principalmente
a través de intercambios de palabras o discursos (logo?), a diferencia del combate
con armas o el intercambio de bienes. Puesto que carece de tal experiencia, Clinias
le pide al ateniense que le muestre cdmo es que las fiestas en las que las personas
beben contribuyen a la educacién de los ciudadanos.

El ateniense inmediatamente demuestra su experiencia y habilidad supe-
riores para liderar dicho intercambio conversacional al insistir en la necesidad
de comenzar con una definicién de la educacién: qué es y qué poderes implica.
El define la educacién como una especie de prictica ladica, emprendida desde

21



22

LOS FILOSOFOS DE PLATON

la infancia en adelante, en las actividades que permiten a una persona conver-
tirse en un ciudadano perfecto, para gobernar y ser gobernado de manera justa.
Esta prictica ludica contrasta implicitamente con los serios preparativos para la
guerra enfatizados por los dorios. En lugar de operar principalmente a través de
la moderacién y el dolor, como lo hacen las normas de los dorios, esta educacion
(paideia) apunta a vincular los placeres y descos del nifio (pais) con los objetos
apropiados mediante el juego (paizonta). Esta préictica es necesaria porque los
seres humanos, como marionetas, son jalados en direcciones opuestas por sus
placeres y sus dolores. Estas atracciones y aversiones necesitan ser dirigidas y
reguladas por la razon (logismos) en los individuos y por la ley en las ciudades.
Debido a que la razén en si ejerce poco empuje o atraccion, debe fortalecerse
mediante la asociacién con las otras fuentes de movimiento.

El ateniense indica la manera, si no las razones por las cuales la educacién que
describe es superior a las leyes de los dorios cuando observa (645b) que la imagen
delos seres humanos como marionetas nos permite entender un poco mejor lo que
significa lograr una victoria sobre uno mismo. La declaracién original de Clinias fue
emitida en términos del conflicto y la represién enérgica; la imagen del ateniense
apuntaala conveniencia de laarmoniayalanecesidad de liderazgo —jalar o atraer,
en lugar de simplemente someter o reprimir—. Los symzposia brindan oportunidades
paradesarrollar esta forma de liderazgo no solo al servir como practica para que los
participantes controlen su placer, sino también, y mds importante, porque propor-
cionan al gobernante la oportunidad de aprender cuél es el verdadero carcter de
sus almasy deseos mediante la observacién de lo que hacen cuando se desinhiben.

Los symposia tienen una tercera funcién, ademds, que es preservar en los
adultos los efectos de la educacién que recibieron cuando eran ninos. Como
sugicre la imagen de las personas como marionetas, los seres humanos inter-
namente no estan gobernados o dirigidos por la naturaleza. Al igual que otros
animales, los seres humanos emiten sonidos inarticulados y estdn en constante
movimiento desde el nacimiento. A diferencia de otros animales, los humanos
tienen la capacidad de aprender a ordenar sus movimientos y dar a sus expre-
siones un significado regular al aprender a bailar y cantar en armonia con los
demis.”s Todos los sonidos y todos los bailes no tienen los mismos efectos, sin
embargo; algunos tienden a hacer que las personas sean demasiado suaves; otros,
demasiado frenéticos. Silos legisladores quieren capacitar y educar a ciudadanos
virtuosos, tendrdn que regular el contenido de las canciones y los tipos de bailes
que se realizan en su ciudad.

35 Elizabeth Belfiore ignora el significado de esta crucial introduccién a la discusién de la educacién coral
en su andlisis, “Wine and Catharsis of the Emotions in Plato’s Laws”, Classical Quaterly 36,n.° 2 (1986):
421-437.



1. UTILIZAR LA FILOSOFfA PRESOCRATICA

3. EL DEFECTO TANTO DE LOS MILITARISTAS DORIOS
COMO DE LOS ATENIENSES DEMOCRATICOS

En respuesta a la objecién de Clinias de que Creta y Esparta son las unicas
ciudades que intentan regular las producciones musicales, y de que no han podido
proteger a sus ciudadanos de la corrupcién del gusto, el ateniense admite que
¢l esta hablando sobre lo que deberia suceder, mis que sobre lo que realmente
sucede. De hecho, gradualmente estd moviendo la conversacién —y, por lo tanto,
su educacién inicial de los dos viejos dorios— mas alld de la alabanza de Atenas
hacia una tercera e incluso més elevada etapa. En Atenas, la gente reconoce la
importancia de la musica mis que en Creta o Esparta, senala, pero en Atenas la
mayoriajuzga las interpretaciones musicales segt’m su gusto; no aceptan eljuicio
de aquellos que son mds sabios y mejores.

Clinias acepta facilmente y con entusiasmo que serfa una gran mejora si todos
los pueblos siguieran el ejemplo de las ciudades dorias. Sin embargo, estas ya
no son el primer ejemplo de buena legislacién;** tampoco lo es Atenas.’” Por el
contrario, demuestra el ateniense, tanto los oligarcas militaristas como el pueblo
comparten la misma interpretacion errénea del bien humano. Los legisladores
deberian obligar a los poetas a ensenar “que el hombre bueno, por ser prudente y
justo es bienaventurado y feliz, ya sea grande y fuerte o pequefio y débil, tenga o
no riquezas” y que “aquellos que el vulgo llama bienes, no llevan correctamente
dicho nombre. Pues se dice que el méds importante esla salud; el segundo, la belleza
fisica; el tercero, la riqueza... ademds, el hacer lo que se quiera con poderes tirdnicos,
y la cumbre de toda felicidad, el volverse inmortal lo més rapidamente posible,
poseyendo todas estas cosas” (Leyes 660e). Clinias, sin embargo, se resiste. Estd
de acuerdo con que la vida justa es noble y que la adquisicidn injusta de lo que el
ateniense previamente habia llamado “los bienes humanos” es baja (662a), pero

36 Aunque la educacion griega tradicionalmente era entendida como una combinacién de gimnasia y
musica, este intercambio sirve para recordarles a los lectores (ast como, quizds, a los dos viejos dorios)
que ni Clinias ni Megilo habfan mencionado la regulacién de la musica o de la poesia como una de las
formas con las cuales sus regimenes fomentan la virtud. Ellos se habian referido solo a la regulacién de
las funciones y actividades corporales —la alimentacién y la gimnasia—. Para los dorios, la defensa y
la adquisicién son actividades importantes y serias, cuestiones vida o muerte; la poesta, al igual que la
palabra en general, es una empresa frivola para quienes tienen tiempo libre. Aunque conceden la atri-
bucién tradicional del teatro, la poesia y el canto a los dioses —Dioniso, Apolo y las Musas—, los viejos
dorios no entienden la implicacién de los origenes divinos: que estas actividades son tan importantes,
tan beneficiosas y tan buenas para los seres humanos como las “leyes” que atribuyen a Zeus (quien tra-
dicionalmente ha sido entendido como la fuente y el jecutor de la justicia).

37 A diferencia de los dorios, los atenienses aprecian la musica. Sin embargo, dejan el juicio sobre la exce-
lencia de esta a los no informados.

23



24

LOS FILOSOFOS DE PLATON

no cree que la adquisicion injusta de riqueza y poder sea mala. Como la mayoria,
Clinias cree, en el fondo, que el placer es lo bueno y que lo mejor es ser un tirano.**

Habiendo sacado alaluzlaraiz tirdnica de las opiniones y practicas tanto dorias
como atenienses, el ateniense explicitamente disiente. Si ¢l fuera un legislador,
trataria de obligar a los poetas y a todos los demds ciudadanos a cantar regular-
mente al unisono, no como en los regimenes dorios, que las leyes son buenas y
justas, sino més bien que la vida justa es la mejor y la més placentera.’ Indicando
su propia vision de la verdadera fuente de las leyes dorias, dice que no atribuirfa
injustamente el deseo de adquirir bienes y poder a los dioses; ¢l atribuiria tales
declaraciones a los ancestros y legisladores humanos.+

Clinias admite que a un legislador le puede resultar util propagar este punto de
vista entre la poblacién, aun si fuese una mentira (psexdos). Asi que el ateniense
deja de lado la cuestién de la verdad de la ensenanza, y pregunta, en cambio,
cémo esta se puede propagar.* Volviendo ala cuestién del entrenamiento vocal,
sugiere que se deberia dividir a los ciudadanos en grupos segin su edad. Los nifos
solamente deberan cantar la identidad de los buenos y los justos; a los de entre
dieciocho y treinta afos de edad se les ensenard a atribuirle la verdad de esta
afirmacién a Apolo. Es solo el tercer coro, compuesto por aquellos de treinta a
sesenta afos de edad y sus mayores, que ya no pueden cantar, cuyos caracteres
deberdn ser puestos a prucba con la bebida para asi ser revelados. Tendran que
aprender cudles deben ser el contenido de las canciones y las formas de los bailes
parainculcar la virtud en las personas —y cémo introducir variaciones constan-
temente para mantener el placer que la gente siente al cantar y, por lo tanto, el
efecto de las canciones—.

El propésito principal y mas importante de los symposia, por lo tanto, resulta
ser la educacion de estos ancianos, la cual les permitirfa conocer la naturaleza de
las cosas para que puedan juzgar lo que es una imitacidn correcta y reconocer la

38 Probablemente no sea un accidente que Platén le haya dado al viejo cretense el mismo nombre del padre
(e hijo) de Alcibiades. En este caso el hijo heredd y llevé a cabo el deseo de su padre. Barry Strauss fue
el primero en sefialarme la conexién de los nombres.

39 “Hay algunos hombres que, aunque malos, viven con placer o que lo que es util y provechoso es una
cosay lo justo otra, y también convenceria a mis ciudadanos de que sostuvieran muchas otras afirma-
ciones diferentes de las que hacen ahora los cretenses y los lacedemonios, como parece, y me imagino
que también, quizds, los demds seres humanos” (Leyes 662b-c).

40 Como Aristéfanes en las Nubes y Adimanto en la Repiiblica, el ateniense también les recordaria a los
padres de que insten a sus hijos a ser justos; al declarar que la vida injusta es la més feliz, son inconsis-
tentes. La fama (la forma humana de la inmortalidad) es agradable, y la fama les llega a los justos.

41 Mas tarde, en su mondlogo sobre el alma en el libro s, vuelve a insistir en la importancia de la veracidad
para alcanzar la felicidad humana (Zeyes 730¢) y en que la vida mds placentera es, en general, la més
moderada (732-734¢€).



1. UTILIZAR LA FILOSOFfA PRESOCRATICA

forma en que lo verdadero y lo beneficioso se pueden presentar de manera agra-
dable (667b-669b). Los ancianos deben convertirse en expertos, en otras pala-
bras, no solo en la naturaleza del mundo y de los seres humanos, sino también en
las artes de la persuasion.+ Solo aquellos que posean este conocimiento podran
juzgar cudles canciones deberfan ser permitidas. Solo aquellos que poseen tal
conocimiento pueden crear y administrar leyes justas.

En su exploracién del uso adecuadoy el beneficio de los symzposia con los viejos
dorios, el ateniense ha proporcionado un ejemplo en accién de cémo se veria esa
educacién de las personas mayores. Al inducir a Clinias a examinar la naturaleza
y el uso de la musica, hallevado a este no solo a revelar, sino a reconocer el defecto
fundamental de su propio cardcter: €, en el fondo, desea ser un tirano. Al mismo
tiempo, el ateniense ha sefialado el defecto més flagrante de las leyes e institu-
ciones que dieron forma al cardcter del viejo cretense. Cuando Clinias comenta
que los dorios no conocen canciones para que un coro de ancianos semejantes
a Dios cante (y asf obtenga el deseado conocimiento), el ateniense responde:

Es razonable; pues no os habéis familiarizado realmente con la cancién més
hermosa. En efecto, tenéis un orden politico de campamento, impropio de los
que viven en ciudades. Vuestros jévenes andan en grupos buscando alimento,
como potros que pacen en manadas. Ninguno de vosotros tomd el suyo, arran-
cdndolo de entre sus compaferos, aunque se encabrite y se enfurezca, le pone
su palafrenero particular, lo educa almohazéndolo y domandolo... por lo que
no so6lo seria un buen soldado, sino también uno que puede administrar a un
conjunto de ciudadanos y a una ciudad... porque honra la valentia no como
primera posesion de la virtud, sino como cuarta siempre y en todo lugar, no s6lo
para los individuos, sino también para la ciudad entera. (666¢-667a)

En su descripcidn de los requisitos de una verdadera educacion, el ateniense
apuntaaalgo parecido al cuestionamiento de Sécrates de los individuos en privado
acerca de sus puntos de vista sobre lo bueno y lo noble. El ateniense no puede
desarrollar su pensamiento con sus interlocutores dorios, porque, como ¢l dice,
carecen del conocimiento necesario de la mousiké, mucho menos de la filosofia.

42 Elateniense también indica (Leyes 674a-c) que el acto de beber vino per se juega un papel muy peque-
fio en la educacion y, por lo tanto, en la vida del régimen “musical” que ha descrito. No habr4 bebida,
de hecho, excepto durante el dfa para el entrenamiento o la salud corporal. Ningtn funcionario de la
ciudad, soldado, sirviente o padre potencial deber4 beber en la noche. Hay otras ocasiones en las que
los hombres de correcta razén y ley no beberfan. En suma, habria menos bebida en el régimen ateniense
que en Creta o Esparta. El les recuerda a sus interlocutores dorios los efectos del vino para mostrarles
lo que los gobernantes realmente necesitan saber. Cf. Strauss, Argument and Action, 37.

25



26

LOS FILOSOFOS DE PLATON

La educacién que ¢l puede proveer a los dorios mayores es limitada por la (falta
de) experiencia y formacion que estos obtuvieron en la juventud.

4. EXTRAER ENSENANZAS DE LAS LEYENDAS Y LA
EXPERIENCIA POLITICA DE LA GRECIA ANTIGUA

Después de haber preguntado sobre el contenido correcto, el uso y la forma de
una educacién en musica, el ateniense sugiere que miren hacia la “gimnasia”.#
Clinias se regocija, porque piensa que los dorios son expertos en el tema. Sin
embargo, en el estudio de la experiencia politica griega que sigue, ¢l ateniense
muestra que los defectos de la educacién doria también han producido grandes
defectos en la prictica. De esta forma establece el escenario para introducir una
nueva y mejor comprension de la practica politica.

El ateniense estd de acuerdo con Clinias en que los seres humanos se hacen
hostiles después de que se han organizado en ciudades. Pero, sugiere, entre ellos no
se ven como antagonistas hasta que se organizan en unidades politicas discretas.
El plantea algo parecido a un “estado de naturaleza” moderno para contrarrestar
la afirmacién inicial de Clinias de que la guerra es necesaria y natural.

Tenemos que buscar el origen (arché) de los regimenes politicos en una época
que los seres humanos ya no recuerdan. Como sabemos por experiencia propia,
muchos regimenes diferentes han surgido y luego han muerto. Sin embargo, esta
corriente en la que las cosas llegan a ser no fluye sin interrupcién. Hay relatos
antiguos de grandes desastres —inundaciones, por ejemplo— que dieron como
resultado que los seres humanos, sus asentamientos, las artes y, por lo tanto, los
medios de registrar lo aprendido fueron destruidos. Probablemente los sobre-
vivientes serian pastores solitarios que vivian en las cimas de las montanas.
Entonces surge la pregunta sobre cémo esas personas podrian y habrian desa-
rrollado ciudades, leyes, virtudes y vicios. A partir de la fuente de la ley cretense,
el ateniense amplia asi el alcance de su investigacién al origen de las leyes y los
regimenes per se.

Al carecer de artes, en un principio los seres humanos eran inocentes y pacificos.
Puesto que tenian todo lo necesario para sobrevivir y raramente se encontraban
con otros, no tenian incentivos para pelear.** Sin ninguna razén o experiencia
que los hiciera temer alos demds, encontraban placer en conocer a sus semejantes.
Ya que se caracterizaban por un tipo de valentia natural o ingenua asociada con

43 Como tradicionalmente era concebida en Grecia, la educacién consistia en la instruccién en musica 'y
gimnasia. Cf. Gadamer, “Plato and the Poets”, 53-54.

44 Cf. Montesquicu E/ espiritu de las leyes 1:2-3.



1. UTILIZAR LA FILOSOFfA PRESOCRATICA

la falta de miedo, asi como por la moderacidn y la justicia que resultan de la
ausencia de necesidad o codicia (pero que carece de desarrollo intelectual y, por
lo tanto, de sabiduria), estas personas no necesitaban leyes. No obstante, vivian
bajo una cierta clase de régimen (politeia): el gobierno del padre sobre la casa,
generalmente llamado “dinastia” (dynasteia), que Homero describe entre los
ciclopes. Ellos no tenian asambleas deliberativas ni reglas del clan, pero vivian
por separado en cuevas y gobernaban a sus propios hijos y esposas.

Clinias admite que, como otros habitantes de Creta, no estd familiarizado con
las obras de poetas extranjeros tales como Homero. Tampoco se da cuenta del
antagonismo fundamental que existe entre el esbozo de la prehistoria humana
que el ateniense acaba de presentar y su propia afirmacion inicial de que los
seres humanos estdn en guerra siempre y en todas partes. Megilo observa que los
espartanos estdn familiarizados con Homero (680c¢-d), pero sefiala que el poceta
describe una forma de vida diferente, més jénica que lacdnica. Aparentemente
sin ironfa consciente, Megilo alerta a los lectores de Platén del uso cuestionable
que el ateniense ha hecho del poeta al comentar que Homero parece ser un buen
testigo de los argumentos del ateniense porque atribuye las antiguas formas de los
ciclopes ala condicién “salvaje” o “incivilizada” de estos.* En la Odisea, Homero
describe el ciclope como un canibal que se niega a honrar a Zeus o a las leyes que
este impone a sus invitados. La visién de Homero de la naturaleza “incivilizada”
se acerca mds a la visién bélica inicial de Clinias que ala condicién originalmente
pacifica descrita por el ateniense.*¢

Ni Clinias ni Megilo entienden el tema que plantea el relato del ateniense
sobre el origen de la asociacién politica porque ninguno de los ancianos dorios
ha recibido suficiente formacién en filosofia para distinguir entre naturaleza y
convencidn. Ellos simplemente ven que los diferentes pueblos tienen diferentes
formas y creen que las formas que demuestran ser mds poderosas son las mejo-
res.*” Sin embargo, al lector del didlogo se le invita a ver con cierto escepticismo
el relato de la experiencia politica griega expuesto por el ateniense. Con segu-
ridad el ateniense sabe que ha distorsionado la visién que Homero presenta de
los ciclopes. Parece estar aprovechdandose de la falta de instruccién de Clinias y

45 E.B.England, The “Laws” of Plato (Manchester: Manchester University Press, 1921), ad 1316, prefiere
“salvaje” en este contexto.

46 En Teeteto 152¢, Sdcrates sefiala que todos los poctas y los filésofos antes de Parménides, de los cuales
Homero es el principal, ensefiaban que todo estaba fundamentalmente en fluctuacion. Més tarde en el
didlogo (Leyes 782a-d), el ateniense sugiere que este punto de vista conduce a la conclusién de que la
naturaleza humana en si misma es extremadamente maleable, no que es esencialmente bélica.

47 Cf. Leo Strauss, Natural Right and History (Chicago: University of Chicago Press, 1953).

27



28

LOS FILOSOFOS DE PLATON

la simplicidad de Megilo en un intento por cambiar las opiniones de ambos.**
Su afirmacién de que los humanos originalmente vivian en paz estd en tensién
con, si no es que se opone por completo a, su observacién anterior de que, como
otros animales, los jévenes seres humanos constantemente estin en movimiento
y que este movimiento se vuelve ordenado solo a través de la poesia o el arte.

Dejando a un lado su descripcidon poco detallada de la condicién natural para
responder a su consulta inicial, el ateniense identifica el surgimiento de la vida
politica propiamente dicha con la formulacién explicita de leyes que ocurrié
cuando varios clanes se reunieron detrds de los muros que construyeron para
defenderse de las bestias salvajes.*” Una vez que los diversos clanes se unieron,
percibieron la necesidad de deliberar sobre cudles de sus diferentes costumbres
deberian ser adoptadas por la comunidad en su conjunto. Las personas elegidas
para decidir se convirtieron en los primeros legisladores y constituyeron una
especie de aristocracia.

Habiendo utilizado la poesia y los mitos prehistéricos, de nuevo indirectamente,
para desafiar la opinién de Clinias de que los seres humanos son hostiles por natu-
raleza, el ateniense admite que las ciudades se caracterizaron por la enemistad,
tanto internamente como con respecto a las demds, cuando, olvidando el desastre
original, los pueblos descendieron desde las montafas hacia las llanuras. Sin
embargo, no es que los seres humanos simplemente hayan olvidado. El ateniense
sugiere que perdieron el miedo a las fuerzas de la naturaleza al desarrollar artes
como la construccién de barcos y la navegacién para manejarlas, si no superarlas
del todo, cuando menciona, aparentemente de paso, que una expedicién militar
probablemente llegd a Troya por el mar (como habfa mostrado Homero) porque
en ese entonces todo el mundo estaba haciendo uso del mar sin miedo.

Aqui, el ateniense muestra (y més tarde reitera) que los seres humanos que
viven bajo diferentes condiciones han cambiado con el tiempo. Han aprendido a

48 Unade las diferencias més notables entre el modo de proceder del ateniense en las Leyes y el de Sdcrates
en la Repiiblica es que el ateniense siempre cita frases de Homero y Hesiodo positivamente, mientras
que en la Repriblica Sdcrates es critico con los poetas. Una razén por la cual el ateniense puede ser tan
positivo como parece ser frente a las ensefianzas de los poetas épicos es que puede remodelar el contenido
de los poemas de estos para satisfacer sus propios propésitos. Debido a que los jévenes interlocutores
atenienses de Sdcrates estdn mds familiarizados con los trabajos de los poetas, ¢l no tiene la misma
oportunidad de “reescribir”.

49 Elateniense mantiene la ambigitiedad introducida por su mal uso de Homero al no decir cémo es que las
“bestias salvajes” se diferencian de los seres humanos sin ciudades. Cf. Politico 274c, donde el extranjero
eledtico también asocia el surgimiento de asociaciones politicas con el desarrollo de las artes necesarias
para preservar la raza humana. En la Repriblica, Sdcrates, a modo de contraste, hace que “la verdadera
ciudad” surja de una divisién del trabajo entre los artesanos, es decir, aquellos que ya poscen artes. En
el “mito” que Protdgoras relata en el didlogo que lleva su nombre, el conocimiento de cé6mo asociarse
politicamente se produce después del desarrollo de otras artes.



1. UTILIZAR LA FILOSOFfA PRESOCRATICA

organizarse a si mismos en ciudades y a protegerse de otras maneras de las fuerzas
naturales hostiles, pero los cambios, incluso el aumento del conocimiento, no
siempre han sido simplemente buenos.’> Asi como los seres humanos aprendieron
asuperar los peligros representados por las fuerzas naturales aprendiendo a usarlos
o manipularlos, sugiere ahora el ateniense, también pueden aprender a superar
el peligro que representa la enemistad con otros seres humanos. Sin embargo, la
ensefanza o leccién que debe ser extraida de la experiencia politica pasada no es
la que sus interlocutores dorios piensan inicialmente.’"

El ateniense sefiala que después del ataque a Troya, los relatos (mythologia) de
los poctas se unen con la historia de Esparta.”* Cuando las fuerzas aqueas regre-
saron a casa, se enfrentaron a rebeliones contra su gobierno. Después de haber
derrotado a los jévenes rebeldes, los vencedores cambiaron su nombre a dorios
en honor a Dorico, quien reunié a los exiliados. Habiendo llegado a la cuarta
etapa en el desarrollo de los regimenes politicos, cuando el orden es restituido
y restaurado sobre la base de la experiencia de la guerra, el ateniense senala que
han regresado al punto en el que se alejaron de su investigacion inicial sobre las
leyes de los regimenes dorios al referirse a preguntas sobre la musica y la bebida.
Para determinar qué es noble y bueno y, por tanto, digno de preservar en estos
regimenes, tendran que comenzar de nuevo, por asi decirlo, desde el principio.
Sin embargo, deben examinar las leyes de los regimenes dorios bajo una luz
diferente. El estdndar de la excelencia ya no serd la victoria militar, sino la incul-
cacién de la virtud en su conjunto,” como el ateniense insistié que deberia ser
desde el comienzo.

so  Cf. Andrea Nightingale, “Historiography and Cosmology in Plato’s Laws”, Ancient Philosophy 19, n.° 2
(otoo 1999): 304, 306-307, 311.

st Pienso que es un error escribir acerca de la discusion sobre la experiencia politica pasada en las Leyes
como “historia’, aunque varios comentaristas lo han hecho: por ¢jemplo, R. G. Bury, “Plato and His-
tory”, Classical Quarterly 45 (1951): 86-93; . H. Callahan, “Dialectic, Myth and History in the Philoso-
phy of Plato’, en “Interpretations of Plato”, ed. por Helen North, nimero especial, Mremosyne (1977):
S64-S8s; Konrad Gaise, Platon und die Geschichte, (Stuttgart: Fromman, 1961); y P. Vidal-Naquet,
“Platon: L historie et les historiens”, en Historie et structure, ed. por J. Brunschwig, C. Imbert, y A.
Roger, 147-160 (Paris: Vrin, 1985). Para los griegos antiguos, historia significaba “indagacién”; lo que
llamamos “historia” era simplemente un registro de lo que habia sucedido. No tenia ninguna direccién
necesaria o principio(s) causal(es).

52 Elrelato que ofrece el ateniense no coincide enteramente con los que se encuentran en otras fuentes. El
propio ateniense luego se refiere a historias que sugieren que los conquistadores de Troya y quienes res-
tablecieron el orden en las ciudades del Peloponeso fueron dos pueblos diferentes cuando le recuerda a
Megilo en 68sd que los hijos de Heracles eran considerados mejores gobernantes que los descendientes
de Pélope. Cf. Pangle, Laws, s22.

53 Megilo, quien interviene en la conversacion cuando tiene que ver con su ciudad en particular, afirma
que estaria dispucsto a participar en un paseo y una conversaciéon mas largos si los argumentos fuesen
del estilo de los que ha oido hasta ahora. Tal como en su clogio anterior de la virtud natural que los

29



30

LOS FILOSOFOS DE PLATON

El ateniense usa la historia de Esparta para probar este punto. Los arreglos
iniciales instituidos por los dorios —una alianza de tres monarquias basada en
el consentimiento popular para su defensa mutua contra amenazas internas y
externas— eran defectuosos. La alianza misma y dos de las tres monarquias se
derrumbaron rdpidamente porque sus gobernantes sufrian de la misma falta de
instruccién (amathia) que Clinias confesé antes: los reyes dorios no crefan verda-
deramente que las cosas que proclamaban publicamente como nobles y justas
fueran realmente buenas. Por lo tanto, buscaron engrandecerse injustamente
a expensas de sus aliados. Para asombro de Megilo, el ateniense demuestra que
la excelencia del régimen espartano no radica en sus ejércitos. La alianza de los
tres reyes dorios les permitié acumular una fuerza armada de un tamafio y poder
sin precedentes capaz de defender a Grecia en su conjunto, pero la alianza y su
ejército se desintegraron rapidamente porque los reyes no podian confiar los
unos en los otros.** Los reyes dorios revelaron su falta de experiencia politica y
sabiduria al pensar que un juramento seria suficiente para restringir los descos
ilegales de los gobernantes no educados.”

Un legislador habria necesitado una gran prevision para saber lo que se habria
requerido para evitar la disolucién de la confederacién, admite el ateniense, pero
ellos tres pueden aprender de la experiencia pasada. De las tres monarquias,
solo Esparta sobrevivié porque un “dios” bendijo a su rey con dos hijos; como
resultado, el poder de la monarquia fue dividido y controlado desde el principio.
Algun tiempo después, un ser humano percibi6 que atn habia demasiado poder
concentrado en la monarquia y trat6 de controlarlo ain mas mediante el esta-
blecimiento de un consejo de ancianos con un poder igual al de los dos reyes.
Incluso eso no bastd para sofocar la insolencia del poder, por lo que fue necesario
un tercer “salvador” para establecer el éforo como otro control més. La excelencia
del régimen de Esparta no se encuentra en su poder militar, como Megilo se jact6
al principio, sino en las leyes, las cuales han evolucionado gradualmente para
limitar el poder de cualquier parte o individuo. En una correccién del recuento
tradicional que rastreaba las leyes espartanas hasta Licurgo y Apolo, el ateniense

individuos atenienses manifiestan (Leyes 642¢-d), aqui Megilo muestra que su comprensién no estd
atada a o limitada por las leyes de Esparta.

s4 Como el ateniense indicd en su primera respuesta a Clinias, el poeta Teognis tenfa razén al mantener
que la amistad civica es la condicién previa para, y por lo tanto mds importante que, la habilidad de
pelear guerras con otros.

ss  Elateniense sefiala lo mismo sobre la ineficacia de confiar inicamente en los juramentos humanos en
el libro 12 (Leyes 948b-¢), cuando contrasta a los gobernantes y jueces humanos con los jueces divinos
legendarios como Minos y Radamanto; quienes podian basarse tinicamente en los juramentos. Mds
tarde en el didlogo indica, mucho més claramente que al comienzo, que los origenes de los relatos son
inadecuados, si no defectuosos, y no pueden servir como modelos para los legisladores de ahora.



1. UTILIZAR LA FILOSOFfA PRESOCRATICA

muestra que estas instituciones no fueron producto de una inteligencia indivi-
dual, divina o humana; fueron el resultado de una combinacién de buena suerte
CON €nsayo y error.

Los admiradores contempordneos del gobierno constitucional podrian
esperar que el ateniense hiciera del régimen mixto espartano ejemplar o que,
al menos, lo declarara un ejemplo del conjunto de leyes generalmente mas
posible. En cambio, ¢l culpa a la falta de aprendizaje de los “llamados esta-
distas y legisladores de antano” (693a). Si la codicia de estos no hubiera roto
la confederacién doria original, los persas nunca se habrian atrevido a invadir
Grecia, y Atenas no se habria quedado sola defendiéndola. Cuando Clinias
preguntalo que un legislador debe hacer para fomentar la prudencia, la libertad
y la amistad entre sus conciudadanos, el ateniense no le insta a considerar la
adopcidn o la adaptacion de instituciones espartanas. Por el contrario, dice,
deberfan examinar los modelos de las dos formas o “madres” de gobierno
extremas —monarquia o democracia— que se encuentran en cada régimen
(como se encontraban en las tres monarquias dorias originales, basadas como
lo estaban en el consentimiento).

Lo que ellos aprenden de este examen de los dos extremos es que ninguno
funciona bien a menos que esté controlado por el otro de manera informal,
si no formalmente. Tanto en Persia como en Atenas —los paradigmas de la
monarquiay la democracia—, las tendencias desestabilizadoras de lo extremo
fueron inicialmente contrarrestadas por factores o condiciones externos. Como
resultado de los habitos que Ciro y sus hombres desarrollaron viviendo como
pastores en una tierra inhabitada, en Persia los soldados inicialmente se sentian
libres y amigables. A los que eran prudentes se les permitié dar consejos al
rey. Criados en el lujo por las mujeres en la corte, los hijos de Ciro no podian
mantener el mismo tipo de igualdad y amistad con sus hombres; al carecer del
autocontrol habitual impuesto por las duras circunstancias, no solo mataron,
sino que también murieron.’ Darfo, quien habia tomado el poder de los usur-
padores, no era el hijo de un rey y, por lo tanto, no habia sido corrompido por
el lujo de la corte; su hijo Jerjes, sin embargo, si lo fue. No ha habido un “gran
rey” desde entonces, excepto en nombre, porque los persas no han podido

6 “Arrebatando demasiado el elemento de libertad al pueblo ¢ introduciendo mas de lo conveniente
el elemento despético, destruyeron la amistad y el cuerpo social en la ciudad. Una vez que esto se
destruyd, ni el consejo de los gobernantes deliberaba en favor de los gobernados y el pueblo, sino en
favor de su propia autoridad... Cuando llegaron a necesitar que los pueblos lucharan por ellos, no
descubrieron en ellos nada que los uniera ni tampoco la predisposicién a querer arriesgarse y luchar,
sino que, aunque posefan incalculables multitudes, todas eran inttiles para la guerra y, al tener que
pagar como si estuvieran necesitados de hombres, pensaron que los iban a salvar mercenarios y ex-
tranjeros” (Leyes 697c-¢).



32

LOS FILOSOFOS DE PLATON

proporcionarle a ningtn individuo la educacién necesaria para preservar la
libertad, la amistad y la inteligencia.’”

Pasando de los problemas de la monarquia (el gobierno de un solo hombre)
al gobierno de muchos, el ateniense observa que, en el momento de la invasién
persa, en Atenas habia un régimen basado en una divisién en cuatro clases. Las
personas eran controladas por la reverencia (2idos) de laley y por el temor (phobos)
ala fuerza invasora. Sin embargo, después de su victoria sobre los persas en Sala-
mina, los atenienses perdieron el miedo y fueron corrompidos por los poetas.*
Antes de la guerra, las formas musicales habian sido divididas de acuerdo con el
tipo (como el ateniense habfa argumentado anteriormente [669¢] que las Musas
las dividirian) y juzgadas por los educados. Pero después de la guerra los poetas
mezclaron todos los tipos diferentes (como Nietzsche argumenta que estaban
mezclados en la tragedia griega) y apelaron a la gente en conjunto para juzgar la
excelencia del producto de acuerdo con el placer que este les brindaba.s* Una vez
que la gente se acostumbr6 a juzgar la excelencia en un 4rea, se volvi6 cada vez
menos dispuesta a reconocer y obedecer la autoridad en cualquier otra. Comen-
zaron a despreciar las leyes, a sus padres y ancianos y, por ultimo, incluso a los
dioses. Al final, los atenienses desplegaron “lo que se llama la antigua naturaleza
titdnica” (701¢), es decir, la falta completa de orden y el conflicto continuo.®

Cuando el ateniense “se detiene” y pregunta retéricamente cuél es el punto
de todo esto, el lector no tiene dudas. Para que las ciudades tengan leyes bien
hechas, sus legisladores deben saber mds sobre los experimentos y experiencias
politicas de los pueblos griegos y no griegos de lo que los cerrados regimenes
dorios permiten. Esta es la razén por la cual los ancianos dorios necesitan ser
instruidos por el extranjero ateniense. Lo que muestran esas experiencias es que

s7 Al negar que haya habido un “gran rey” desde entonces, excepto en nombre, ¢l ateniense parece estar
refiriéndose al gobierno débil de Artajerjes. Si es asi, este comentario sirve para respaldar una fecha
dramadtica entre 460y 450.

s8¢ Podemos ver cdmo los términos de la discusién han cambiado gradualmente en 699d cuando Megilo
clogia al ateniense por reconocer la grandeza del logro de su ciudad en Salamina y el ateniense responde,
primero, que es apropiado hacerlo con un ciudadano de Esparta con quien Atenas se alié en este gran
esfuerzo, pero luego les recuerda a sus interlocutores que ¢l no estd hablando por el bien de los “mitos”,
sino para mostrar el modo en que los persas condujeron a su gente a la esclavitud, mientras que la ciu-
dad de él los ha llevado en la direccién opuesta, hacia la libertad completa. No es el orgullo patridtico,
sino la comprensién politica la que se ha convertido explicitamente en el objetivo, y la adquisicion de
la comprension politica requiere criticas tanto del régimen dorio como del 4tico.

so Cf. Friedrich Nietzsche, Die Geburt der Tragidie, en Simtliche Werke, vol. 1, ed. por Giorgio Colli y
Mazzino Montinari (Berlin: de Gruyter, 1980), secs. 7-9, pp. 52-71; trad. por Walter Kaufman, 7he Birth
of Tragedy, en Basic Writings (Nueva York: Modern Library, 1968), 56-72.

6o Como Sécrates Repiiblica 568c, el ateniense sugiere que la tragedia corrompié a Atenas al apelar a la
gente y, asi, fomentar la politica democrética, si no tirdnica.



1. UTILIZAR LA FILOSOFfA PRESOCRATICA

los legisladores deben proporcionar a sus ciudadanos una educacién mejor o
més completa sobre la virtud de la que enfatiza actualmente el entrenamiento
militar de los dorios. Las personas no vivirdn en libertad y amistad ni desarro-
llardn su prudencia hasta que aprendan a asociarse voluntariamente, sobre la
base de su propio deseo o placer, en lugar de la fuerza externa. En vez de tratar
de dominar a los demads, primero deben aprender a controlarse a si mismos.

Aungque el ateniense no expresa su leccion en estas palabras, Clinias parece
entender. Cuando el ateniense pregunta cémo pueden comprobar lo que dijo,
el anciano cretense dice que tiene una idea. A ¢l y otros nueve ciudadanos de
Cnosos se les ha encargado establecer una nueva colonia en Creta, la cual tendra
las mismas leyes que la ciudad madre —o unas mejores, si pueden encontrarlas—:
“Construyamos la ciudad con la palabra, como sila funddramos desde el comienzo
y, al mismo tiempo, lograremos observar lo que buscamos, mientras que yo quizd
podria usar esa constitucién para la futura ciudad”. Cuando el ateniense se burla,
“no nos declaras justamente una guerra, Clinias” (702d), vemos lo mucho que
ha hecho avanzar a los viejos dorios. En lugar de la competencia y el conflicto,
ahora miran a la cooperacién y la conversacion para ayudarles a establecer una
mejor forma de gobierno.

B. La “ciudad en la palabra” del ateniense

Al describir su “ciudad en la palabra”, el ateniense les muestra a los dorios mayores
que ni siquiera una educaciéon de “rebafio” mejorada serd suficiente para hacer que
los ciudadanos sean verdaderamente virtuosos.® De esta forma prepara gradual-
mente —muy gradualmente— a sus interlocutores para la reforma mucho més
radical que sugiere al final del didlogo.®* Al mostrar las razones por las que una
reforma tan radical es necesaria, el ateniense también expone los problemas a los
que se enfrenta cualquier legislador.”

61 Para poder sostener que en las Leyes Platdn muestra que los no filésofos pueden llegar a ser verdadera-
mente virtuosos, Bobonich tiene que combinar la opinién verdadera con el conocimiento, como hace
cuando escribe: “La virtud en su conjunto consiste en conocer (o tener la opinién verdadera sobre) lo
que es bueno” (Utopia, 288). Ni Platén ni el extranjero ateniense equiparan opinién con conocimiento.

62 Trevor J. Saunders, “Plato on Women in the Laws”, en The Greek World, ed. por A. Powell (Londres:
Routledge y Kegan Paul, 1995), seniala que la “ciudad en la palabra” del ateniense no constituye un “pro-
yecto original” exacto; al contrario, esta “incorpora toda clase de tensiones dentro de st misma” (603).

63 Herwig Gérgemanns, Beitrige zur interpretation von Platons Nomoi (Mtnich: Beck, 1960), 25, 72-110,
también argumenta que el didlogo esta dirigido principalmente a personas interesadas en la politica.
Albert Keith Whitaker, 4 Journey into Platonic Politics (Lanham, MD: University Press of America,
2004), busca extender esa educacién politica a los lectores de hoy.

33



34

LOS FILOSOFOS DE PLATON

1. CONDICIONES NECESARIAS

a. La ubicacién, la poblacién, el conocimiento y el poder
necesarios para fundar un nuevo régimen

Antes de esbozar el régimen que propone para la nueva colonia en Creta, el
ateniense pregunta sobre las condiciones en las que esta se establecerd. Sécrates
nunca hace una cosa asi en la Repriblica. Esta es una de las razones por las que
algunos comentaristas ven las Leyes como las propuestas politicas pricticas de
Platdn; estdn ubicadas més especificamente en el espacio y el tiempo. No obstante,
la subsiguiente discusion del ateniense sobre la ubicacion fisica, los recursos y
la poblacién particulares de la colonia apunta a las limitaciones bajo las cuales
debe trabajar cualquier legislador. Al igual que en el caso de los origenes de las
asociaciones politicas y las leyes, el fil6sofo amplia el alcance de la discusién sin
decir explicitamente lo que estd haciendo.

Una ciudad no durard si no estd fundada en una regién que pueda propor-
cionar a sus ciudadanos alimentos y otras necesidades; la ubicacién también
debe permitir a los ciudadanos defenderla contra ataques externos. Indagando
si la nueva colonia debe ubicarse en la costa, el ateniense observa que la gente
que se involucra en el comercio con otras naciones o construyen armadas no
conservardn su virtud. Los primeros no pueden mantener la pureza de su moral
al comerciar con otros; los ultimos no capacitan a sus ciudadanos para ponerse
de pie y luchar en lugar de huir.*

La composicién de la poblacién plantea un problema atin mayor y menos soluble
que la ubicacién. Si las personas de la nueva colonia son extraidas de regimenes
iguales o similares, se unirdn en amistad, pero no estardn preparadas para aceptar
leyes nuevas o diferentes. Si son tomadas de una variedad de regimenes, estardn
mis dispuestos a aceptar nuevas leyes, pero les resultard dificil confiar el uno en
el otro. La poblacién de esta colonia en particular probablemente serd extraida
de las ciudades dorias en el continente, asi como en Creta. ;Estardn estos dorios
dispuestos a aceptar leyes extranas sugeridas por un ateniense? Probablemente

64 Loslectores del didlogo no pueden dejar de notar una contradiccién entre las condiciones aisladas nece-
sarias para que una ciudad retenga su virtud y las condiciones necesarias para obtener el conocimiento
de la politica practica que el ateniense ha adquirido —como resultado, al menos en parte, de la actividad
comercial de su propio régimen—. Esta contradiccion entre las condiciones necesarias para adquirir el
conocimiento requerido para fundar el régimen y las condiciones necesarias para mantener la virtud
que este estd disefiado para fomentar es uno de los problemas centrales que el ateniense intenta superar
con su reforma final: la introduccién de un “Consejo Nocturno” compuesto por ancianos y ciudadanos
prometedores mds jovenes, el cual recibe visitantes extranjeros y envia representantes al extranjero para
ser interrogados posteriormente en privado.



1. UTILIZAR LA FILOSOFfA PRESOCRATICA

no. Platén indica desde el principio que esta “ciudad en la palabra” no es mas
apta para ser adoptada en la prictica que la “ciudad” de Sécrates en la Repriblica.

Las dificultades de legislar para una nueva ciudad son tan grandes, de hecho,
que el ateniense dice que estd tentado a concluir que “ningtin hombre nunca hace
ninguna ley, sino que el azar y todo tipo de calamidades... legislan en todos nues-
tros asuntos” (Leyes 709a).% Sin embargo, al meditar sobre el arte del piloto (y asi
recorddndonos una vez mds que su conocimiento, en un sentido, es el producto
del comercio maritimo de Atenas), concluye que “también tiene igualmente
razén el que sostiene lo siguiente en esas mismas actividades... que es dios el que
lo gobierna todo y que el azar y la oportunidad ejercen el gobierno de todos los
asuntos humanos s6lo con la ayuda de dios. Que, ciertamente, debemos acordar
que el arte [zechne] lo sigue, como un tercer elemento mds manso” (709a-b).

La tercera condicién necesaria para la fundacion exitosa de una ciudad es
la presencia de un hombre que sepa qué y cémo legislar (como hemos visto, tal
hombre no puede ser un producto del régimen mismo). Como un piloto, tal
hombre sabe cémo salvar la nave del Estado de tal manera que no se hunda entre
las fuerzas que ni él ni ningtin otro ser humano puede crear o controlar. Como el
piloto que, mirando al cielo, puede guiar o dirigir un barco, el hombre que sabe
cémo legislar entiende tanto la meta como las sefales que le permiten mover a
otros en la direccién deseada. Puede que no sea capaz de producir o poseer los
medios para lograr la meta o incluso simplemente de moverse en la direccién
correcta, pero si sabe como identificar y utilizar las fuerzas naturales que podrian
oponerse a él, como los vientos o las emociones, para equilibrar O contrarrestar
otras, como las olas o los deseos egoistas.

Para poner en préctica sus conocimientos, un legislador necesita tener poder
tirdnico. La mejor situacion, afirma entonces el ateniense, seria una en la que un
legislador de mayor edad, con el conocimiento necesario, tuviera la confianza
y la cooperacién de un joven tirano (con buena memoria, inteligencia rdpida,
valentia, nobleza y el tipo de moderacién que se encuentra a veces en los nifos
pequefios o los animales), quien inmediatamente implementaria las sugerencias
delviejo legislador. Un tirano puede establecer leyes y costumbres de forma rapida
y con poca dificultad inicamente por medio de su ejemplo; el tirano solo necesita
poseer, no necesariamente usar, el poder completo sobre los demis.

Desafortunadamente, concluye el ateniense, las condiciones en la nueva
colonia que se establecerd en Creta estdn lejos de ser las mejores. Si no es un

65 Elateniense muestra que, tanto en Persia como en Atenas, cuando los regimenes puros o extremos fun-
cionaron bien, esto fue el resultado de condiciones externas mds alld del control del gobierno. Incluso
los beneficios de la constitucién mixta espartana eran solo en parte productos de la intencién y el disefio
humanos.

35



36

LOS FILOSOFOS DE PLATON

tirano, un legislador desearia contar con la cooperacién de un rey o, en su defecto,
un pueblo listo y dispuesto a adoptar y cumplir sus dictados. Una oligarquia del
tipo que estableceria las leyes de la colonia en Creta es la mds dificil de dirigir
porque tiene el mayor niimero de gobernantes a los que, puesto que creen que
son mejores y por lo tanto mds sabios que los demds, es dificil persuadir para
que sigan el consejo de otro.* El ateniense parece estar prediciendo que habri
una brecha entre las sugerencias que ¢l hace a Clinias y las leyes que realmente
serdn propuestas al gobierno de la colonia por los diez ciudadanos de Cnosos.
El propio Clinias puede o no aceptar todo lo que el ateniense propone (858b-c);
sus colegas serdn ain menos propensos a hacerlo.

b. El papel del dios, o la verdadera fuente de la ley

Las personas tienden a oponerse menos a las drdenes emitidas por un poder divino
superior que a aquellas que emanan de otro ser humano. Asi que, como se nos
recordé al principio del didlogo, los fundadores de Creta y Esparta atribuyeron
sus leyes a los dioses. El ateniense ya ha demostrado que ni Clinias ni Megilo
tienen la experiencia o la inteligencia necesarias para convertirse en legisladores;
sus regimenes no los han educado adecuadamente. En lugar de enfatizar los
defectos de sus interlocutores y su propia superioridad, despertando asi la envidia
oirade estos, el ateniense plantea una fuente divina para sus sugerencias —de la
misma forma en que, tal vez, Minos y Licurgo lo habian hecho antes que ¢]—.¢

Elateniense les pide a sus interlocutores que invoquen a un dios y luego digan
qué tipo de régimen les gustaria establecer. Debido a que todavia toman sus
propias ciudades como ejemplares, Clinias y Megilo declaran que no son capaces
de responder. Dado que son “regimenes mixtos”, Creta y Esparta no pueden
describirse con precisién en términos de un régimen puro tal como una aristo-
cracia, una oligarquia o una democracia. Estos supuestos regimenes realmente
no son regimenes para nada, sostiene el ateniense; simplemente representan la
dominacién de una parte de la ciudad por otra para su propio beneficio.®® El

66 Elateniense parece romper aqui con su precedente pitagorico. Tal vez vio que los ancianos de Crotona
estaban dispuestos a seguir el consejo de los sabios solo porque recientemente habian sido severamente
derrotados en una guerra con una ciudad cercana. El ateniense dificilmente podia expresar tal deseo
para los nuevos colonos de Cnosos.

67 Tal nocidn del “legislador” se encuentra también en Nicolds Maquiavelo, Discursos sobre la primera
década de Tito Livio 1:10,y en Jean-Jacques Rousseau, E/ contrato social 2:7.

68 Aqui, al igual que en el titulo de la Repiiblica (Politeia), Platén no usa el término para “orden” de la
forma en que lo hace Aristdteles. Tanto en las Leyes como en la Repitblica, Platén sugiere que un “or-
den” politico propiamente dicho sirve para el bien de todos; no favorece a la parte gobernante como lo
hacen los “regimenes” (politeiai) de la Politica de Aristételes. En el libro 3 (Leyes 690a-c) el extranjero



1. UTILIZAR LA FILOSOFfA PRESOCRATICA

régimen que verdaderamente merece ser llamado asi recibiria el nombre del dios
que gobierna despéticamente a todos aquellos que tienen una mente. El ateniense
no le responde a Clinias, sin embargo, cuando el viejo cretense pregunta por el
nombre de ese dios. En cambio, sugiere que “debemos obedecer a aquello que hay
de inmortal en nosotros, imitar por todos los medios la vida llamada de la época
de Cronos y administrar nuestras moradas y ciudades en publico y en privado,
denominando ley ala distribucién que realice el intelecto [rous]” (713¢-714a). Al
identificar el zomos bésicamente con los dictados del zous, el ateniense equipara
al “dios” que es el origen (arché) de las leyes con “inteligencia” o “intelecto”.”

c. Lainnovacién del ateniense: los preludios

Luego de haber explicado las condiciones necesarias para una legislacion exitosa,
el ateniense sugiere que deberfan imaginar que todo lo que digan ahora se estd
diciendo en presencia de los futuros ciudadanos de la colonia. Tal maniobra o
recurso literario es un requisito de la légica del proyecto legislativo. Si Clinias va
a comunicar sus propuestas a sus colegas, ya no se puede imaginar que estos tres
ancianos estdn teniendo una conversacién privada. La legislacién debe ocurrir
en publico.

Las deliberaciones que conducen a propuestas especificas deben permitir
que no solo los legisladores, sino también sus pueblos puedan ver el motivo de
las regulaciones y, por lo tanto, estén més dispuestos a obedecerlas.” Las leyes
elaboradas para un pueblo libre no pueden ser expedidas simplemente como una
orden respaldada por laamenaza de castigo; requieren preludios persuasivos para
obtener el cumplimiento voluntario y la cooperacion de los gobernados.

Elateniense informaa sus interlocutores que la conversacién hasta este punto
ha constituido precisamente un preludio, con lo cual hace explicita la funcién
de la conversacién. El mismo se ha convertido en el modelo de un legislador. El

ateniense enumera sicte titulos o razones por las cuales se puede reclamar el derecho a gobernar —los
de los padres; los bien nacidos; los ancianos; los amos sobre los esclavos; los fuertes sobre los débiles;
los sabios, y los afortunados—. El problema es que los otros reclamos, especialmente el de la fuerza,
son dificiles de combinar con los de la sabiduria. Mientras que el poeta tebano Pindaro pensaba que
la fuerza era més natural porque era la mds universal, el ateniense sugiere que el gobierno de los sabios
sobre los ignorantes es el mayor de los reclamos y que el imperio de la ley sobre los sujetos dispuestos es
lo més natural (;para los seres humanos?). El problema de crear un régimen o politeia estd en combinar
o coordinar de alguna manera estas reclamos inconmensurables.

69 Cf. England, Laws ad 1.714a1.
70 Morrow, Cretan City, 478, también enfatiza la identificacién entre nomos y nous en las Leyes.

71 Por esta razén sugiere después (Leyes 811¢c-¢) que un registro escrito de su conversacién se convierta en
el texto educativo bésico del régimen.

37



38

LOS FILOSOFOS DE PLATON

contraste con Sdcrates, quien nunca fue a la asamblea para proponer politicas o
leyes, no podria ser més evidente.

De hecho, en ninguna parte el ateniense se diferencia mds de Sécrates que
en su ¢énfasis en la necesidad de las “introducciones”, que no son argumentos,
pruebas o exdmenes dialécticos de las propias opiniones, sino discursos persua-
sivos, a menudo bastante largos. En términos de la retérica aristotélica, estos
discursos se llamarfan deliberativos. Pero la palabra “retérica” (rhéroriké) no
aparece en las Leyes de Platén.” A diferencia de los poetas que los precedieron
(cf. Protdgoras 316d-317b), los maestros de la retéricay la sofistica afirmaban que
su conocimiento era auténomo; a diferencia de los poetas, estos maestros de la
argumentacién no ubicaban la fuente de su sabiduria en los dioses. En las Leyes,
el ateniense identifica la clase de discurso persuasivo que deberia ser empleado
en lalegislacién con la poesia, no solo porque reconoce explicitay repetidamente
la necesidad de fortalecer la razén apelando al deseo de placer o a la aversién al
dolor, sino también porque la poesia, a diferencia de la retérica o la sofistica, no
pretende ser auténoma. Por lo tanto, en contraste con el Socrates de la Repriblica,
en las Leyes el ateniense no expulsa a los poetas de su ciudad en la palabra.” Por el
contrario, incorpora explicitamente una cierta cantidad de poesia sujeta al control
delos legisladores. Pero no permite la poesia auténoma, que apela al placer de la
mayoria, al igual que no permite la retdrica forense en su “ciudad en la palabra”.

El ateniense ofrece un ejemplo del tipo de discurso que tiene en mente en
el preludio que dirige a los futuros colonos. El dios al que invoca en esta intro-
duccidn es al mismo tiempo similar y diferente a Zeus y Apolo, los fundadores
legendarios de los regimenes dorios. A diferencia de estos dioses del Olimpo, la
divinidad del ateniense no tiene nombre ni personalidad individual. “El dios,
como dice también el antiguo dicho, que tiene el principio, el fin y el medio de
todos los seres, avanza con rectitud, mientras lleva a cabo sus revoluciones natu-
rales” (Leyes 715¢-716a) pareceria ser como el sol o los cielos en general, despla-
zéndose en un movimiento regular predecible y controlando asi lo que viene y
desaparece en la tierra.”+ Como Zeus, el dios del ateniense no solo mantiene a
todos los seres juntos; es seguido siempre por la justicia, si bien no se encarga

72 Més tarde (Leyes 937¢) el ateniense excluird a quienes afirman poseer un arte que les permite escapar de
los castigos, ya sean justos o injustos, sin nombrar este supuesto arte.

73 Gorgemanns (Beitrige, 56-69) no distingue adecuadamente entre retdrica y poesta al enfatizar el uso y
la defensa que el ateniense hace de ambas.

74 El ateniense difumina la diferencia entre lo que estd proponiendo y lo que se ha recibido tradicional-
mente, si, como sugiere el escoldsticos el antiguo dicho al que se refiere es el Orfico: “Zeus es la causa
original, Zeus estd en la mitad, todas las cosas han sido creadas por Zeus”. Cf. Laws, Loceb ed., 293n;
Pangle, Laws, s25; England, Laws ad 1.716a. Viene a la mente ¢l fragmento de Heraclito: “Lo que solo
es sabio es uno; estd dispuesto y no estd dispuesto a ser llamado por el nombre de Zeus”; Kathleen



1. UTILIZAR LA FILOSOFfA PRESOCRATICA

“personalmente” de que se haga justicia por medio de sus rayos. La retribuciéon
persigue casi autométicamente a aquellos que renuncian alaley divina.” Inflados
de orgullo gracias a sus riquezas, honores o belleza fisica, niegan la necesidad de
seguir el liderazgo de una inteligencia superior y se asocian con otros semejantes
a ellos. Como resultado, al igual que los reyes de la confederacién doria original,
traen la ruina sobre si mismos, sus familias y ciudades.

En las Leyes vemos entonces a un legislador anénimo que apela a un dios
an6énimo. La amenaza a la preservacién de un régimen justo y respetuoso de la
ley parece ser el deseo por parte de sus lideres de obtener reconocimiento y poder
para si mismos como individuos. El ateniense sirve como un ejemplo contrario.
Al final (969a), le promete toda la gloria que resulte de la fundacién de la nueva
comunidad a Clinias —como recompensa, parece, por seguir las prescripciones
del ateniense o del nous—.7

Eldios anénimo del ateniense también es desinteresado. Ciertamente el zous
no seria vencido por la pasidn erdtica ni lucharia con sus mayores por el poder
como las deidades olimpicas que Homero describié. En cuanto dios que gobierna
alos que tienen mente, ama a los que son como ¢él, los sensibles y los moderados
(saphranes).”” Solo esas personas pueden rezar con seguridad a los dioses. Como

Freeman, trad., Ancilla to the Pre-Socratic Philosophers: A Complete Translation of the Fragments in Diels,
“Fragmente der Vorsokratiker” (Cambridge: Harvard University Press, 1948), 27.

75 La frase del ateniense evoca el fragmento de Anaximandro: “Y la fuente de los seres existentes es aque-
llo en lo que se convierten al desaparecer, segtin la necesidad, porque pagan pena y retribucién entre
ellos por su injusticia de acuerdo con la disposicién del Tiempo” (Kirk, Raven, y Schofield, Presocratic
Philosophers, 118). La nocién aqui (Leyes 716a-b) —a diferencia del que podria parecer ser el significado
superficial del intento del ateniense en el libro 10 de demostrar que los dioses se “preocupan” por los
asuntos humanos, especialmente el castigo de la injusticia— no es que los dioses personificados tomen
medidas directas para castigar a los transgresores, sino que, de la misma manera en que las cosas se con-
vierten en seres y desaparecen como resultado de causas naturales, también las personas injustas sufren
por sus propias acciones. El ateniense estd proponiendo una religién muy racional.

76 Nightingale sefiala que “el ateniense vincula sus propios principios legislativos a los de Minos y Licur-
go al mismo tiempo que niega su propia experiencia en la creacién de legislacion... El ateniense... debe
hablar por el legislador ideal (que es, después de todo, solo una presencia ficticia), pero trata de evitar
identificarse con esta figura” (“Literary interpretation”, 2.45).

77 En contraste con S&crates en la Repiiblica, el ateniense no hace explicita la forma en que est4 editando,
censurando y seleccionando los viejos relatos, aunque més tarde insta explicitamente a los legisladores y
guardianes de las leyes en su régimen a que lo hagan (Leyes 802a-b). Sin duda, la ignorancia de Clinias
sobre los trabajos de Homero y Hesiodo hace que sea més fAcil para el ateniense modificar las historias
tradicionales sin comentar el hecho de que lo estd haciendo. El ateniense sefiala la diferencia entre su
ensefianza y la del sofista Protdgoras —sin nombrar a este tltimo (presumiblemente por el bien de los
lectores de Platén, ya que no se puede imaginar que Clinias y Megilo estén familiarizados con las ense-
fianzas de los sofistas)—. Utilizando los famosos dichos inscritos en Delfos, Protdgoras habia declara-
do que “el hombre es la medida”; cada uno de nosotros sabe y solo puede saber o reconocer (gignaska)
lo que ¢l o ella percibe. En consecuencia, Protdgoras declaré que no sabfa ni podia saber si los dioses

39



LOS FILOSOFOS DE PLATON

indicé anteriormente el ateniense en su andlisis de los defectos de la confederacién
doria, las personas ignorantes con frecuencia le piden a los dioses lo que creen
que es bueno, solo para descubrir que en realidad no lo es cuando sus oraciones
son concedidas. La sophrosyné es, ademads, la virtud que Clinias ha demostrado
no tener. Si bien la invocacién inicial de los dioses estd dirigida supuestamente a
la poblacién de la nueva colonia, el ateniense sigue teniendo también en cuenta
a sus ancianos interlocutores dorios.

Aun si la ley es entendida como el dictado de la inteligencia para el bien de
todos los involucrados, la persuasién, si no la compulsion, es necesaria para que
haya obediencia. Los seres humanos no se mueven ni actan espontdneamente
de forma inteligible u ordenada. Esto se les debe ensefiar, y la razén es débil.
Esta tltima tiene que ser reforzada mediante llamados al deseo de placer o ala
aversién al dolor.

Para fabricar estos llamados, el ateniense sugiere que los legisladores aprendan
delos poetas cémo adaptar sus discursos a su publico, a pesar de que previamente
habia argumentado que los legisladores tenian que supervisar alos poetas. Como
una especie de ejercicio de prictica, les pide a sus interlocutores que imaginen
que se estan dirigiendo al legislador y no al pueblo. Usando una metéfora poética,
sugicre que los legisladores que desean ver que su gente se vuelvalibre, amistosa e
inteligente no deberfan tratarla de la forma en que un médico esclavo trata a sus
pacientes esclavos, dando 6rdenes basadas en la experiencia o el conocimiento
de los otros y amenazandolos con castigo o dolor si no obedecen. Alguien que
desee hacer leyes para un pueblo libre debe proceder, en cambio, como un médico
libre que se ocupa de los males de un pueblo libre,

estudidndolas desde su surgimiento y de acuerdo con su naturaleza. Mientras
comparte el tratamiento con el enfermo y sus seres queridos, aprende algo de
los pacientes y también, en la medida de lo posible, lo instruye. No prescribe
nada sin haberlo convencido antes por algiin medio y, solo entonces, cuando
lo ha tranquilizado por medio de la persuasion lleva a cabo el restablecimiento

de su salud. (720d)

Como el ateniense subraya mas tarde (857d), al usar argumentos de la misma
manera que lo harfa un fil6sofo, el “médico libre” puede parecer estar ensefidndole

existen; aquello que se dice que es inmortal estd més alld del alcance de cualquier mortal. El ateniense
argumenta, por el contrario, que debemos obedecer a lo inmortal que percibimos en nuestras propias
mentes; no es el ser humano en su totalidad o el mortal en si mismo, sino la huella de lo divino que en
parte percibimos dentro de nosotros mismos, en nuestra mente, lo que debe convertirse en la regla o
“medida” para el resto.



1. UTILIZAR LA FILOSOFfA PRESOCRATICA

a su paciente a convertirse en médico mas que curdndolo.” Sin embargo, el
médico no es simplemente el equivalente del filésofo o el profesor. El ensefia
“tanto como puede”. Su paciente estd enfermo; puede que no escuche ala razén.
Enlaimagen del triple proceso legislativo que el ateniense describe como “libre”,
tanto el médico (o legislador) como sus pacientes (o pueblo) aprenden a entender
mejor su propia condicién conversando unos con otros. Entre otras cosas, el
legislador (0 médico) aprende a persuadir a sus pacientes (o pueblo) de hacer
lo que recomienda; solo entonces formula un conjunto de 6rdenes, respaldado
por una amenaza de castigo. Sin embargo, la amenaza permanece. Sila educaciéon
fuera suficiente, no serfa necesaria ninguna orden o fuerza. Los filésofos ensefian
y aprenden de sus estudiantes como individuos en conversaciones privadas; los
legisladores pueden dar razones para sus érdenes en publico, pero estas se hacen
cumplir.”?

Aunque la manera lacénica es favorecer la brevedad del discurso, Megilo
afirma que cree que el modo dual de legislacién es mejor. Una vez més, demuestra
su disposicién no solo a reconocer la excelencia de los demads, sino también a
aprender de ellos. Por lo tanto, nos sorprende ver que el ateniense lo interrumpe
abruptamente, si no de manera grosera, al afirmar que es estapido discutir si los
escritos deben ser largos o cortos.* Anteriormente (641¢-642a), el ateniense
habia contrastado la tendencia caracteristica de sus compatriotas a hablar exten-
samente con la brevedad espartana y las artimanas cretenses. Ahora se muestra
brusco porque no quiere que sus interlocutores confundan su ensefianza central
acerca del cardcter de la legislacién con un mero reflejo de las diferencias en sus
respectivos regimenes.

Aunque anteriormente el ateniense habia sido modesto, ahora enfatiza la
novedad de su propio enfoque. Como las canciones (también 7omoi), seiiala,
todos los discursos o argumentos tienen introducciones, “pero nunca nadie
enuncié un predmbulo de las leyes [#om07] auténticas las que decimos que son

78 Esta instancia es una de las dos tinicas ocurrencias de cualquier forma de la palabra philosophia en las
Leyes.

79 Elateniense ni siquiera considera, y mucho menos refuta, las afirmaciones hechas mds tarde por “sofistas”
y “retéricos” de que podrian ensefar a sus alumnos cémo persuadir a las personas para que adopten las
medidas que quisieran como leyes, es decir que aquel que conozca el “arte” puede gobernar completa-
mente sobre la base de la persuasién y, por lo tanto, aparentemente, sin necesidad de fuerza. Sus interlo-
cutores no saben nada sobre las afirmaciones hechas por estos seguidores de los filésofos presocraticos.
Debido a que sus regimenes no son democraticos, los publicos populares no determinan lo que es ley.
El ateniense tampoco piensa que tales afirmaciones sean s6lidas. Puesto que “el ser humano es incapaz
de no llenarse de insolencia ¢ injusticia si administra todas sus cosas siendo su propio amo” (Leyes 713¢),
siempre serdn necesarios los limites impuestos.

80 Sdcrates, de otra parte, con frecuencia insiste en intercambios breves, como veremos en el Protdgoras
(334¢-3350).



LOS FILOSOFOS DE PLATON

politicas... ni publicé uno, en caso de haberlo compuesto, como si eso no fuera
natural... pero la conversacién que hemos tenido ahora, tal como me parece,
indica que lo es” (722¢).

Si todos los legisladores previos han actuado como médicos esclavos que dan
6rdenes sin aclarar las razones de estas, ninguna legislacién anterior (incluida la
de las ciudades dorias) ha sido adecuada para gobernar a un pueblo libre. Si las
leyes adecuadas para un pueblo libre van a existir, los legisladores deben aprender
cémoy por qué deben usar los preludios. Porque hay una razén para cada ley que
merece ser llamada asi, el ateniense les dice a los viejos dorios que cada ley tiene un
preludio; “sin embargo, no tendriamos razén si prescribiéramos que se prologaran
de la misma manera las ast llamadas leyes grandes y las pequefias” (723¢). No es
necesario dar un preludio, por ¢jemplo, cuando el motivo de la orden es obvio.
Algunas veces las personas a las que la ley va dirigida no entienden las razones
de ser de ella. La observacién del ateniense de que no todas las leyes necesitan
preludios sugiere que su propia explicacién de las leyes que va a proponer no
serd completa. En la primera y tltima referencia al propio progreso de quienes
participan en la conversacién en el espacio y el tiempo hacia la cueva de Zeus (el
lugar tradicional de la fuente de la sabiduria divina y la educacién del legislador
fundador), el ateniense observa que ya es mediodia; han estado hablando desde
el amanecer. A partir de este momento, él y su sabiduria o el dios (zous) a plena
luz del sol reemplazardn a Zeus y el crepusculo de su cueva como la fuente de las
leyes de la futura colonia.

d. Los limites de los preludios (o la persuasion)

Impaciente con tanta conversacion sobre dioses y ancestros, Clinias irrumpe
¢ insta al ateniense a proseguir con la conversacién. No obstante, en lugar de
complacer el deseo de su interlocutor de avanzar rdpidamente hacia el enun-
ciado de las propias leyes, el ateniense ofrece dos largos mondlogos. Por medio
de la demostracién de las formas en que, argumenta, un legislador debe ensenar
o persuadir a los ciudadanos a obedecer la ley a través de sus propias acciones (o
ejemplo), asi como los discursos, el ateniense le da a Clinias una leccidn préctica
de autocontrol, una virtud que Clinias ha demostrado necesitar si va a propor-
cionar mejores leyes para su colonia.™

81 Elateniense habia dado dos versiones de la ley que concierne al matrimonio (Leyes 721¢) como un ejem-
plo de la diferencia entre una simple orden y una ley con un preludio: la simple orden de que un hombre
se case entre las edades de treinta y treinta y cinco afios o que pague una multa y sufra una deshonra, y la
versién dual, en la que la orden estd precedida por un recordatorio del deseo de inmortalidad inherente a
la naturaleza humana que puede satisfacerse al dejar nifios, asi como a través de la fama. En su impaciencia,



1. UTILIZAR LA FILOSOFfA PRESOCRATICA

En su primer discurso largo, el ateniense exhorta tanto a sus interlocutores
dorios como a los futuros colonos de estos a que adopten la moderacién no
solo como la mejor y méis verdadera forma de honrar a sus propias almas, sino
también como la forma mds efectiva de alcanzar la felicidad. En el segundo,
esboza una forma de distribuir la propiedad entre los ciudadanos de una manera
mds o menos equitativay de mantener la distribucién a lo largo del tiempo para
evitar conflictos entre ricos y pobres. Como sugiere el orden de los discursos, el
ateniense no cree que los sermones de la primera variedad tengan mayor efecto
en las opiniones y deseos, por no hablar del comportamiento, de la mayoria de
las personas. Aunque los preludios son necesarios, el ateniense reconoce que
el discurso persuasivo por si solo no serd suficiente para instituir leyes buenas.

La forma en que la mayoria de las personas no ejercen, pero deberian ejercer, el
autocontrol es a través de la adquisicion de propiedades.® Por lo tanto, el ateniense
comienza: “Después de los dioses, el alma es la mas divina de todas sus posesiones
porque es lo que a uno le es mas propio”.® Haciendo eco del énfasis inicial de
Clinias en la importancia del autodominio, el ateniense observa: “T'odo lo que
se posee es, para todos, de dos tipos. Las cosas superiores y mejores son las que
gobiernan, mientras que las inferiores y peores son las esclavas... Si digo asi, que
hay que honrar el alma de uno, después de los dioses que son los amos y de los que
siguen a éstos, hago una recomendacién acertada” (726a). Aunque el ateniense
no lo dice explicitamente, su declaracién sugiere que ni los antiguos dorios ni
sus colonos deben honrar a sus antepasados, porque estos tltimos buscaron un
imperio sin limites. Se encuentran entre los que no asignan correctamente el
honor, porque creen que se honran a si mismos o a sus almas cuando satisfacen
sus deseos en lugar de cuando buscan mejorarse a si mismos.*

Clinias quizés estd demostrando algo de la propensién homosexual por la cual el ateniense habia criticado
las leyes de Creta. Platén nunca permite que sus lectores olviden que el publico inmediato al que se dirige el
ateniense estd compuesto por dos viejos dorios y que las leyes de sus regiones no promueven explicitamente
la moderacién. Estos futuros legisladores también se enfrentarfan a un publico compuesto, en primer lugar,
por otros dorios mayores y, més tarde, por dorios mayores combinados con personas jévenes educadas por
sus leyes. El modelo del maestro de legisladores que presenta es el de un superior que lidera a sus inferiores.
Este contrasta en gran medida con la libertad y la igualdad que Sdcrates dice que deben caracterizar a una
comunidad filoséfica de colegas investigadores.

8. Cf. Aristételes, Politica 1257b 40.

83 Elenfatiza en la conexiénala propiedad mediante el uso de la palabra oikeiotaton. Como sefiala Strauss
(Argument and Action, 66), el ateniense ignora a los padres o antepasados al decir que el alma debe ser
honrada después de los dioses. Su sustitucién o reescritura sub silentio de la tradicién continta.

84 El ateniense hace una lista de sicte clases de falsos honores: el nifio que se jacta de su capacidad para
aprender y esta dispuesto a intentar cualquier cosa; el ser humano que se rehtsa asumir la responsabili-
dad de sus propias acciones y culpa a los otros; aquellos que se deleitan en los placeres contrarios a la ley;
aquellos que no pueden soportar las penurias que son alabadas; aquellos que creen que la supervivencia

43



44

LOS FILOSOFOS DE PLATON

Después de los dioses y del alma, afirma el ateniense, debemos honrar al cuerpo.
Y, al describir el “cuerpo honorable”, el ateniense deja claro el cardcter y el tema
de su extenso monologo. Contrario alo que ha dicho sobre los “bienes humanos”
de salud, belleza, fortaleza y riqueza al comienzo del didlogo, él argumenta que el
cuerpo que debemos honrar es uno regular, no particularmente sano, hermoso
o fuerte, de modo que la posesién de un cuerpo digno de elogio no le dard a su
duefio la oportunidad de volverse presumido o imprudente. El ateniense aplica
el mismo razonamiento a la posesién de dinero. Resumiendo la leccién que
declarard de manera franca al final de su sermén (731¢) —que el amor propio
en exceso es la fuente de toda ignorancia e injusticia— y sugiere que nadie debe
buscar demasiado de algo para si mismo o si misma.®

Al ofrecer su discurso, el ateniense reconoce la eficacia limitada de todos estos
intentos de persuasién moral. Entendiendo que la mayoria de las personas consi-
deran que las acciones son mds persuasivas que las palabras (cf. Apologia 32a),
observa: “Una buena educacién de los jévenes y, al mismo tiempo... no es, sin
duda, moralizar, sino hacer claramente alo largo de todala vidalo que uno diria
si reconviniera a otro” (Leyes 729b-c). Aunque el ateniense habfa instado a los
colonos a honrar a sus antepasados y a soportar la ira de sus padres, ahora aconseja
alos ancianos que no amonesten a sus hijos (y mucho menos los amenacen con
la pérdida de su patrimonio), sino que muestren “recato delante de los jévenes”
y que se cuiden de no hacer ni decir nada vergonzoso cuando una persona joven
esté presente (una adaptacién de la ley doria que prohibe el cuestionamiento de
laley en presencia de los jévenes).

El tirano no es el tnico que guia a los demas principalmente a través del
ejemplo. El ateniense le estd ensefiando a Clinias a convertirse en un maestro
de legisladores (sus nueve colegas), si no en legislador, principalmente a través
de su propio ejemplo, tanto en sus actos como en su discurso. Clinias serd capaz
de persuadir a sus conciudadanos de ser moderados y justos solo si ¢l mismo se
vuelve asi. No es posible mentir, incluso si la mentira es saludable (como se sugirié
anteriormente [663d]). Por el contrario:

La verdad gobierna todos los bienes de los dioses y todos los de los hombres.
De ella debe participar directamente desde el principio el que va a llegar a ser
bienaventurado y feliz, para vivir la mayor parte del tiempo siendo veraz. Fiel,
sin lugar a dudas. El infiel es aquel cuya mentira es voluntaria; el que miente

es el mayor bien; aquellos que honran a la belleza méds que a la virtud, y aquellos que buscan ganancias
innobles.

85 Los lectores no deben olvidar que esta falla fue mostrada no solo por los tres reyes dorios, sino también
por Clinias.



1. UTILIZAR LA FILOSOFfA PRESOCRATICA

involuntariamente es un necio. Ninguno de los dos es envidiable. En efecto,
sin amigos, el infiel e ignorante, desenmascarado en el transcurso del tiempo,
se procura a si mismo una soledad total para la dificil vejez al final de la vida, de
modo que, vivan sus compafieros y sus hijos o no, igualmente llega a ser su vida
huérfana en la prictica. (730c)*

e. Inculcar la moderacidn al restringir las diferencias en la riqueza

Poniendo fin a su preludio de manera explicita (Leyes 73 4¢), el ateniense parece
estar listo para abordar las leyes o el régimen. En lugar de hacerlo, vuelve a las
condiciones previas: la poblacién y la tierra. Asi como en el caso de cualquier
rebafio, observa, también en el caso de cualquier pueblo es necesario que el
legislador purgue desde el principio a aquellos que no pueden ser criados para
estar sanos tanto en cuerpo como en alma:¥ “De las muchas limpiezas exis-
tentes, unas son mds superficiales, otras més radicales, y unas las podria hacer
el legislador si ¢é] mismo fuera un gobernante absoluto, todas las que son més
radicales y mejores”, a saber, el exilio y la muerte (735d). Dado que tal combi-
nacién de conocimiento y poder no estd disponible para ellos, tendrdn que usar
uno de los métodos mas suaves. Bajo el nombre eufemistico de “colonizacién”,
expulsardn a aquellos que no tienen y que estdn listos para atacar a los que
tienen.*® Los ciudadanos de Cnosos fundadores de la colonia son oligarcas;
la razén por la que estan estableciendo una nueva colonia, inferimos, es para
evitar los disturbios domésticos.

Lo que inicialmente parecia ser un problema de diferentes naturalezas y
crianzas en el material humano con el que el legislador tenia que lidiar, ahora
parece ser un problema de la extension y distribucion de la riqueza, asi como
del conflicto de clases al que esta distribucién da lugar. El legislador debe estar
atento no solo a la composicién de la poblacién, en términos de sus origenes, y

86 Sedice que la primera afirmacién sobre la verdad fue tomada de los pitagéricos (England, Laws ad 1.730CI).
A diferencia de los pitagdricos, sin embargo, el ateniense argumenta de forma caracteristica sobre la base
de los resultados en esta vida. Una de las razones es el cardcter de su interlocutor. Aunque es vicjo, Clinias
no parece estar tan preocupado con la vida después de la muerte como Céfalo, el anciano interlocutor de
Socrates en la Repriblica. A Clinias todavia le preocupa dejar su marca en esta vida.

87 El extranjero eledtico hace la misma observacion en el Politico 308¢-9a. Suponiendo conocimiento por
parte del gobernante, el eletico recomienda la forma mds dura pero mejor de purga, la muerte.

88 Elhecho de que Cnosos esté enviando una colonia sugiere que sus legisladores no pudicron resolver o
manejar los problemas de la oferta y distribucion econdmica. Si los futuros ciudadanos de la colonia es-
taban conspirando en contra de la oligarquia a cargo de la ciudad madre porque no podian alimentarse,
no es probable que tuvieran una educacién musical, mucho menos un entrenamiento en la verdad y la
justicia. Por lo tanto, no es probable que estuvieran dispuestos a obedecer las leyes de Cnosos trasplan-
tadas a otro lugar.

45



46

LOS FILOSOFOS DE PLATON

a las implicaciones que tiene la ubicacion de la ciudad para su defensa y apoyo
econdmicos. También tiene que organizar las cosas de tal modo que su gente no
entre en conflicto econdmico o de clase, y para eso tiene que determinar el nimero
de ciudadanos y la extensién de la tierra necesaria para apoyarlos y defenderlos,
asi como la distribucidn de esta tierra entre ellos.*

El ateniense evita la necesidad de abordar la composicién especifica de la
poblacién de la colonia al observar (736b) que ahora la estén fundando solo en
el habla, no en la realidad. Por lo tanto, establece una serie de consideraciones
y recomendaciones generales sin hacer referencia a las personas particulares —
su origen o cardcter—, ni a la tierra. Al igual que en el preludio que hablaba de
honrar al alma, ahora presenta otro extenso mondlogo sobre los principios de
un orden econémico que haria posible una ciudadania virtuosa y respetuosa de
la ley (las personas que se mueren de hambre no tienen la oportunidad de ser
virtuosas, pero, como senala el ateniense, las riquezas tampoco hacenalas personas
virtuosas. Las personas ganan mds utilizando una combinacién de medios justos
e injustos que utilizando solo los justos). El tiene que dar este argumento por su
cuenta, porque sus interlocutores dorios carecen del conocimiento de los arre-
glos econémicos necesarios en la misma medida que carecen del conocimiento
del alma. Al indicar los arreglos necesarios de forma general, también evita la
necesidad de criticar las instituciones existentes, especialmente la distribucion
de los bienes econdmicos, particularmente en Creta o Cnosos.

Su sugerencia de que haya so 40 divisiones de personasy tierras u hogares parece
ser, al comienzo, principalmente una cuestion de conveniencia administrativa.
El clige el nimero “que posee en si la mayor cantidad de divisiones sucesivas”,
incluyendo todos los enteros entre uno y diez, asi como doce. Estas divisiones
son utiles “para la guerra y todo lo que en la paz estd relacionado con tratos y
contratos, los tributos y las distribuciones” (738a). Sin embargo, la verdadera
divisién de la tierra en distritos no debe determinarse simplemente de manera
abstracta o de acuerdo con los nimeros. Un legislador no debe cambiar ninguno
de los santuarios, dichos o ritos antiguos, pero debe asegurarse de que cada grupo
tenga un dios o héroe y debe establecer santuarios en ubicaciones 6ptimas en
donde la gente se retina en celebraciones a intervalos regulares. El propésito de
tales instituciones no es tanto inculcar la piedad, sino permitir que las personas
se conozcan entre si, “ya que para la ciudad no hay ningin bien mas grande que
el que se conozcan entre si. Donde no hay una claridad mutua en los caracteres y
actitudes de unosy otros, sino oscuridad, nadie alcanzaria rectamente nunca una

89 Debido a que el ateniense contempla explicitamente el control de la natalidad, no entiendo por qué
Aristoteles Politica 1265238 afirma que, en las Leyes, “Sécrates” no tiene en cuenta la necesidad de regular
la poblacién, asi como la distribucién de la propiedad; él st lo hace (Leyes 737d, 740d-¢).



1. UTILIZAR LA FILOSOFfA PRESOCRATICA

estimacién justa de su valia nilas magistraturas merecidas nila justicia apropiada”
(738¢). El propésito de la divisién de la tierra en distritos no es la divisién por si
misma o incluso la distribucién; es producir ciertos efectos sobre las actitudes y
opiniones de los ciudadanos.

El ateniense insiste en que la ciudad que estdn construyendo es la segunda
mejor. En el régimen mds virtuoso, todos compartirfan todo en comtin (como en
la Reptiblica), pero “una ciudad tal, por cierto, ya sea que dioses o hijos de dioses,
mds de uno, la habiten, si viven asi, moran en ella siendo felices” (Leyes 739¢-
¢).?> Uno podria tener la tentacién de descartar a la ciudad en la que los amigos
tienen todo en comtin como inapropiada porque es imposible paralos humanos,
pero, insiste el ateniense, ese deberia ser el modelo. Se aproximarén lo més que
puedan a este modelo al dividir el terreno en partes iguales de un niimero que
nunca cambia, para ser utilizadas por el ocupante actual, quien puede elegir a su
propio heredero, aunque la tierra sigue perteneciendo a la ciudad.

En contraste con la practica de la mayoria de las ciudades de ahora, enfatiza el
ateniense, no estdn tratando de hacer que la ciudad o sus ciudadanos sean lo mas
ricos posible; eso animaria a los ciudadanos a ser injustos, a ganar a costa de otros.
Elateniense propone una serie de medidas diseiadas para preservar la distribucién
original, pero, admite, es imposible mantener una igualdad completa.” Diferentes
colonos traeran diferentes bienes con ellos; algunos usaran sus recursos mejor que
otros. Lo mejor que un legislador puede hacer es poner limites a la inequidad. A
nadie se le debe permitir acumular mds de cuatro veces la asignacién bésica; si
alguien lo hace, el excedente debe ir para la ciudad. Como en la antigua Atenas
(698b), habrd cuatro clases. En aras de la eficiencia administrativa y la defensa,

9o Esta es una de las dos razones bdsicas por las que los lectores posteriores han llegado a la conclusion de
que las Leyes le siguen a la Repiiblica. Cf. England, Laws 1.4. Es importante recordar, por lo tanto, que
Pitdgoras también les habfa pedido a los miembros de su comunidad (secta o escuela) que compartieran
sus propiedades. En la Repriblica, Sdcrates sugiere que sus tres propuestas ms radicales —que las mujeres
reciban la misma educacién y tengan los mismos cargos que los hombres; que todas las cosas se tengan
en comun, y que los fildsofos se conviertan en reyes— despertardn “olas” de risa, pero la tercera serd la
que despierte més. Glaucén agrega (474a) que la tercera, la propuesta que parece ser la tnica exclusiva
de Sdcrates, también generard hostilidad.

91 Para mantener igual el nimero y la extensién de las familias terratenientes, los nifios que no hereden
deben ser obligados a casarse o a ser adoptados por otras familias. Si nacen demasiados, se pueden usar
medios para prevenir o abortar los nacimientos. La ciudad también podria enviar una colonia. Para
mantener las divisiones de la tierra iguales, los ocupantes no podran comprarlas o venderlas. Gene-
ralmente, se aconsejaréd en contra de la empresa comercial o la fabricacién de dinero. Al igual que en
Esparta, los residentes necesitardn un medio de intercambio, pero debe ser de un tipo que solo pueda
usarse localmente. La ciudad tendré oro para usar en asuntos extranjeros, pero cualquier ciudadano que
se encuentre acaparando en privado seré castigado. Para mantener la mayor igualdad econdmica posible
y evitar que surjan disputas y juicios, a nadie se le permitird dar una dote o prestar fondos a intereses
(Leyes 740b-742c).

47



48

LOS FILOSOFOS DE PLATON

la ciudad debe ubicarse lo més cerca posible del centro del territorio, y la tierra
debe dividirse en doce partes que se extienden desde el centro. Cada parte debe
ser igual a las otras en productividad, pero no necesariamente en tamafo. Las
personas también se deben dividir en doce partes. La tierra, entonces, se debe
dividir en s040 asignaciones y cada una de estas asignaciones se debe partir en
dos, de modo que cada hogar pueda tener un lugar cerca del centro de la ciudad
y otro en la periferia. Todos se sentirdn igualmente involucrados en la defensa y
el mantenimiento de todos.

Recordandoles a los lectores de Platdn, si no a sus interlocutores, el cardcter
general en vez de especifico de sus recomendaciones, el ateniense enfatiza que
puede que estas cosas nunca sucedan. Puede que no sean posibles bajo las circuns-
tancias; es posible los ciudadanos no acepten las restricciones que ha recomendado
sobre el dinero o el parto. El ha estado hablando “casi como si contara suefios o
plasmara como en cera una ciudad y sus ciudadanos” (746a-b).

Al hacer que el ateniense reitere la utilidad de las matemdticas no solo
para administrar la ciudad, sino también para la educacién de los ciudadanos
—“tanto los [numeros] que varian en si mismos como cuantas variaciones
hay en longitudes y en profundidades, asi como también en los sonidos y en
los movimientos” (747a)—, Platén les recuerda a sus lectores que los anti-
guos dorios no poseen la educacién que el ateniense ha indicado se requiere
paralos ciudadanos de sus regimenes, mucho menos para sus legisladores. Los
viejos dorios carecen de los conocimientos necesarios en matemdticas, insintia
(747¢), porque sus regimenes sospechan que el estudio del calculo lleva a la
falta de liberalidad y al amor al dinero. Ellos deben tomar medidas para evitar
tal distorsion y el mal uso de los estudios matemdticos en la ciudad que estan
fundando. El ateniense subraya la insuficiencia de la educacién y el conoci-
miento de sus interlocutores cuando, dirigiéndose a ellos por su nombre, les
recuerda “acerca de los sitios, que unos son superiores a otros para engendrar
hombres mejores o peores y que no hay que legislar cosas contrarias a ellos. Los
unos por todo tipo de vientos y por calores solares son de naturaleza inusual
o apropiados, otros por las aguas, otros también por el alimento de la tierra”
(747d). Para fundar y mantener el régimen que ha recomendado, los legisla-
dores tendrian que estudiar no solo las matematicas sino también las ciencias
naturales. En un punto relativamente temprano en este didlogo a los lectores
se les muestra que esta “ciudad en la palabra” no es mas apta para llegar a existir
a través de la accién inmediatamente contemplada por aquellos que escuchan
las innovaciones sugeridas que la “ciudad en la palabra” esbozada en la Repii-
blica. Sus fundadores no poseen los conocimientos necesarios. Por ende, en la
siguiente seccién el ateniense dice a sus interlocutores que sus leyes tendran
que ser modificadas por aquellos que vengan después.



1. UTILIZAR LA FILOSOFfA PRESOCRATICA

2. EL REGIMEN: PROBLEMAS ADICIONALES PARA EL LEGISLADOR
a. Funcionarios publicos transicionales

El ateniense enfatiza nuevamente la dificultad de fundar una colonia cuando
aborda el tema del régimen mismo —los cargos y las leyes que administrardn los
distintos oficiales—. Los colonos no se conoceran entre ellos y, por lo tanto, no
podran seleccionar a los que los guiardn sabiamente. Aquellos que sean seleccio-
nados no habrén sido criados bajo las leyes, y por lo tanto no estardn preparados
para aplicarlas y preservarlas.

La primera “solucién” que propone el ateniense parece obviamente impréc-
tica: él y sus interlocutores mayores deben mantenerse vivos (y en control) de
alguna manera hasta que la primera generacién de jévenes haya sido educada
bajo susleyesy, por lo tanto, haya sido preparada para mantenerlas.” Después de
admitir la imposibilidad de esa vanidad (que no contiene tiene la misma dureza
que la propuesta de Sécrates de expulsar a todas las personas mayores de diez
afos de su ciudad, pero tiene la misma légica y funcién), el ateniense propone a
continuacién que la mitad de los primeros “guardianes”, incluido Clinias, sean
enviados de la ciudad madre de Cnosos y entregados a la nueva colonia. Clinias
pregunta por qué debe entregarse él y no Megilo o el propio ateniense, y este
ultimo sugiere que la fundacién de esta nueva colonia no es de gran importancia
para nadie fuera de Creta.”” Lo importante es el modelo de fundacidn y las leyes
formuladas, asi como las razones para ellos. Una vez ha establecido la manera en
que los colonos deben seleccionar a sus ciudadanos més destacados para “proteger”
y mantener las leyes, el ateniense hace una concesion frente a la falta de voluntad
de Clinias de cambiar de sitio al permitir que los fundadores provenientes de
Cnosos regresen a su propia ciudad después de ayudar a los colonos a seleccionar
sus primeros guardianes.”* Los lectores ven un ejemplo del problema que describe
el ateniense. Aun no halogrado transferir la lealtad de sus interlocutores de sus
ciudades nativas a la colonia que estan fundando. Todavia tiene que hacer que el

92 Imposible o no, la sugerencia final del ateniense de que intenten instituir el Consejo Nocturno para
establecer y luego preservar las leyes de la ciudad equivale a un retorno a esta primera sugerencia.

93 “Presuntuosa es Atenas, Clinias, y presuntuosa también Esparta, y ambas se encuentran lejos. Pero para
ti, lo propuesto estd bien en todo” (Leyes 753a).

94 Morrow (Cretan City, 204-205) toma el hecho de que el ateniense sugiera dos formas diferentes de
seleccionar a los primeros guardianes como una indicacién de que el texto no fue terminado. Fl pien-
sa que Platén no habia decidido cudl version guardar y cudl borrar. Morrow no ve la razén de las dos
sugerencias porque no ve el problema de la sucesion al que el ateniense estaba respondiendo.

49



50

LOS FILOSOFOS DE PLATON

proyecto sea més atractivo para ellos, si él y ellos verdaderamente han de fundar
un nuevo tipo de régimen.

b. Justicia imperfecta en la asignacién de cargos u honores

Una vez mads, el ateniense subraya las dificultades con las que los fundadores de
la colonia se encontrardn (y, por lo tanto, la posible gloria que vendr4 al supe-
rarlas). No solo los fundamentos del régimen o sus primeros gobernantes son casi
necesariamente defectuosos porque carecen de conocimiento de —y educacién
bajo— las leyes, sino que la justicia de cada nombramiento a partir de entonces
también faltard necesariamente a la justicia politica, entendida estrictamente.
El antiguo dicho de que la igualdad fomenta la amistad es cierto, pero es impor-
tante entender de qué tipo de igualdad se trata. No es la igualdad utilizada para
medir la longitud y el peso de las cosas, sino lo que Aristételes mas tarde llama
igualdad proporcional: “Siempre [se les deberfa dar] mayores honras a los més
virtuosos” (757¢). No obstante, el ateniense reconoce que las comunidades poli-
ticas deben difuminar la distincién entre dar a cada uno lo que le corresponde
y tratar a todos los ciudadanos como iguales si quieren evitar la guerra civil.
La distribucién equitativa o estable de la propiedad no serd suficiente porque
algunos ciudadanos también desean el honor.” En la ciudad que estdn fundando,
el reconocimiento puro del mérito tendrd que ser restringido mediante la elec-
cién delos mas altos funcionarios por sus inferiores en virtud y, en algunos casos,
por sorteo.”® Para algunos cargos, las consideraciones de mérito estdn aun mas

95 Cf. Aristoteles, Politica 1267a2. Una vez mds, el precedente pitagérico puede ser instructivo. En Cro-
tona, la oposicién democratica estaba organizada por un hombre llamado Cilén, de quien se decia que
no habia sido admitido en la escuela del sabio.

96 Elelectorado difiere de un cargo a otro. En el caso de los més altos oficiales, llamados guardianes de las
leyes, las personas que han llevado armas pesadas primero nominan (y luego desaffan) a 300 candidatos.
Estos se reducen a 100 y después a 37 mediante otra serie de desafios y elecciones. Los oficiales militares
son nominados por los guardianes, pero pueden ser desafiados por cualquiera que haya participado en
la guerra o esté listo para hacerlo; estos soldados pasados o potenciales luego seleccionan entre los no-
minados mediante una votacién. Los miembros del consejo son nominados y elegidos de acuerdo con
su clase econdmica; los que son mds ricos son penalizados por no votar, mientras que los mds pobres
son excusados de algunas elecciones. Los sacerdotes y las sacerdotisas se seleccionan ya sea por herencia
o por suerte, porque se cree que ambos procesos estan controlados por los dioses. Puesto que todas las
cosas y las personas deben ser vigiladas en la mayor medida posible, debe haber una supervisién publica
y, por lo tanto, supervisores de todas las dreas: ciudad, campo y mercado. Los supervisores de cada una
de estas dreas son seleccionados de las clases més ricas por una combinacién de eleccidn y suerte. Todos
estan obligados a votar, y todos los ciudadanos tienen permitido asistir a la asamblea (que escucharfa
informes de la parte del consejo que recibe a los emisarios extranjeros), pero solo los miembros de las
dos clases mds ricas son penalizados por no asistir. Los oficiales a cargo de los concursos musicales y
gimndsticos son seleccionados por una combinacién de eleccién y suerte. En un extremo del espectro,



1. UTILIZAR LA FILOSOFfA PRESOCRATICA

reducidas o restringidas por el requisito de que los candidatos provengan de clases
econdmicas especificas, especialmente las dos mas ricas.?”

c. La necesidad de adaptar las leyes “invariables”
a las circunstancias cambiantes

Porque ellos son ancianos, el ateniense les recuerda a sus interlocutores (770b-c)
que necesitardn hacer legisladores (nomorhetai) de los guardianes de las leyes
(momophylakes) que han seleccionado para llevar a cabo sus disposiciones. La
aplicacion o ¢jecucion de las leyes establecidas en circunstancias cambiantes puede
hacer que estas cambien gradualmente. Para prevenir la corrupcidn de las leyes
a través de desviaciones graduales e inadvertidas, los guardianes deben entender
el fin u objetivo. Todos los esfuerzos deben estar dirigidos a permitir que cada
miembro de la comunidad —hombre o mujer, joven o viejo— adquierala virtud
del alma que corresponde a un ser humano (y asi se convierta en un buen hombre
(anér agathos]) por cualquier medio posible. No se le debe dar prioridad a nada
por encima de este fin —ni siquiera a la preservacion de la ciudad (770d)—.
Es evidente que los medios de educar a las personas para que se vuelvan
virtuosas, es decir, la ciudad y sus leyes, no se pueden sustituir a ni se pueden
preferir sobre la finalidad. Aun asi, la dificultad permanece. Los que tienen
el poder o la autoridad para establecer la ciudad (Clinias y sus colegas, por
ejemplo) no han recibido tal educacién parala virtud. Para que las asociaciones
politicas logren alguna vez sus objetivos, alguien no solo tendra que persuadir
a los seres humanos que cuenten con virtud o conocimiento incompletos de
instituir leyes diferentes de aquellas bajo las cuales han vivido. Puesto que
carecen de la educacidn necesaria, estos fundadores indudablemente cometeran

el funcionario més importante de todos, el supervisor de educacion, es elegido por los otros magistrados
por un perfodo de cinco anos. En el otro extremo, tantos ciudadanos como sea posible deben hacerse
jurados, porque aquellos que no comparten el derecho de juzgar no se consideran a si mismos parte de
la ciudad (Leyes 768b).

97 Cuando ¢l ateniense declara, “una eleccién hecha de esta manera mantiene un punto equidistante del
orden politico mondrquico y el democratico, en el medio de los que debe estar siempre el sistema po-
litico” (Leyes 756¢), vemos que el principio “mondrquico” que vio representado en Persia no era tanto
el gobierno de uno, sino ms bien el gobierno de aquellos que adquieren poder como resultado de su
propia virtud, y no porque sean hijos del anterior emperador. Como Aristételes observa en la Politica
1266as, no hay un principio “mondrquico” o gobierno de uno en la ciudad que esboza el ateniense, a
menos que uno atribuya ese “papel” o funcion al dios o al zous. Como Aristdteles argumenta al final del
libro 3 de la Politica, el imperio de laley es incompatible con, ¢ inferior a, el gobierno de un ser humano
completamente virtuoso y sabio. A diferencia de los reyes espartanos, ningtin cargo, en la ciudad en la
palabra del ateniense, estd reservado o restringido a un grupo especifico de ciudadanos por herencia o
por nacimiento.



52

LOS FILOSOFOS DE PLATON

errores y se les escapardn cosas. Sus trabajos tendrdn que ser corregidos por
quienes los siguen, pero estos seguidores también habran crecido bajo leyes
parcialmente defectuosas. Parece imposible establecer un conjunto de leyes
perfecto, y mucho menos mantenerlo en la prictica a lo largo del tiempo. La
necesidad de educar a los legisladores potenciales y el cardcter necesariamente
defectuoso de la educacién de estos persisten.”®

d. Los problemas planteados por la generacidn

En una palabra, el problema que confronta alos legisladores es el de la generacién.
Este problema toma varias formas diferentes.

En primer lugar y mas obviamente, el hecho de que haya generaciones significa
no solo que la composicion o la gente de la ciudad estd cambiando continua-
mente. El conocimiento extraido de la experiencia pasada debe ser comunicado
alas generaciones presentes y futuras de manera que les permita ejercer la virtud
en circunstancias cambiantes. Una aplicacién literal o mecdnica de las leyes no
serd suficiente; algunos miembros de la proxima generacién deben aprender a
ser prudentes.

Segundo, las generaciones futuras tienen que ser concebidas. Pero la concepcién
requiere la conjuncién de hombre y mujer, y también mantener una diferencia
entre los sexos que una educacién en virtud parece diseiada para superar por
medio de hacer que los miembros de ambos sexos sean lo més parecidos posible.
De hecho, parece haber una tensién entre la finalidad de la ciudad —hacer que
todos, tanto hombres como mujeres, sean lo més virtuosos posible— y uno de los
requisitos basicos para preservar la ciudad —la reproduccién—. Esta tension se ve
reflejada en una serie de vacilaciones en las tltimas especificaciones del régimen
educativo del ateniense: él aveces insiste en que los hombres y las mujeres deben
ser tratados exactamente de la misma forma, otras veces sugiere que las mujeres
deben realizar solo los ¢jercicios gimndsticos a los que estdn inclinadas (cf. Leyes
794d, 795d, 796¢, 8022, 804d-805¢). Las mujeres estdn excluidas del servicio
militar y otros cargos publicos durante los afios fértiles. Ellas no participan en
la vida publica de la misma manera o en la misma medida que los hombres.”

98 Cuando el ateniense regresa a lo que ahora llama “el principio de sus leyes” con lo sagrado, la divisién
de la tierra en s040 segmentos sefiala asi el cardcter ligeramente defectuoso del nimero o divisidn; se
puede dividir uniformemente por todos los niimeros entre 1y 12, excepto el 11 (Leyes 771b-c). No hay
un orden o arreglo perfectamente racional de la tierra y la gente en una ciudad. Cf. Benardete, Laws,
176-182.

99 Cf. Michael S. Kochin, Gender and Rhetoric in Plato’s Political Thought (Cambridge: Cambridge Uni-
versity Press, 2002), 88-90, 94-96.



1. UTILIZAR LA FILOSOFfA PRESOCRATICA

Los requisitos de la procreacién plantean otro tipo de dificultad para el legis-
lador. Entre los seres humanos, el impulso sexual no es simplemente instintivo
o automadtico. El coito no se produce por una orden. El deseo humano debe ser
despertado, luego dirigido y controlado. Como indican las leyes que obligan a
los hombres a casarse antes de los treinta y cinco afios, no todos son propensos
a contraer matrimonio. No todos los humanos se ven atraidos sexualmente por
los otros de manera igual e indiferente. Los matrimonios en esta ciudad son
arreglados por familias u hogares, pero el ateniense sugiere que se deben hacer
concesiones para las inclinaciones individuales. En las celebraciones mensuales
que permiten a los ciudadanos conocerse, los jovenes deben bailar con la menor
vestimenta posible dentro de los limites de la modestia, para que ellos y sus fami-
lias tengan més conocimiento a la hora de seleccionar parejas. Se les debe advertir
tanto a las personas como a las familias de no contraer matrimonio sobre la base
de la riqueza. Se debe alentar a los ciudadanos a aparearse con los de disposi-
ciones opuestas (como en el Politico, el valiente y apresurado con el moderado y
lento) para darle a la poblacién de la ciudad un temperamento equilibrado. Sin
embargo, en contraste con las ensefanzas explicitas de Socrates en la Repriblica
y el extranjero eledtico en el Politico, el ateniense reconoce que tales politicas no
pueden ser legisladas. A las personas no solo les pareceria ridiculo prohibir que
los hijos de los ricos se casen con los ricos; se enojarian por el intento de obligarlas

100

a aparcarsc con sus OpllCStOS en caracter incluso mas quc cn riqucza.

1) Regular las relaciones privadas entre los sexos: como utilizar y mantener la vergiienza.
Una vez que las parejas casadas forman unidades separadas con sus propias casas
y sirvientes, el problema de la regulacién publica del comportamiento privado se
vuelve mds severo, porque la mayoria de las personas se resistird a la invasién de
su privacidad (Leyes 799¢). Sin embargo, el ateniense afirma que “cl que piensa
promulgar leyes para ciudades y prescribir cémo sus ciudadanos deben vivir practi-
cando las cosas publicas y comunes, pero no cree que de la vida privada deba regular

oo La generacién también parece ser la fuente de corrupcion y decadencia en el mejor régimen de la Re-
priblica (s46a-547d). Sdcrates rastrea la corrupcion, sin embargo, a los guardianes que “olvidan” o no
pueden calcular el “nimero nupcial”. La existencia de tal nimero supone que los elementos a combinar
pueden reducirse de alguna manera a unidades conmensurables. El ateniense no sugiere que haya una
solucion numérica al problema de la generacion. El lo trata més en términos de la preocupacidn preso-
crdtica con la atraccién entre personas iguales, junto con la repulsién mutua de los opuestos, los cuales
pueden producir un desequilibrio al concentrar todas las cosas de un mismo tipo en un solo lugar, en
ausencia de arte. El arte con ¢l que el ateniense intenta remediar el desequilibrio que se producirfa en la
poblacién si pudiera seguir su inclinacidn natural para casarse y aparearse con semejantes es el arte de
la persuasion, y el ateniense reconoce explicitamente que el poder del arte de la persuasion o la poesia
en esta 4rea es limitado.

53



5S4

LOS FILOSOFOS DE PLATON

ni siquiera lo que sea inevitable... y supone que, aunque deje la vida privada sin
legislar, querran vivir respetando las leyes en el &mbito de la vida comtn y publica,
no razona correctamente” (780a). El problema que el ateniense ya ha notado en
el caso dela seleccién de compainieros es que los deseos y actos privados no pueden
ser sometidos por completo a una orden o a la compulsidn.

En Esparta, la regulaciéon publica del comportamiento de los hombres no
impidi6 que las mujeres se volvieran licenciosas en privado. En Creta, la separacion
de los sexos fomentd la pederastia. Las propuestas educativas del ateniense estan
disenadas principalmente para contrarrestar, si no completamente para superar,
los vicios mas notables de las ciudades de donde provienen sus interlocutores. El
busca aflojar de forma cautelosa y gradual el apego de los ancianos dorios a las
leyes de sus propias ciudades al guiarlos a contemplar arreglos incluso mejores.
Inicialmente no asocia la resistencia a la regulacién publica con el deseo sexual
masculino tanto como con la debilidad femenina. Apartandose de la critica a
Esparta implicita en las admoniciones y regulaciones diseiadas para prevenir
la concentracién de la riqueza en algunas familias a través del matrimonio,
una critica que se vuelve explicita en su discusién sobre el trato a los esclavos,
el ateniense pacifica a Megilo al elogiar la politica de su ciudad de no apoyarse
en las fortificaciones, sino en la capacitacién de los hombres para defenderla.”
Las comidas comunes que contribuyen a este entrenamiento probablemente
fueron descubiertas por accidente, pero fueron conservadas cuando la gente vio
lo mucho que contribuyeron a la defensa comtin. Aunque nadie lo ha propuesto
aun, el ateniense sugiere que las comidas comunes también deben extenderse a las
mujeres. Una ciudad que no entrena ala mitad de sus ciudadanos para contribuir
a su defensa reduce su fuerza a la mitad.

o1 La critica a Esparta con relacién a la esclavitud ocurre cuando Megilo vuelve a entrar brevemente en
la conversacién en 776b y el ateniense se dirige a él explicitamente, junto con Clinias, en 778d y 780e¢.
El ateniense explica que existe una controversia en torno a la forma correcta de mancjar a los esclavos.
Debido a que los seres humanos se resisten a la esclavitud, algunos argumentan que los maestros deben
tratarlos con dureza. Sin embargo, a la luz de las revueltas de los ilotas en Esparta y del hecho de que
los esclavos son miembros del hogar que, en ocasién, han probado ser mas fiables que otros miembros
de la familia, otros instan a la bondad. En lugar de respaldar el extremo severo ni el gentil, el ateniense
aboga por la moderacién —por el bien de los amos mas que de los esclavos—. Los ciudadanos no deben
aprender a ser arrogantes en su tratamiento de sus inferiores. Pero él insiste en que no deben destruir
el orden de la casa o la disciplina al tratar a sus sirvientes como iguales o bromear con ellos. Aunque
aboga por la moderacidn, el ateniense no propone ninguna restriccién legal explicita sobre la fuerza
que un amo puede usar para disciplinar a sus propios esclavos. Sin embargo, después de haber criticado
la esclavitud espartana, el ateniense elogia la ausencia de muros en Esparta (778b). También nota su
propia falta de habilidad para seguir un orden enteramente racional en la presentacion de las etapas
o los pasos mediante los cuales se establece una ciudad. No puede haber hogares sin casas, pero ¢l ha
abordado las partes del hogar y las relaciones que existen entre ellas antes de ocuparse de los edificios.
Un lector podria preguntar si puede o debe haber casas antes de que haya gente.



1. UTILIZAR LA FILOSOFfA PRESOCRATICA

Para demostrar la forma en que tal regulacién podria ser posible, el ateniense
pide a Clinias y Megilo que consideren cudnto ha cambiado y variado la vida
humana con el tiempo: en algunos lugares, los seres humanos se han comido
a otros, como animales; en otros lugares, se han abstenido de comer carne por
completo. Aunque ¢l no lo dice explicitamente, el mismo rango de comporta-
miento podria encontrarse en las relaciones sexuales humanas, que varian desde
la abstinencia total hasta el ser omnivoro (que incluye la bestialidad, asi como la
homosexualidad). Las tinicas cosas que permanecen constantes en la vida humana
son los tres descos basicos de comida, bebida y sexo, y los tres controles de esos
deseos: el miedo, la ley y el razonamiento verdadero (/ogos).

El problema que se hace evidente en las practicas educativas que el ateniense
defiende es que el entrenamiento gimnastico destinado a hacer a los ciudadanos
virtuosos por medio de la superacién de su miedo nativo o primario (790e-791a)
necesariamente debilita uno de los tres controles bésicos del deseo humano: la
verglienza. Al comienzo de la conversacidn, el ateniense admiti6 que la razén es
débil, por lo que las leyes solo son efectivas si combinan la razén con el placer o
el dolor. Puesto que la comida, la bebida y el sexo son todos fuentes de placer, el
fortalecimiento del verdadero razonamiento en forma de ley o de opinién publica
tenia que venir del dolor —el dolor que resulta de la desaprobacién publica o de
las sanciones fisicas y reales disefiadas para hacer efectiva esa desaprobacién—.
Pero, como el ateniense sefialé anteriormente (6 46¢-647b), la vergiienza (aidos) es
una clase de miedo. En la medida en que los ciudadanos se vuelven valientes y, por
ende, capaces no solo de soportar el dolor fisico sino también de vencer su temor
ala desaprobacién publica, tienden a volverse desvergonzados o inmodestos.**

Elateniense intenta evitar que la formacién en valentia produzca un compor-
tamiento desvergonzado de dos maneras. Primero, aunque prescribe los mismos
cjercicios para hombres y mujeres (a veces), separa los sexos a partir de los seis
afios. Sin embargo, se necesitan medidas adicionales. La separacién de los sexos
puede obstaculizar seriamente, si no impedir por completo, el comportamiento
heterosexual desvergonzado, pero los miembros de los dos sexos eventualmente
deben estar expuestos publicamente a la vista de otros para poder elegir parejas.
Los miembros de los dos sexos no pueden, por lo tanto, permanecer enteramente
separados unos de otros. Ademds, como se nos recuerda en la discusion de las
relaciones erdticas que sigue a la descripcién de la educacién, la separacién de
los sexos no impide ¢ incluso puede alentar la atraccién o el deseo homosexual.

102 El miedo a la vergiienza puede llevar particularmente a los varones a actuar de manera valiente, pero la
valentfa puede hacer que los miembros de ambos sexos sean indiferentes a la vergiienza.

103 Mientras que Megilo se opone explicitamente a la denigracion de su ciudad por parte del ateniense cuan-
do este sefiala que ninguno de los intentos de darles a las mujeres un régimen diferente al de los hombres

55



56

LOS FILOSOFOS DE PLATON

Para evitar que los ciudadanos se comporten de manera desvergonzada cuando sus
vidas sean tan publicas o comunes como sea posible, ¢l ateniense intenta trans-
formar la vergtienza que los seres humanos sienten ante la vista de los demés en
verglienza por, o una admisién de, su inferioridad ante los ojos de dios.

2) Supervisar el comportamiento de las mujeresy los nizios. Los actos virtuosos no
son verdaderamente virtuosos si son producto de la coaccién (cf. Leyes 730b,
822d-823a), por lo cual la educacién para la virtud no puede ser una cuestién
de ley (nomos), estrictamente hablando. Al igual que los intentos de persuadir,
pero no forzar, a las personas para casarse con aquellos que tienen disposiciones y
fortunas opuestas, las recomendaciones que el ateniense hace sobre la concepcién,
la crianzay la educacién de los ninos toman la forma de admoniciones o adagios,
exhortaciones y amenazas de deshonor por medio de la exclusion de ceremonias,
en lugar de juicios por actos ilegales seguidos de castigos.

Las mujeres y los nifios deben ser vigilados por los funcionarios ptblicos, no
solo durante las comidas comunes sino también en sus hogares. Las funcionarias
nombradas por los guardianes de las leyes visitardn los hogares de las parejas de
jovenes casados y “por medio de advertencias y amenazas haganlos abandonar su
error ¢ ignorancia” (Leyes 784¢). Si las funcionarias no tienen éxito, informardn
a los guardianes de las leyes, y si estos no logran persuadir a las parejas jévenes
para que cumplan con su deber, su fracaso al reformar a estas personas se hara
publico. Sin embargo, ni la publicidad ni el mando son suficientes para regular
el cuidado de los bebés una vez nacidos. Las enfermeras no solo se reirfan de las
leyes que les ordenan mecer, pasear y cantar a los recién nacidos para calmar
sus temores, sino que se rehusarfan a obedecerlas. No obstante, los legisladores
deben intentar persuadir alos amosy ciudadanos libres para que adopten y hagan
cumplir tales politicas por su cuenta.

La supervision publica y la instruccién de los nifos deben comenzar explici-
tamente a los tres afios. Las mujeres inspectoras deben designar a otras personas
para recolectar y supervisar los juegos de los nifios de tres a seis afos de edad
en los templos del distrito. Desde los seis hasta los dieciséis o veinte anos, las
mujeres jovenes deben reunirse para aprender el mismo tipo de ejercicios mili-
tares (equitacién, tiro al arco, lanzamiento de jabalina, resortera y uso de armas
pesadas) que aprenden los nifios. Los jévenes de ambos sexos deben aprender a

—Dbien sea en Tracia, haciéndolas pastoras o trabajadoras agricolas, es decir, el equivalente de esclavas,
en Atenas, haciéndolas administradoras del hogar, o en Esparta, déndoles la misma educacién pero no
las mismas responsabilidades ptblicas y militares que a los adultos— ha funcionado (80s5d-806¢), Cli-
nias se niega a expresar su propia opinion cuando Megilo y el ateniense coinciden en que las relaciones
homosexuales deben ser prohibidas (842a).



1. UTILIZAR LA FILOSOFfA PRESOCRATICA

bailar, completamente armados y acompanados por caballos, en las procesiones
en honor delos dioses. Una vez que los ejercicios apropiados y las canciones hayan
sido determinados por el legislador o los mayores debidamente educados, deben
ser santificados y nunca se deben cambiar.

3) Reemplazar las leyes con canciones o juegos”. “Que las canciones [#omoi] se nos
conviertan en leyes [#0720i]”, anuncia el ateniense (Leyes 799¢), lo que equivale
a decir que nuestras leyes se han convertido en canciones.** En lugar de ordenar
la vida de los ciudadanos como si ellos fueran esclavos, con 6rdenes respaldadas
por la amenaza del uso de la fuerza (como los regimenes dorios en el pasado), los
legisladores de la nueva colonia capacitardn a los ciudadanos para que disfruten en
el cumplimiento de sus deberes civicos. “Hay que vivir jugando algunos juegos —
elevando sacrificios, cantando y bailando— de manera de ser capaz de hacer que los
dioses sean propicios y poder rechazar y vencer en la lucha a los enemigos” (8o3¢).

Los ciudadanos de la nueva ciudad pueden creer que son victoriosos porque
sus oraciones han sido respondidas, pero el ateniense ha demostrado claramente
que podrén defenderse porque constantemente estdn practicando las habilidades
necesarias. Sin embargo, hay una razén para las practicas que recomienda que va
mas all4d de la adoracién o incluso una defensa exitosa de la ciudad. Los ciudadanos
adquieren la moderacién o el autocontrol como resultado no solo de las restric-
ciones puestas en su imaginacién y sus deseos, sino también de la inculcacién de
la nocién de que su destino, como individuos y como comunidad, no depende
de sus recursos o inteligencia, sino del favor de los dioses.

Si los seres humanos fueran tan maleables como el ateniense sugirié en su
relato de las variaciones en los alimentos (782a-783a) y el entrenamiento para ser
ambidiestro (794d-9s5d), tal régimen podria establecerse. Pero el ateniense nos
da varias razones para dudarlo. En primer lugar, evitar que ocurra algin cambio
en las canciones, juegos o pricticas es més dificil de lo que el ateniense admite
aqui. En su primera discusién sobre la musica (796¢), también habfa clogiado la
practica egipcia de santificar canciones para prevenir el cambio (656d-657a), pero
en esa discusion anterior observd que “toda la ciudad no cese nunca de encan-
tarse a si misma con las cosas que tenemos referidas, continuamente cambiadas
para que tengan también una gran variacién, de modo que los que cantan no se
harten de los himnos y encuentren placer” (665c). Al convertir las canciones en
leyes, el ateniense no admite la necesidad de hacer variaciones para evitar que
los ciudadanos se sientan saciados o aburridos. Tal vez cuenta con que los juegos

104 Como nota Pangle, “la palabra griega para ley, zomos, fue también la palabra para una forma de poesia,
una cancién cantada por un coro o por solistas con acompafiamiento de la citara (Cf. 700b)” (Laws,
526).

57



58

LOS FILOSOFOS DE PLATON

siempre son nuevos para las nuevas generaciones. Al describir los primeros juegos
de los nifos, admite que existe una tendencia natural a inventar o cambiar, una
observacién sugiere que la supervision de las cuidadoras podria ser mds represiva
de lo que parece al principio. El ateniense también plantea preguntas sobre el
alcance de la maleabilidad humana cuando insiste (802¢) en la importancia de
distinguir entre las canciones suaves y moderadas adecuadas para las hembras
y las melodias espléndidas y valientes apropiadas para los machos. Asi como es
necesario preservar dos sexos diferentes para propagar las generaciones futuras,
la ciudad necesita habitantes que tengan dos disposiciones opuestas. La ciudad
no sobrevivira si todos los ciudadanos se vuelven iguales.'>> Ademads, si los ciuda-
danos pudieran ser entrenados o condicionados para volverse tan intrépidos y
desinteresados como sugiere la imagen de la ciudad en juego del ateniense, ni el

106

valor ni la moderacién serian virtudes.
e. Lainstruccidn intelectual

Enellibro 3, el ateniense argumenta que las asociaciones politicas deben buscar,
sobre todo, desarrollar la inteligencia de sus ciudadanos, pero hasta el momento
no haincluido tal comprensién enla educacién delos ciudadanos de este régimen;
ha tratado a estos tltimos como titeres de los dioses. El ateniense reconoce expli-
citamente la necesidad de la instruccidn en escritura, musica y matematicas solo
después de que Megilo protesta con vehemencia frente a su sugerencia de que
los seres humanos confunden lo que es verdaderamente serio con lo que nolo es
cuando tratan la guerra (u otros temas de vida o muerte) como algo serio, en lugar
de tratar asi al dios, quien, en cuanto eterno, es la tinica cosa verdaderamente seria.
Para Megilo, esta afirmacidn constituye una degradacién de la raza (803c-¢).*7

ros Parece que Aristoteles toma su critica primaria de Platén en la Politica 1260b36-61a32 del propio Pla-
ton. Cf. Michael S. Kochin, “The Unity of Virtue and the Limitations of Magnesia’, History of Political
Thought 19,n.° 2 (1998): 125-141.

106 Elateniense afirma (Leyes 8oob-802a) que las canciones nunca deben incluir cantos finebres o lamentos,
los cuales sugicren que la muerte es mala o que la gente buena puede sufrir el mal; cualquiera de los dos
o ambos pueden despertar el miedo o la sospecha de que los dioses no son amables. Todas las canciones
deben, més bien, tomar la forma de oraciones. Los poetas deben supervisar para estar seguros de que
estas canciones sean oraciones, que oren por lo que es verdaderamente bueno y que honren a los dioses,
semidioses y héroes muertos. Al igual que en las tragedias, nadie puede ser considerado verdaderamente
bueno o feliz (y digno de ser honrado en una cancién) hasta que su vida haya llegado a su fin. Una vez
mds, al ateniense le preocupa que se les considere ridiculos en su intento de especificar el contenido de
las canciones (frivolas o poco serias).

107 Aqui el ateniense demuestra la misma tendencia a denigrar lo meramente “efimero” en la bsqueda de
conocimiento de, 0 unién con, lo eternamente inmutable que Aristofanes ridiculiza en el “presocratico”
sofista “Sécrates” en las Nubes.



1. UTILIZAR LA FILOSOFfA PRESOCRATICA

1) Por qué los profesores deben ser “extranjeros”. La ensefanza de las letras y los
numeros introduce un elemento “extranjero” en un régimen dorio. Desde el inicio
del didlogo, se ha contrastado el énfasis que hace el ateniense en la importancia
de educar ciudadanos inteligentes con la forma en la que los dorios enfatizan la
importancia de ganar guerras. Ya hemos visto algunas de las razones por las cuales
el fundador del régimen tendria que tener una educacién y una experiencia més
amplias de las que eran posibles en las ciudades dorias existentes. Sin embargo, no
es claralarazén por la que el ateniense dice que los instructores deben seguir siendo
extranjeros después de la fundacién de la ciudad. De acuerdo con la advertencia
que el ateniense dio a los ancianos acerca de proporcionar buenos ejemplos para
los jévenes, parece que los maestros también deben ejemplificar la excelencia que
la educacién que dicen proporcionar fomenta. Sin embargo, el ateniense insiste en
que los ciudadanos deben dedicar cada minuto del dia ala adquisicién de la virtud.
Por lo tanto, todas las funciones necesarias, pero no intrinsecamente deseables,
en este régimen deben ser realizadas por esclavos o por extranjeros. Mientras no
haya nada parecido a una comunidad filoséfica de amigos, la instruccién es por
el bien de los estudiantes, no de los maestros. Por tanto, estos tltimos debe ser
justamente compensados con el pago por su servicio.*® Pero el hecho de que los
maestros contintien siendo extranjeros indica que el desarrollo intelectual nece-
sario todavia no se ha integrado completamente en el régimen.'

2) La alfabetizacion y la introduccidn de las Leyes como texto. Para hacerse verda-
deramente virtuosos, los ciudadanos requieren instruccién en lecturay escritura,
musica y matemaiticas. No obstante, inmediatamente surge una pregunta con
relacion a la escritura: ;qué texto o textos se debe permitir leer a los ciudadanos?
Nada servirfa mejor como paradigma de la clase de escritura que deberia permi-
tirse, sugiere el ateniense, que un registro de la conversacién que estdn teniendo.
Al exigir a los instructores que conozcan ¢l texto (evaluando el conocimiento
que estos tienen sobre él) y que lo ensefien, el conocimiento de los principios
fundamentales del régimen se incorporard a su ciudad en la palabra.

Las dificultades inherentes a esta propuesta comienzan a hacerse evidentes si
preguntamos quién debe recordar esta conversacion, y mucho menos registrarla
por escrito. Solo si Megilo y Clinias logran que el ateniense se quede, como sugiere
Megilo al final del didlogo (Leyes 969¢), ¢l podria narrar esta larga conversacion

108 Podemosy debemos notar el contraste con Sécrates, quien, en la_4pologia, dice enfiticamente que nunca
le ensefi nada a nadie y por lo tanto no cobraba.

109 Sin algo de desarrollo intelectual explicito, admite el ateniense (Leyes 807a-b), el banquete, el canto
y el baile de los ciudadanos de su régimen, cuyas necesidades son atendidas por extranjeros y esclavos,
podrian compararse con los animales que se engordan como vacas para ¢l sacrificio.

59



60

LOS FILOSOFOS DE PLATON

aalguien més (como lo hace Sécrates al final del Protdgoras) o revisar el registro
escrito para verificar si hay errores (como se dice que Sdcrates hizo en el Teezeto).
Ninguno de los viejos dorios serd capaz de recordar todos los argumentos con
suficiente precision o detalle. La mayoria de los ciudadanos que habian estudiado
lalectura durante apenas tres anos entre los diez y los trece aflos tampoco podrian
leer y comprender el documento fundador.

“La erudicidn es peligrosa para los ninos” (811b). Se puede asumir que esta es
una segunda razdn para hacer que los instructores sean extranjeros; al ser foras-
teros residentes, tendrdn que irse después de veinte afios (es decir, dentro de
una generacion). No se debe permitir nada que esté entre el condicionamiento
completo o la supervisién y la comprensién completa en esta ciudad.

Cualquier cosa que se encuentre en el medio puede llevar a un ciudadano a
cuestionar las leyes sin entender las razones de ellas. Comienza a parecer que en
esta ciudad habrd un pequefio grupo de tutores que entienden los motivos de
lasleyesy otro grupo de ciudadanos, mucho mas grande, que basicamente hacen
lo que se les dice.

3) La miisica: las Leyes como la mejor y mds noble tragedia. Al igual que la alfa-
betizacidn, el ateniense sugiere que la formacién musical que reciben todos los
ciudadanos deberia restringirse. Al aprender a tocar melodias simples entre los
trece y los dieciséis anos, los jovenes no se convertirdn en intérpretes expertos,
sino en buenos jueces de las actuaciones de otros. En la musica, asi como en las
producciones literarias, el ateniense distingue a los destinatarios de los originadores.

La distincién entre publico e interpretacién también lo lleva a reconsiderar
una parte del entrenamiento gimndstico de los ciudadanos en la danza. Hay
diferentes tipos de danza: noble, vergonzosa y extética. El ateniense excluye el
tltimo, compuesto por movimientos desordenados y frenéticos, porque es total-
mente apolitico. Sorprendentemente, a la luz del énfasis anterior en restringir a
los poetas, el ateniense argumenta que los ciudadanos deberfan ver actuaciones
corales vergonzosas y comicas. “Pues no es posible comprender lo serio sin lo
ridiculo ni lo contrario sin todo lo contrario, si uno quiere llegar a tener discer-
nimiento, aunque, por otra parte, debe ser capaz de hacer ambas cosas si quiere
llegar a ser minimamente virtuoso” (816d-¢). Sin embargo, ellos deben aprender
solo como espectadores. Los ciudadanos no deben imitar y, por lo tanto, arries-
garse a adquirir habitos bajos; las comedias solo pueden ser interpretadas por
esclavos o extranjeros. No esta claro si se permitirdn las obras “serias”.

La respuesta mas explicita del ateniense a la objecién de Megilo de que estd
degradando la raza humana llega cuando les dice a los poetas serios, a quienes
describe como hombres divinos y “excelsos extranjeros” y a quienes se dirige
como “amigos”, que él y sus colegas dorios también son poetas, creadores “de la



1. UTILIZAR LA FILOSOFfA PRESOCRATICA

tragedia mas bellay mejor ... posible”. Su ciudad en la palabra es una obra poética
en la medida en que es una imitacién destinada a persuadir a su audiencia de
que representa “la vida mds bella y mejor” (817b). Esa vida no pertenece a un
individuo, como en la mayoria de las tragedias que nos sido legadas, tanto como
pertenece a una comunidad. Anteriormente, el ateniense habia descrito la vidaen
esta ciudad como un juego —el sacrificio, el canto y el baile en honor al dios— en
coros. Ahora él describe su trabajo como una poesia o una tragedia serias, tal vez
porque este incorpora una comprension del cardcter incompletamente racional
de la vida politica, si no de la humana. En contraste con las tragedias escritas
por otros poetas, la obra del ateniense no describe la conveniencia de alcanzar el
poder o lariqueza ilimitados —la tirania— ni hace que el placer de la mayoria sea
el estandar de excelencia (cf. Leyes 658d). En la medida en que los otros poetas
trégicos digan algo diferente a esto, concluye, sus obras no seran admitidas.

4) Las matemadticas: dividir explicitamente los pocos de los muchos. La diferencia
entre lo que unos pocos y la mayoria de los ciudadanos aprenderdn se vuelve
explicita en el caso de las matemadticas. Todos los ciudadanos necesitan saber
lo suficiente sobre los nimeros y el célculo, la geometria y la astronomia para
indicar la hora, realizar un seguimiento del calendario y emprender operaciones
militares. Solo unos pocos necesitan estudiar lineas, figuras y volimenes para
determinar cudles son conmensurables y cudles no." No todo se puede medir, al
menos no de acuerdo con un estdndar de medicién comun.™ Pero los pocos que
aprendan sobre las drbitas de los “dioses”, el sol y la luna, tienen que aprender,
contrariamente a la opinién griega actual, que los cursos de estas son regulares (y
por lo tanto matemdticamente calculables).” Sin embargo, en notable contraste

uo Planinc (Prudence, 161) ignora esta distincién al argumentar que Platén pretende que la ciudad repre-

sentada en las Leyes sea simplemente la mejor. Gran parte del argumento de Bobonich de que Platén,

en sus Leyes, admite que los no filésofos pueden llegar a ser virtuosos también depende de la afirmacién

de Bobonich (Utopia 107-109, 200, 392, 572n57) de que todos los ciudadanos recibirdn instruccién

sofisticada” en matemdticas y astronomia, aunque Bobonich admite que el ateniense dice (Leyes 818a)

que solo a unos pocos se les obligard a estudiar estos temas con precisién, como si pudiera haber una
instruccién “sofisticada” en matemdticas que no fuera precisa.

ur  En otras palabras, el extranjero ateniense no es tan cercano a los pitagéricos como lo es Timeo, por lo
menos de acuerdo con Taylor, en Commentary on Plato’s “Timaeus”. El ateniense quiere que los pocos
educados sepan que el mundo no estd simple y completamente organizado por el nimero. En el Mendn,
Sécrates le da a un nifio esclavo (!) una leccién similar. Sécrates no restringe el publico al que le ensefia
de la manera en que lo hace el ateniense.

2 Como sefiala Morrow (Cretan City, 482), las matematicas necesarias para demostrar la regularidad de
las 6rbitas son complejas. Erich Frank, Plato und die sogenannten Pythagoreer (Halle: Niemeyer, 1923),
15, argumenta que las pruebas necesarias no se desarrollaron hasta la época de Platén. Como hemos
visto, las afirmaciones sobre el cardcter completamente no matemdtico de los pitagéricos preplatdnicos



62

LOS FILOSOFOS DE PLATON

con Sécrates en la Repiiblica, el ateniense no argumenta que estos pocos deban
ascender de los que alli son cinco y aqui son tres tipos de estudios matematicos
para dedicarse a la dialéctica.” La palabra ni siquiera aparece en las Leyes.

f. Los limites de la educacidn a través del juego

Posponiendo hasta el final de la conversacion la discusion sobre la educacion de
los pocos que conservardn las leyes, el ateniense procede a hacer a una descripcion
resumida de los festivales que organizard la ciudad. Y en su descripcién de estos
festivales las tensiones o problemas fundamentales dentro del régimen educativo
que ha descrito salen a la luz.

1) Superar el miedo a la muerte con los juegos de guerra. El primer problema
tiene que ver con el miedo a la muerte. En la programacién y dedicacién de los
festivales, urge el ateniense, los dioses del inframundo se deben mantener sepa-
rados de lo celestial y sus celebraciones deben ser relegadas al duodécimo mes,
el de Plutdn. Tal separacidn, con su contraste implicito de luz y oscuridad, no
pretende sugerir que la muerte es mala. “Los hombres guerreros no deben tener
una mala relacién con un dios semejante, sino honrarlo, como si fuera siempre
el mejor para el género humano, pues la unién de cuerpo y alma no es de ningtin
modo mejor que la separacién” (Leyes 828d)."+ Sin embargo, en su descripcién
delos juegos de guerra en los que los ciudadanos deberian participar durante los
festivales, al menos mensualmente, el ateniense insiste en que los participantes
deben estar armados con armas letales, de modo que “el juego no carezca total-
mente de temor, sino que dé miedo y en cierta forma muestre al que tiene buen
dnimo y al que no” (830¢). La valentia frente a la muerte no es una gran virtud
si la muerte no es temible.

han sido cuestionadas enérgicamente por otros académicos. El llamado del ateniense a una prueba de la
regularidad matemdtica de los movimientos de los cuerpos celestes puede ser la primera, pero de ninguna
manera serd la unica improbabilidad histdrica, si no imposibilidad, que los lectores encontrardn en el
corpus platdnico. Platén les da a sus lectores muchos recordatorios de que los didlogos son producto
de la imaginacién y no informes histéricos de eventos reales.

u3  Los tipos de estudio matemdtico se agrupan en las Leyes segin su uso o leccién practica relevante; en
la Repitblica estan agrupados mds precisamente de acuerdo con las caracteristicas del objeto de estudio.
Tanto Laszlo Versenyi, “The Cretan Plato’, Review of Metaphysics 15, n.° 1 (septiembre 1961): 74; como
Gerhard Miiller, Studien zu den Platonischen Nomoi (Mitnich: C.H. Beck Verlag, 1951), 22-28, también
enfatizan la ausencia de la dialéctica en las Leyes al contrastar la educacién que el ateniense sugiere con
la que Sécrates propone en la Repriblica.

n4 Como saben los lectores de los didlogos platdnicos, Sécrates hace una afirmacién similar el tltimo dia de
suvida; en la Repriblica también argumenta en contra de la racionalidad del miedo a la muerte.



1. UTILIZAR LA FILOSOFfA PRESOCRATICA

Nadie nunca ha sugerido que una ciudad organice continuamente batallas
armadas de ciudadanos con el fin de mantenerlos preparados para defender la
ciudad de la agresién extranjera, reconoce el ateniense. Otras ciudades no han
adoptado esa practica por dos razones: 1) en la mayoria de las comunidades, los
ciudadanos estin demasiado ocupados tratando de enriquecerse para dedicarse
atiempo completo ala preparacién militar parala defensa comin, y 2) en todos
los demds regimenes, la (egoista) parte gobernante teme demasiado una rebelién
por parte de los ciudadanos como para armarlos y entrenarlos para luchar en
oposicidn a otros ciudadanos. Al instituir limites estrictos en la adquisicion de
riquezay al atender las necesidades de todos los ciudadanos, su régimen escapara
de la mayor fuente de divisién en el conflicto entre ricos y pobres. Su régimen
podrd, por lo tanto, inculcar la valentia de una manera sin precedentes al patro-
cinar las batallas armadas entre grupos de ciudadanos.

2) La dificultad de regular el eros humano por medio de la ley. Los deseos erdticos
de los seres humanos no se restringen tan fcil o efectivamente como sus deseos
econdmicos. Los limites en la adquisicién de riqueza y la supervision publica,
junto con el requisito de entrenamiento gimndstico continuo y los honores
otorgados a quienes ganan las competencias atléticas, no serdn suficientes para
prevenir la homosexualidad o el adulterio, aunque una ley que prohiba estos
dos estarfa de acuerdo con la naturaleza (Leyes 836c, 839a-b). Por naturaleza, las
relaciones sexuales dan lugar a la procreacion, pero el deseo sexual humano no
estd regulado por la naturaleza. Los seres humanos no consideran el compor-
tamiento de animales inferiores como ejemplar; si bien no existe un legislador
o una comunidad que considere que el amor homosexual o adultero sea viril
y, por lo tanto, trate de alentarlo, ese tipo de relaciones ocurren regularmente.
El ateniense primero afirma tener un arte (fechneé) que persuadiria a los seres
humanos para que se abstengan de tener relaciones extramatrimoniales como
lo hacen ahora con el incesto —al declararlo aborrecible no solo ante los ojos
de otras personas, sino ante los dioses—. Sin embargo, admite finalmente, un
entrenamiento gimnéstico riguroso (que lleva a algunos atletas a abstenerse de
las relaciones sexuales), una apelacion al orgullo de la gente (al observar que
deberfan poder ordenar sus propias vidas como lo hacen las aves), y la declaracion
de que tal comportamiento es impio pueden no ser suficiente para controlar los
impulsos erdticos de un joven apasionado. Si sus ciudadanos son corrompidos
por “cl resto de los griegos y la mayoria de los barbaros” (8 40¢), los guardianes
de las leyes tendrdn que establecer una segunda ley: el deseo sexual nunca debe
ser satisfecho sin vergiienza. En apoyo de tal ley, los guardianes pueden apelar
a la reverencia de los ciudadanos por los dioses, el amor por el honor y el deseo
no solo por el cuerpo sino por la nobleza del alma en el amado. Tal apelacion

63



64

LOS FILOSOFOS DE PLATON

podria ser considerada una oracién mas que una orden. La tinica regulacién que
los guardianes podrian hacer cumplir es

o bien que nadie ose tocar a ninguna persona noble y libre excepto el marido a
su esposa y no se atreva plantar simientes no consagradas y bastardas en concu-
binas ni, contra la naturaleza, la que no procrea en varones, o bien arrancamos
totalmente la prictica de mantener relaciones sexuales con varones, mientras
que, en el caso de las mujeres, si alguien copulara con alguna, que no sea con las
que llevaron a su casa con ayuda de los dioses y los matrimonios sagrados, sean
aquéllas compradas o poseidas de algin otro modo cualquiera, si legisliramos
que esa persona no tenga derecho a las alabanzas de la ciudad, como si de un
extranjero realmente se tratara. (841d-¢)™

En ambas versiones de la ley, el coito corporal entre varones estd prohibido.
En la primera, se toleraria la amistad masculina en aras de mejorar las almas de
los amigos; no hay relaciones corporales permitidas fuera del matrimonio. En la
segunda, las relaciones homosexuales estan prohibidas y cualquier adulterio hete-
rosexual conocido es castigado, aunque se reconoce implicitamente que algunos
ocurrirdn en secreto. El deseo sexual humano no puede ser enteramente reprimido
o controlado, irénicamente, porque no es simplemente instintivo o corporal.

¢Podrian las propuestas del ateniense evitar que la conducta sexual problemi-
tica caracteristica de Creta y Esparta surgiera en esta ciudad? Como en Esparta,
las mujeres reciben casi la misma educacién que los hombres, pero no prestan
servicio militar ni ocupan cargos publicos durante la mayor parte de su vida
adulta. ;Qué evita que se vuelvan licenciosas en la privacidad que disfrutardn
entre las comidas comunes mientras los hombres entrenan, pelean o supervisan?
La regulacién publica no solo de la acumulacién de la riqueza sino también de
los alimentos y bebidas limita el comportamiento licencioso en privado, y el
requisito de las comidas comunes para las mujeres agrega oportunidades para
una mayor supervision publica. A partir de los tres anos, los hombres vivirian
en publico desde el amanecer hasta el anochecer. Pero si todos los combates son
defensivos, deberfan regresar a sus hogares por la noche a menos que estén en
servicio de campo, donde seran supervisados por un oficial elegido por la tribu.
Se supone que los ciudadanos duermen lo menos posible para poder supervisar a
sus sirvientes (asi como, quizés, asus esposas € hijos). También estan las mujeres
inspectoras. Sin embargo, el ateniense admite que es imposible prevenir comple-
tamente las relaciones sexuales extramatrimoniales —ya sea entre el oficial y los

us  Elateniense usa una palabra literal para “fuerza’, biasaimetha, porque no hay persuasioén en el caso de
esta ley.



1. UTILIZAR LA FILOSOFfA PRESOCRATICA

jovenes que este elija en el campo o entre el amo y las esclavas en el hogar—."

Al exigir no solo que los ciudadanos nazcan de padres ciudadanos, sino también
g q p
que ellos mismos engendren otros, el ateniense busca evitar uno de los efectos
principales del vicio espartano —el agotamiento de la poblacién ciudadanaa lo
largo del tiempo— si no el vicio en si mismo."”
g p

g. Las limitaciones del régimen

1) La justicia imperfecta: un pueblo dividido de acuerdo con la ocupacion y el naci-
miento, en lugar de la naturaleza o el talento. Al haber demostrado que el deseo
humano puede moldearse, pero no puede estar totalmente controlado por la
formacién educativa, la habituacién y la persuasion, el ateniense vuelve a las
regulaciones econémicas que constituyen la base efectiva del régimen. Después
de su discusion sobre el cardcter necesario, pero limitado, de la regulacién legal
del eros humano, no nos sorprende verlo reafirmar la santidad de los limites y
la necesidad de castigar a quienes los violan. Si el deseo humano no reconoce
limites, deben aplicarse restricciones. Los limites deben establecerse no solo
entre las parcelas de tierra, sino también entre los diferentes tipos o clases de
personas en la ciudad.

Debido a que se supone que los ciudadanos se dedican por completo a la
busqueda delavirtud, no pueden practicar ningtin otro arte. Tampoco deberian
permitir que sus sirvientes domésticos o esclavos trabajen como artesanos, es
decir, que practiquen dos artes o actividades. Puesto que las artes productivas o
instrumentales no se practican por su propio bien, sino solo por lo que se puede
ganar de ellas, tales artes deben ser realizadas solo por residentes extranjeros. Estos
artesanos y comerciantes deben vivir en dreas separadas e irse después de veinte
afios, para que sus practicas y opiniones no corrompan el comportamiento y las
actitudes de los ciudadanos.

u6 En una discusién anterior sobre las comidas comunes para las mujeres, el ateniense llegé a la conclusién
de que “nunca se realizarfa quizds con suficiente exactitud, mientras las mujeres, los nifios, las casas pri-
vadas y todo eso estuvieran organizados privadamente [...]. Pero lo que viene en segundo lugar después
de aquello... si lo lograramos, se realizarfa de una forma muy apropiada” (Leyes 8o7b).

uy Elateniense hace explicitos estos requisitos en 930a-d. Cf. Aristételes, Politica 1270a34. En el Banguete
y el Fedro, Sécrates “cura” el vicio cretense (pero de ninguna manera limitado a esta regién) al instar a
sus interlocutores a que sublimen y, por lo tanto, eleven sus deseos corporales pederastas hasta conver-
tirlos en amistades filoséficas. La doble formulacion del ateniense de la ley sobre el eros no descarta el
fomento de la amistad masculina en aras de la mejora del alma, pero la ignorancia de la filosofia de sus
interlocutores le hace dificil, si no imposible, sugerir explicitamente tal opcién. Los lectores deben de-
cidir, cuando llegan al final del didlogo, si los descos de Clinias podrian ser satisfechos por la institucion
del Consejo Nocturno. Megilo acepta explicitamente la ley de dos partes del ateniense que regula las
relaciones eréticas, pero Clinias se abstiene de manera igualmente explicita.

6s



66

LOS FILOSOFOS DE PLATON

Cada persona deberia practicar un arte, explica el ateniense, porque la
naturaleza humana apenas permite que alguien haga més de una cosa precisa-
mente. Asi, enuncia el principio sobre el cual S6crates construye su ciudad en
la palabra en la Repiblica, pero aplica ese principio de manera muy diferente.
En el régimen del ateniense, las tareas no se asignan sobre la base de la aptitud
natural, como en la Repiiblica. Las tareas se asignan en funcién del nacimiento
(ciudadano, esclavo o extranjero), es decir, de forma accidental (no elegimos
a nuestros padres) y convencionalmente definida. La divisién del trabajo no
se plantea ni se defiende como una cuestién de justicia; es simplemente un
medio para preservar la relacién entre el fin o propdsito de la ciudad, el logro
de lavirtud y la provisién de los medios, bienes y servicios necesarios. Pero en
la medida en que la divisidn de tareas y el estatus que la acompana no se basan
en aptitudes o logros naturales y no son justos, los medios institucionales
que usa el ateniense para suministrar los bienes necesarios para permitir que
algunas personas se vuelvan virtuosas socavan la finalidad de la organizaciény
el funcionamiento de la ciudad —que todos los ciudadanos sean tan virtuosos
y, por lo tanto, tan justos como sea posible—.

2) La necesidad de castigos. Desde el comienzo del didlogo, el ateniense ha insis-
tido en que los seres humanos no pueden ser gobernados solo por la razén. La
atraccién del placer y la aversién al dolor que compartimos con otros animales
es demasiado fuerte. Por lo tanto, para poner orden en la vida humana, las leyes
deben combinar las directivas de la razén con apelaciones al placer en preludios
persuasivos y respaldar sus 6rdenes con amenazas de castigo doloroso. Precisa-
mente porque las leyes representan tal combinacién de razdén y apelacion a las
pasiones, el ateniense, al esbozar su ciudad la palabra, se ha visto obligado a admitir
que estas por si solas nunca hacen que los seres humanos sean completamente
prudentes, inteligentes o virtuosos.

C. Remediar los defectos de la ley per se:
el problema del thymos

En los tltimos cuatro libros del didlogo, el ateniense muestra que las leyes —o
los legisladores que las formulan y los guardianes que las aplican— deben tratar
de compensar la diferencia entre laley y la razén de cuatro maneras diferentes.
Primero, a la hora de determinar las sanciones para los infractores de la ley,
esta debe tratar de hacer que ellos se vuelvan justos persuadiéndolos de no
repetir la infraccién, o —si resultan ser intratables— debe tratar de purificar
la comunidad de quienes la contaminarian exilindolos o matdndolos, para asi



1. UTILIZAR LA FILOSOFfA PRESOCRATICA

disuadir a otros de seguir el ejemplo de los criminales. Los castigos también
deben disefiarse para sofocar la ira de los ciudadanos que han sido perjudicados
y asi restablecer la amistad entre ellos y los acusados, si se quiere preservar la
comunidad. Segundo, los legisladores deben compensar la diferencia entre
el conocimiento o la inteligencia y la sabiduria de los ancianos que supuesta-
mente estd incorporada en las leyes al mostrar el modo en el que la adoracién
de los dioses se basa en un orden natural observable. Si no se proporciona una
explicacion de los fundamentos de las leyes en un orden racional, los jévenes
se rebelaran ante la orden de honrar y obedecer a sus mayores simplemente
porque son mayores, y los ancianos se enojaran con los jévenes rebeldes. Esta
divisién intergeneracional también amenaza la preservacién de la comunidad.
Tercero, puesto que son incapaces de entrenar o moldear a los seres humanos
por completo, las leyes deben prohibir a los ciudadanos participar en acti-
vidades comerciales que amenacen con despertar su codicia o participar en
discursos o acciones —desagradar a los nifios o ridiculizar a sus companeros,
por ¢jemplo— que de nuevo despierten laira de los demds. Finalmente, debido
a que las leyes en si no comunican de forma clara o completa las razones por
las que existen, aquellos que estdn encargados de aplicar y mantenerlas deben
recibir una educacion extralegal. La pregunta que surge es si es posible educar
alos hombres mds jévenes sin despertar la ira de sus mayores.

1. POR QUE SON NECESARIOS LOS CASTIGOS

Como lo indica este bosquejo provisional de los contenidos del ultimo tercio
del didlogo, la psicologia en la que el ateniense ha basado sus sugerencias hasta
ahora es incompleta. Utilizando su imagen del titere como modelo, ha tratado a
los seres humanos como si a estos se les pudiera controlar tirando de las cuerdas
del placer o dolor.” El no ha tenido suficientemente en cuenta el enojo (thymzos)
que sienten los ciudadanos hacia los que violan la ley. El ha asumido que esta ira
simplemente los haria ansiosos por ayudar a los magistrados allevar alos criminales
ante la justicia (Leyes 730d, 731b-d). El ha admitido que los intentos de regular
el matrimonio y la crianza de los hijos con leyes despertarian tanto el desprecio
como laira delos ciudadanos (773¢, 790a) y ha intentado evitar que esto ocurra

u8  Arthur J. Jacobson, “The Game of the Laws”, Political Theory 27, n.° 6 (diciembre 1999): 769-788, hace
énfasis en los calculos del placer y el dolor en las Leyes al analizarlos en términos de la teorfa de juegos
contemporanea. Para una critica paralela de las presuposiciones psicoldgicas de la teorfa de juegos, véase
Catherine H. Zuckert, “On the Rationality of Rational Choice”, Political Psychology 16, n.°1 (1995):
179-198.

67



68

LOS FILOSOFOS DE PLATON

al hacer que la regulacién de la vida familiar sea un tema de costumbres, en lugar
de un asunto de derecho con sanciones adjuntas. Ahora admite, aunque solo sea
indirectamente, que la ira que sienten los ciudadanos por aquellos que, segin
ellos, les han perjudicado amenaza con destruir a la comunidad tanto como, si no
mds que, el amor excesivo por si mismos que lleva a los seres humanos a tratar de
tomar més de la parte justa de los bienes comunes. Por lo tanto, las leyes deben
formularse y hacerse cumplir con miras tanto a mitigar esta ira tanto como a
prevenir la injusticia que la provoca.”

El ateniense admite que la necesidad de un c6digo penal es en cierta forma
vergonzosa, pero observa, “dado que no legislamos, como legislaban los antiguos...
legisladores, que lo hacfan para los héroes, hijos de dioses... ahora legislamos
como hombres para simiente de hombre” (853¢). Desde el principio del didlogo
¢l ha insistido en que los seres humanos no son receptivos a la regla de la razén
de manera simple; algunos solo pueden ser controlados con fuerza o, en tltima
instancia, asesinados. Ahora dice explicitamente: “Las leyes... surgen, las unas,
para los hombres de provecho, por ensenarles de qué manera deberian relacio-
narse unos con otros para habitar juntos de manera amigable, pero las otras para
los que rechazan la educacién, porque poseen una indole resistente y en absoluto
amollecen como para no caer en la maldad integral” (880d-¢). Incluso aquellos
que son educados para convertirse en gobernantes o guardianes de las leyes deben
ser restringidos por laamenazade cxposicién y castigo, porque “no nace ninguna
naturaleza humana capaz de conocer lo conveniente para hombres en lo que ataie
al orden politico y, conociéndolo, no sélo poder sino también querer hacer lo
6ptimo” (87sa). El apego que los seres humanos tienen con ellos mismos y sus
intereses privados es demasiado fuerte. Si tal ser humano existiera, ¢l o ella no
estarfa sujeto a la ley, porque “en efecto, ni la ley ni ningtin orden es mejor que
la ciencia, ni es justo que la inteligencia obedezca a nada ni sea esclava de nada”
(875¢-d). Larazén por la que debemos elegir lo que viene en segundo lugar —el
orden y la ley, que ven y miran la mayorfa de las cosas, pero son incapaces de
verlo todo— es que no existe una persona completamente inteligente o sabia
que pueda hacerse cargo. Por lo tanto, el problema que preocupa al ateniense en
el altimo tercio del didlogo es: ¢cdmo puede la ley no solo educar sino también
restringir a quienes la hacen y la aplican?

9 Aunque cita el pasaje relevante del libro 9, Bobonich, en Uropia, no nota el cambio en las bases psi-
colégicas de las leyes. El mantiene que la comprensién tripartita del alma en la Repiiblica se ha dejado
aun lado en las Leyes. Al igual que la razén y el desco, el thymos estd presente en las Leyes. Sin em-
bargo, tiene un estatus algo diferente del que tiene en la superficie del argumento de la Repriblica, en
donde Sécrates argumenta que el Zhymos sirve para ayudar a la razén en el control de los descos. En
las Leyes, el ateniense reconoce que el #hymos en si puede causar disrupciones; por eso busca medios
para mitigarlo.



1. UTILIZAR LA FILOSOFfA PRESOCRATICA

a. Reemplazar la venganza con la reparacién y la reconciliacién

Debido a que son incapaces de predecir todas las exigencias o prever los efectos
de todas las medidas que implementen, los guardianes de las leyes deben expe-
rimentar con el funcionamiento y la aplicacidn de las leyes durante diez afios, y
luego ponerlas en piedra, por asi decirlo, al santificarlas. Ya que ni ellos, los funda-
dores, niaquellos que aplicardn, conservardn y modificardn su trabajo poseen un
conocimiento completo, el régimen en su conjunto considera al dios (o 7zous, aqui
como la destilacidn de la experiencia préctica) como su primer principio —su
origen, justificacién y meta—. Un residente que roba del templo demuestra su
incapacidad paraaprender esta leccién o principio mds fundamental. Su crimen
es tratado como el primer y mds serio crimen contra la ciudad, peor incluso que
sembrar las semillas de la sedicion.

En este, como en todos los delitos menores, el enjuiciamiento y los castigos
tienen el propésito de ser educativos. En contraste con el juicio de Sécrates por
la ciudad de Atenas, el ateniense recomienda que los ciudadanos acusados de
estos crimenes no sean juzgados por una asamblea popular sino por un “tribunal
supremo” mds informado y experimentado compuesto por guardianes de las
leyes junto con jueces seleccionados de otros tribunales inferiores. Tanto los
argumentos como los veredictos de los jueces deben presentarse en publico alo
largo de tres dias; no habra un veredicto inmediato, posiblemente basado en la
emocién. La razén deliberativa debe gobernar. Si la persona condenada es un
esclavo o un extranjero, serd azotado y su rostro desfigurado antes de ser asesinado
y su cuerpo desnudo serd arrojado mas alld de las fronteras; si es un ciudadano, no
se le desfigurard, sino que simplemente serd asesinado y desechado de la misma
manera, sin fama, para servir como ejemplo negativo para otros. Tales castigos
benefician a la ciudad de dos maneras, explica el ateniense; ambos disuaden a
otros de comportamientos similares y liberan a la ciudad de personas malas.
Sin embargo, los lectores de Platdn deberian observar la tensién entre las leyes
formativas y las punitivas del régimen. La educacién que el ateniense prescribi6
pretendia superar el miedo a la muerte y asi hacer que los ciudadanos fueran
valientes, pero vemos que la ley penal depende de la persistencia de ese temor en
los corazones de todos.

Después de abordar el robo del templo, el ateniense se dedica a tratar todo robo
de manera sumaria. Si son condenados, los ladrones deben pagar a sus victimas
el doble del valor de lo que han robado. La prisa y la simplicidad con las que
inicialmente trata el crimen y el castigo de este reflejan la creencia del ateniense
de que todo crimen es involuntario, resultado de un error en el juicio; estos
errores tienen su origen en el amor propio que lleva ala mayoria de las personasa
preferir sus propios placeres y, por lo tanto, a buscar los medios para satisfacerlos

69



LOS FILOSOFOS DE PLATON

(dinero) a expensas del bien comun. Clinias sefiala que casi todos los legisladores
diferencian los delitos y los castigos en términos tanto de la importancia de los
objetos como del cardcter del criminal. Pero el ateniense le recuerda que “la ley
nunca se ha hecho correctamente” (Leyes 857¢). El modelo ha sido el del médico
esclavo que da drdenes con amenazas de sanciones por incumplimiento, en lugar
de tratar de educar a sus pacientes para que sigan su consejo voluntariamente.
Aquellos que establecerfan leyes deben ser educados. Admitiendo, en efecto, el
cardcter defectuoso de sus propios esfuerzos hasta este punto, el ateniense les dice
a sus interlocutores, “nos estamos convirtiendo en legisladores, pero, en cierta
medida, no lo somos todavia” (859¢). Gracias a su concepcidn errénea de la ley
como orden y no como educacidn, practicamente todos los legisladores pasados
—poetas tales como Tirteo y Homero, asi como los estadistas como Licurgo y
Solén— han distinguido erréneamente entre delitos voluntarios e involuntarios.
Al igual que S&crates, el ateniense insiste en que nadie se hace dano de buena
gana y en que ser injusto es hacerse dano a uno mismo. La penalizacién pric-
ticamente automdtica que se deriva de la injusticia (716b, 728b) es ser privado
de la compaiia de personas buenas y obligado a asociarse con otros personajes
malos. Esa pena virtualmente automatica o divina se refleja, si no se duplica, en
las penas de exilio o muerte que propone el ateniense.”°

En lugar de tratar de distinguir los delitos voluntarios de los involuntarios,
los legisladores deberfan distinguir el perjuicio (6/abe) de la injusticia (adikia), es
decir, separar el dafio sufrido del cardcter de quien lo causé. En casos de lesiones,
la ciudad debe intentar compensar a la victima de tal manera que se restablezca
la amistad entre ellay el agresor. En casos de injusticia, la ciudad debe intentar
primero curar a los malhechores o, si resultan incurables, expulsarlos. Incluso en
el caso delainjusticia, el propésito del castigo no es simplemente “rehabilitar” al
criminal; es restablecer las buenas relaciones o la amistad entre los ciudadanos.™
El ateniense define la injusticia como “la tirania del coraje en el almay el miedo,
el placer y el dolor, las envidias y los descos... mientras que, en lo que hace a la
opinidn acerca de lo éptimo, hay que decir que es justo todo lo que se haga de
la forma en que la ciudad o ciertos particulares piensen que se dard lo éptimo
siempre que esa opinidn se imponga en las almas... aunque se produzca algiin

o Elencarcelamiento también representa una forma en que los individuos problemdticos son removidos de
la sociedad de los buenos ciudadanos. Si, como afirma Stalley (Introduction, 138), Platdn fue el primero en
sugerir tal pena (la cual las autoridades griegas no usaban como una pena per se, aunque encarcelaban a las
personas que esperaban el juicio), él est4 extendiendo el principio general.

21 Lamayorfa de comentaristas sobre esta seccién no han reconocido la segunda funcién del castigo. Véa-
se, por ejemplo, Trevor Saunders, “Penology and Eschatology in Plato’s Timacus and Laws’, Classical
Quarterly 23 (1973): 232-244; y Stalley, Introduction, 137-165, aunque Stalley enfatiza, a diferencia de
Saunders, que las penas no apuntan simple o tnicamente a curar al criminal.



1. UTILIZAR LA FILOSOFfA PRESOCRATICA

dano” (864a), si bien, sefiala, muchos consideran que este tltimo es un ejemplo
de injusticia involuntaria. Debido a que las leyes humanas nunca son tnicamente
producto del conocimiento, sino que siempre involucran la opinién vy, por lo
tanto, la posibilidad, si no la probabilidad, de errores en la aplicacién, sino en la
articulacion, el ateniense reconoce que la ley nunca podria considerarse justa si
la justicia exigiera conocimiento de lo que es correcto sin errores.

En ladiscusién sobre los delitos violentos, vemos que el problema que enfrenta
un legislador al disefiar un cédigo penal no es simplemente cémo tratar o curar al
criminal. La ley también debe reconocer que se cometi6 un error para satisfacer
la posible ira de las victimas y sus familias. Por esta razdn, incluso las lesiones
no pueden ser compensadas simplemente por una devolucidn en especie; las
victimas deben recibir algo mds. El asesinato plantea una dificultad particular.
Tomar lavida de alguien puede parecer una forma especialmente atroz de robo,
pero ;cdmo podria compensarse ese robo no solo una sino dos veces? En el caso
de los esclavos, podria ser posible reembolsar al propietario el doble del valor de
mercado de su propiedad perdida. Sin embargo, eso no seria posible en el caso
de un ciudadano y su familia (aunque algunos tedricos contemporénecos de la
eleccién publica creen que se puede establecer un precio para cualquier cosa).
En lugar de considerar la muerte de un conciudadano como un perjuicio que
requiere una compensacion, el ateniense distingue las causas de la muerte en
términos de grados de injusticia. Los castigos varian en consecuencia, aunque
el ateniense no siempre explica las razones. Aquellos que maten en el desem-
pefo de su deber publico —por ejemplo, participando en juegos de guerra—
no deben sufrir penalidades, sino simplemente someterse a una purificacién
ritual (los muertos han sido sacrificados por el bien de la comunidad, no por los
descos egoistas del perpetrador). Los médicos cuyos pacientes mueran a pesar
de los esfuerzos para curarlos serdn declarados por ley como no contaminados
(presumiblemente para que los médicos sigan siendo capacesy estén dispuestos
a intentar curar a otros). Los ciudadanos que maten accidentalmente a otras
personas libres deben mantenerse alejados de los lugares frecuentados por sus
victimas involuntarias durante un afio (para que no despierten los recuerdos y la
irade los que amaron a los fallecidos). Aquellos que maten con ira deben sufrir
la deshonra del exilio, pero se les permite regresar en dos anos si mataron con
rabia inmediata y en tres afios si el asesinato fue premeditado. A pesar de que
la injusticia no es, estrictamente hablando, involuntaria, el ateniense reconoce
que laira efectivamente atrapa a las personas. La sancién constituye un periodo
de enfriamiento no solo para el perpetrador, sino también para los amigos y
familiares de su victima. El objetivo deseado es una reconciliacién. El grado en
que el ateniense subordina los medios a los fines se ve reflejado en la relativa
indulgencia con la que trata los crimenes capitales violentos. Sin embargo, esa



LOS FILOSOFOS DE PLATON

indulgencia tiene limites. Si el perpetrador repite su crimen, debe ser desterrado
permanentemente.”* El ateniense también reconoce que cuando ocurren asesi-
natos dentro de las familias, la reconciliacién es improbable. Los que matan a
nifos, hermanos o cényuges no solo deben ser desterrados, sino que también
deben separarse de sus familiares cuando regresen. Los que matan a los padres,
incluso en defensa propia, deben ser asesinados. Después de los dioses y los
semidioses, los ancestros de uno son sagrados.” De hecho, vemos cada vez més
que en la medida en que las leyes no estdn y no pueden estar basadas inicamente
en larazén o el conocimiento, la edad, con su supuesta experiencia superior, se
convierte en el sustituto.

Aquellos que matan a otros para satisfacer sus propios descos o por envidia
reciben un trato mas severo que los que matan en ataques de rabia, porque los
deseos y la envidia tienden a ser mas calculadores y a durar més tiempo. Tales
crimenes parecen ser voluntarios; segun el ateniense, son més injustos y, como
el miedo, tienen motivos mis comunes, que deben ser contrarrestados con mds
fuerza. Los asesinatos cometidos por deseo o envidia deben tratarse de la misma
manera que el robo del templo; deben ser juzgados por el mismo tribunal y tener
los mismos castigos. Los crimenes en aras de la ganancia representan la misma
inversién de los principios fundamentales del régimen: poner el amor propioy el
placer por encima de la virtud y del (los) dios(es). La pena es la muerte o el exilio
perpetuo porque no existe la misma esperanza de que el calor de la ira se enfrie
con el paso del tiempo, o de que haya una reconciliacién a largo plazo entre el
criminal y los que ha perjudicado.

La pena por el asesinato de un miembro de la familia a sangre fria es ain més
grave. Alguien que sea condenado por matar a un familiar no solo debe ser conde-
nado a muerte; él o ella también debe ser privado de su identidad individual,
localizable en la familia. Tras la ¢jecucidn, el cuerpo desnudo debe ser llevado
a un cruce determinado fuera de la ciudad, donde cada uno de los magistrados

22 Sospechamos que el delincuente reincidente es desterrado en lugar de ser asesinado, para que no haya
una excusa para comenzar un ciclo de asesinatos en venganza.

123 Al leer esta seccién, vemos que el ateniense responde a muchos de los problemas dramatizados en las
tragedias —el asesinato por parte de Agamenén de su hija, el de Agamendn por parte de Clitemnestra,
el de Clitemnestra por Orestes, el homicidio furioso por parte de Edipo de su propio padre, el de Medea
de Jasén y a sus hijos, y la batalla por Tebas de Polinices y Etéocles—. El ateniense no nombra ni cita
ninguna de estas obras, en parte porque las obras que todavia existen son posteriores a la fecha dramatica
de las Leyes. Sin embargo, las historias se conocfan y la presentacion del cédigo penal del ateniense es
mds bien explicitamente una critica a la comprensién de la justicia como retribucién (como fue criticada
por Esquilo en su Orestiada). Las indicaciones del ateniense —y estas son incompletas— de la forma
en que estos problemas podrian resolverse a través de la ley podria ser otra razén por la que reclama que
las Leyes son “la tragedia més bella y mejor”.



1. UTILIZAR LA FILOSOFfA PRESOCRATICA

debe tirar una piedraala cabeza (y asi borrar la cara, la caracteristica mas identi-
ficable) y el cuerpo luego debe ser llevado a las fronteras del pais, donde debe ser
arrojado, sin enterrar. Alguien que se niegue a reconocer los lazos familiares no
tiene lugar en esta ciudad. Un suicida, al no haber danado a otro, sera enterrado,
pero en un lugar sin compaiia ni identificacion. Las bestias ¢ incluso las cosas
sin vida que accidentalmente causen la muerte de un ciudadano también serdn
(si bien cémicamente) procesadas y, si son declaradas culpables, son asesinadas
y expulsadas —presumiblemente para satisfacer la ira potencial de la familia
en duelo (se sabe que los seres humanos, de manera irracional pero iracunda,
patean las heces con las que se han tropezado) —. Debido a que la familia, con sus
vinculos afectivos y econémicos, es la unidad fundamental del régimen, aquellos
que matan a los intrusos para preservar sus propiedades, esposas o hijos de un
ataque deben ser tan inocentes como los soldados que defienden la ciudad de los
ataques sorpresivos que vienen del extranjero.

b. Imponer el respeto por los mayores

El ateniense habia admitido de paso que los ciudadanos de su régimen proba-
blemente nunca serfan perfectamente criados y educados mientras existieran
los hogares privados (Leyes 807b). Sin embargo, en su descripcién del cédigo
penal, ahora indica que donde hay hogares privados la integridad de estos debe
preservarse, sobre todo, porque son la fuente no solo de la existencia individual,
sino también de la preservacion del régimen. A pesar de que habia argumentado
anteriormente (729b-c) que los mayores deberfan educar y educarfan alos jévenes
de forma efectiva con el ejemplo mas que con el precepto, su c6digo penal dejaen
claro que los jévenes no tienen derecho a resistirse a las exigencias irrazonables
o incluso a los dafios corporales a manos de sus padres.

Al pasar de los actos violentos que causan la muerte a la cuestion de las heridas,
el ateniense les recuerda a sus interlocutores que la necesidad de leyes surge de los
limites de la inteligencia humanay nuestra incapacidad de liberarnos por completo
del amor propio. Debido a que los tipos de lesiones o heridas que las personas
pueden infligirse mutuamente son tan numerosos y variados, es imposible que los
legisladores especifiquen todas las respuestas o remedios apropiados. El ateniense se
limita, entonces, a enunciar dos o tres principios basicos. Primero, si tales disputas
deben resolverse en el tribunal, la constitucién y el cardcter de los procedimientos
judiciales deben reflejar el régimen. En los buenos regimenes compuestos por ciuda-
danos bien educados, los procedimientos y juicios deben ser tan publicos como
sea posible. Sin embargo, si los ciudadanos y los jueces que estos seleccionan no
estdn bien educados, dicha publicidad producird resultados atin més injustos. En
segundo lugar, aunque las heridas en cierta medida pueden tratarse como lesiones,

73



74

LOS FILOSOFOS DE PLATON

y se puede compensar a los individuos, las familias y la ciudad por la pérdida, en
el caso de las familias, las heridas deben tratarse como delitos capitales y ser casti-
gados con la muerte o el exilio. Como indica la necesidad de que los guardianes de
las leyes reorganicen o elijan una familia sucesora para administrar cada una de las
so4o parcelas cuando un jefe de familia muere sin dejar un heredero, aquel que
ataca a la familia ataca o perjudica la base del régimen.

En la Repiiblica Sécrates intenta convertir a la ciudad o a sus guardianes en
una gran familia (si bien no individual) al instituir una comunidad de mujeres
y ninos; en las Leyes, el ateniense intenta convertir a la ciudad en una gran
familia con respecto al castigo. Al haber admitido la imposibilidad de que los
seres humanos compartan todas las propiedades, asi como la imposibilidad de
controlar por completo la atraccién erdticay las relaciones sexuales, el ateniense
recurre a una regla generalizada de los ancianos y a una aplicacion generalizada
de la misma. Concluye su discusion sobre el castigo declarando:

Es necesario que todo hombre, joven y mujer piense siempre acerca de esto que
lo més anciano es tenido en mucha més honra que lo més joven tanto entre los
dioses como entre los hombres que van a salvarse y a ser felices. Es vergonzoso
y odioso a dios ver que en una ciudad uno més joven maltrata a otro mayor.
Por el contrario, para todo joven es conveniente soportar con buen dnimo la
ira de un anciano que lo golpea, depositando esa honra para su propia vejez...
Todo habitante debe respetar al mayor que ¢l tanto en sus obras como con su
palabra. (879¢)

Todas las personas tienen la responsabilidad no solo de respetar, sino de
defender a cualquier miembro de una generacién anterior como si esa persona
fuera un padre o una madre.

Siempre que una persona ose golpear a un padre, una madre o a los padres o
madres... sin ser presa de un arranque de locura, el que se tope con esa situacion
deberd ayudar... y el meteco extranjero que preste ayuda debe ser invitado a los
asientos de honor en los certdmenes, pero si no ayuda, sufra exilio perpetuo de
la regi6n... El esclavo, si ayuda, obtenga la libertad, pero si no lo hace, sea cas-
tigado con cien azotes... Si alguien resultare culpable del delito de malos tratos
alos padres, primero sufra destierro perpetuo de la ciudad en la parte restante
del pais y tenga prohibido frecuentar todos los templos. (881b-d)

La pertenencia o la participacion en esta ciudad depende, en tltima instancia,
del respeto demostrado alos ancianos. Nadie se deberd asociar de ninguna manera
con una persona que no muestre tal respeto.



1. UTILIZAR LA FILOSOFfA PRESOCRATICA

2. HACER OBLIGATORIA LA ENSENANZA PUBLICA SOBRE LOS DIOSES

En la medida en que un requisito de que los jovenes respeten y obedezcan a sus
mayores —sin cuestionamientos ni objeciones— se convierte en el principio
operativo del régimen, la insolencia que los jévenes a veces muestran hacia los
dioses, la ley y sus padres se convierte en la amenaza mas directa ¢ inmediata al
orden civil. Ya que nadie que cree en los dioses de la forma en que las leyes lo
requieren nunca ha realizado una accién impfia, sugiere el ateniense, los funda-
dores necesitardn persuadir alos jévenes para que crean 2) que los dioses existen,
b) que cuidan de los asuntos humanos, y ¢) que no pueden ser sobornados.

a. Por qué es necesaria una defensa
filoséfica de la creencia en los dioses

Clinias no puede imaginar por qué alguien negaria que los dioses existen:
“En primer lugar estdn, por cierto, la tierra, el sol y todos los astros, asi como
el hermoso orden de las estaciones, dividido en anos y meses, y también que
todos los griegos y barbaros creen que los dioses existen” (Leyes 886a). Clinias
no parece recordar que ¢l mismo pensé que la historia del origen divino de las
leyes de Creta era la mds justa, pero que no era necesariamente cierta. Tampoco
parece recordar que habfa pensado (821¢) que algunos de los cuerpos celestiales
se mueven errantes. El ateniense lo ha persuadido de que el origen de las leyes del
régimen que proponen se puede encontrar en el dios, el zous, y de que aquellos
que saben pueden probar que los cuerpos celestes se mueven en cursos regulares.
El ateniense le dijo a Clinias, de hecho, que negar esto constituia una blasfemia.
Por lo tanto, Clinias no se refiere a Zeus ni a ninguna otra deidad olimpica al
objetar a los jévenes ateos. El ya ha aprendido mucho de su conversacién con el
ateniense. Sin embargo, le informa ahora el ateniense, su aprendizaje no es sufi-
ciente para permitirle comprender la dificultad fundamental.

Hay escritos que estdn prohibidos por sus ciudades virtuosas y que describen el
nacimiento de los cielos y otras cosas, incluidos los dioses. Aunque no elogiaria los
efectos que estas historias tienen sobre el respeto que se muestra hacia los padres,
el ateniense no propone prohibir las historias sobre batallas entre padres e hijos o
sobre las relaciones incestuosas de estos con madres y hermanas, como si lo hace
Sécrates en la Repriblica. Por el contrario, de acuerdo con el respeto general que
se debe mostrar a los mayores, el ateniense sugiere que lo que pertenece a la anti-
giiedad se debe dejar en pazy solo debe ser discutido de cualquier manera que sea
agradable para los dioses. Al legislar para la nueva colonia, ¢l y sus interlocutores
deberian preocuparse por un nuevo tipo de ensefianza, una forma de ignorancia que
parece ser la mayor sabiduria y tiene muy malos efectos. Los escritos mas antiguos

75



76

LOS FILOSOFOS DE PLATON

muestran a los dioses actuando de manera cuestionable, pero no convencen a los
jovenes de que el sol ylaluna son piedras, incapaces de pensar en las preocupaciones
humanas. Los escritos mds antiguos podrian llevar a suslectores a preguntarse si los
dioses son justos, pero no los guian a creer que los dioses no existen. Para persuadir
aun joven ateo de que estd equivocado, el ateniense y sus interlocutores tienen que
refutar argumentos nuevos. Mds que atribuir la misma comprensién fluctuante del
cosmos tanto a los poetas como a la mayoria de los otros filésofos, como lo hace
Sécrates en el Teetero, el ateniense los distingue claramente.

Enlamedida en que ély sus companeros estdn preocupados principalmente por
prevenir comportamientos insolentes o impios por parte de los jévenes, uno podria
haber pensado que (como Sécrates en la Repriblicay las ciudades dorias) el ateniense
se habria preocupado més por la propagacion de las historias que muestran a dioses
involucrados precisamente en los tipos de actos insolentes que amenazan tanto el
orden politico como el familiar —y que, por lo tanto, dan malos ejemplos— que
por las doctrinas cosmoldgicas. El hecho de que el ateniense se enfoque en estas
tltimas refleja su conviccién, anunciada desde el comienzo del didlogo, de que la
legislacién debe fomentar la inteligencia de los ciudadanos ante todo. Si bien los
legisladores tienen que persuadir a sus conciudadanos para que obedezcan las leyes
apelando a sus pasiones y también a su razodn, las leyes no lograran su objetivo final
si mantienen a los ciudadanos perpetuamente en la oscuridad al decirles “mentiras
nobles”. A diferencia de Clinias, el ateniense sabe que los “mitos” que los legisla-
dores de antafo solian usar para legitimar sus regimenes habian sido sometidos a
criticas escépticas que privan a todas las leyes y regimenes de cualquier base, excepto
la fuerza.”* Clinias tenfa dudas sobre la veracidad de la historia que concierne a los
origenes de las leyes de su ciudad, aunque no estaba dispuesto a declararlas como
tales o en publico. Al preguntar a sus interlocutores cémo pueden argumentar
contra el ateo sin ira (m¢é thymaili]) el ateniense seiala el problema politico, en
lugar del puramente intelectual (887d). Los ancianos estadistas tales como sus
interlocutores tienden a enfurecerse no solo con los jévenes, quienes se atreven a
cuestionar la veracidad de las historias que han oido desde pequenos a sus padres,
sino también con aquellos que les ensefan los motivos para dudar.”s

Al igual que en sus preguntas iniciales sobre la fuente de las leyes de Creta,
clateniense intenta evitar despertar la ira de sus interlocutores dorios mediante
el discurso indirecto. Les exhorta a que hablen gentilmente al joven ateo que
imaginan. Elle asegurard al joven que no es el primero en negar que los dioses

4 Véase, por ejemplo, el cuento sidonio sobre la fundacién de Tebas al que el ateniense se refirié anterior-
mente (Leyes 663¢).

s Cf. la excelente discusion de este problema desarrollada por Thomas Pangle, “The Political Psychology
of Religion in Plato’s Laws”, American Political Science Review 70, n.° 4 (diciembre 1976): 1059-1077.



1. UTILIZAR LA FILOSOFfA PRESOCRATICA

existen; sin embargo, también le dird que nadie ha mantenido esta opinién alo
largo de su vida, aunque algunos han continuado afirmando que alos dioses no les
importan los asuntos humanos o que pueden ser sobornados. Juntos, le pedirdn
al joven que investigue la pregunta mas a fondo y que no haga nada impio hasta
que haya indagado mas.

Dado que el ateniense estd familiarizado con los argumentos de los ateos,
se ofrece tanto para exponerlos como para refutarlos. De este modo, libera a
Clinias de la carga de demostrar que no podia hacerlo.”® Los ateos afirman que
todas las cosas que llegan a ser lo hacen por naturaleza, casualidad o arte. Los
clementos a partir de los cuales esta compuesto todo lo que surge —fuego, agua,
tierra y aire— existen completamente por la naturaleza y el azar y de ninguna
manera por el arte. Los primeros cuerpos que surgen de estos —tierra, sol, luna
y estrellas— son totalmente inanimados (apsycha) y existen como resultado de
la interaccion casual de los elementos en movimiento. El movimiento de estos
cuerpos celestes es responsable del devenir y de la descomposicion de las cosas
mortales sobre la tierra. El arte es una de esas cosas mortales. La mayoria de las
artes producen juguetes imaginarios, pero cuando se basan en el conocimiento
de los procesos naturales, como en la medicina o la agricultura, las artes pueden
tener efectos reales, aunque derivativos. Las artes como la politica y la legisla-
cién tienen pocos efectos reales (por ejemplo, cuando sirven para proteger a los
pucblos de ataques externos). Los dioses existen por una ley o convencién y no
por naturaleza. Aligual que lasleyes y las diversas concepciones de la justicia que
estas expresan, los dioses difieren de un lugar a otro y cambian continuamente,
porque los seres humanos no estan de acuerdo con lo que piensan sobre ellos.
Sobrelabase de esta comprensién, tanto los individuos privados como los poetas
ensefian alos jévenes que lo que es més justo es determinado por quienes tienen
mis fuerza. La mejor vida, en verdad, es una en la que se es maestro de los otros
y no esclavo de ellos bajo la ley.

El desafio que el ateniense se ha propuesto es similar al que Glaucén y
Adimanto plantean a Sdcrates en la Repriblica: tiene que demostrar que la vida
justa es superior a la injusta. Pero la repuesta del ateniense al desafio es muy
diferente ala de Sécrates. En lugar de investigar lo que es justo —o cualquier ser
inteligible eterno e inmutable tal como las ideas—, el ateniense presenta una serie

6 Aunque aqui Clinias apela al orden regular del movimiento de los ciclos, antes en la conversacién
(822a-b) habfa expresado la opinién errénea, comiin entre los griegos, de que el sol, la luna y las estre-
Ilas deambulan. Su afirmacién de que todos los griegos y bérbaros creen en los dioses es refutada por
la existencia de los ateos; el hecho de que todos los pueblos puedan afirmar publicamente que creen
en dioses no prueba, ademds, que crean en los mismos dioses (no lo hacen) o que estos dioses existan.
Clinias se habria avergonzado ficilmente si su “prueba” hubiera sido cuestionada.

77



78

LOS FILOSOFOS DE PLATON

de argumentos para mostrar ) que el alma es anterior al cuerpo, b) que, al ser
imdgenes del movimiento del alma con 7zous, el sol, la luna y las estrellas deben
llamarse dioses (que evidentemente existen), ¢) que los dioses se preocupan por
los seres humanos y ) que no pueden ser sobornados.

Dicha respuesta estd totalmente en linea con la fecha dramdtica sugerida del
didlogo —entre los afios 460y 450—. La posicidén ala que responde el ateniense
parece ser un resumen de las doctrinas de Arquelao, alumno de Anaxdgoras y
maestro de Sécrates.”” Como Anaxdgoras, el ateniense parece hacer del zous
el principio rector. Pero, a diferencia de Anaxagoras, el ateniense no trata de
mostrar en respuesta a Parménides que los elementos de todo siempre han exis-
tido; simplemente se mezclan y remezclan continuamente. Aunque el ateniense
inicialmente plantea tres posibilidades —que todo se mueve; que algunas cosas se
mueven y otras se mantienen igual, y que nada se mueve (kineitai; 893b-c)— no
menciona ningun ejemplo ni ofrece una descripcién general de las cosas que no
se mueven ni cambian. El evita la objecion que Sécrates le hace a Anaxigoras en
el Feddn (97b-98¢c) —que no muestra como el zous pretende y realiza el bien—,
al atribuir las caracteristicas psiquicas humanas al alma o al movimiento propio
per se'y luego al unir el alma, o cierto tipo de alma, con el #ous. Uno no puede
concebir el zous fuera del alma, observa; sin embargo, el precio de la unién es
que ya no se puede decir que el zous gobierna o controla todo el cosmos, el cual
se convierte en el sitio de una batalla continua entre el orden y el desorden, entre
lo bueno y lo malo.

Si todos los cuerpos que percibimos son el resultado de la interaccidn de los
cuatro elementos basicos en movimiento, argumenta el ateniense, la existencia
de cuerpos inanimados presupone el movimiento, y el movimiento debe encon-
trar su origen o fuente en el movimiento propio. Lo que llamamos movimiento
propio o alma, por lo tanto, debe ser anterior al cuerpo. Al atribuir caracteris-
ticas psiquicas humanas tales como el estado de dnimo, el caracter, los deseos,
los célculos, las opiniones verdaderas, los cuidados y los recuerdos (los cuales no
comparten todos los seres vivos o que tienen alma [empsycha]) al movimiento
propio (psyque) per se, el ateniense sugiere que el alma debe ser la causa de lo
bueno y lo malo, lo noble y lo bajo, lo justo y lo injusto. Y si es asi, debe haber al
menos dos clases diferentes de alma que controlan los movimientos de las cosas
en los cielos —la que estd unida al zous y produce efectos felices beneficiosos, y
la que no lo estd y, por lo tanto, es desordenada y causa estragos—.

El movimiento del zous en si mismo no es visible; de hecho, los seres humanos
no pueden mirar directamente al zous con sus mentes mas de lo que pueden

17 Laws, Loeb ed., 2.313; Cicerén Tusculanae disputationes s.10.



1. UTILIZAR LA FILOSOFfA PRESOCRATICA

mirar directamente al sol con sus ojos sin ser cegados. Al igual que Sécrates
en el Feddn, el ateniense busca una imagen de los movimientos (o efectos) del
intelecto yla encuentra en las revoluciones regulares de los cuerpos en los cielos.
Ely sus interlocutores no necesitan decidir si el alma existe en el sol como en
nuestros cuerpos; si el alma mueve el sol externamente al adquirir otro cuerpo, o
si el alma estd sin cuerpo de alguna manera misteriosa (en los dos tltimos casos,
cl ateniense podria estar de acuerdo con Anaxagoras [cf. Apologia 26d] en que
el sol y Ia luna son piedras y atin puede sostener que en sus revoluciones son
imégenes del dios —nous— que los mueve por medio del alma). “Es necesario
que todo vardn piense que esta alma es un dios... [y] acerca de todos los astros
y de la luna... puesto que el alma o almas aparecen como causas de todo esto,
buenas de todas virtud, diremos que ellas son dioses”. Enfatizando el cardcter
presocrético del argumento que ha presentado, el ateniense pregunta: “Una
vez concedido esto, ¢seguird negando alguien que estd todo lleno de dioses?”
(899a-b).

No es dificil ver que algunos, si no todos, los cuerpos celestiales se mueven
de una forma calculable y, por lo tanto, inteligible ¢ inferir que tanto el movi-
miento como su inteligibilidad tienen una causa divina (porque no estdn sujetos
ala manipulacién humana, y la regularidad no podria sostenerse durante largos
periodos de tiempo simplemente por casualidad). Es mas dificil ver cémo o por
qué las fuentes de tal movimiento deben tener intenciones o virtudes (como
la valentia [9ooe]). Lo inteligible no es necesariamente inteligente, aunque la
existencia de movimientos inteligibles parece apuntar a alguna causa inteligente.
Esta puede ser la razén porla que el ateniense dice que nadie contintia negando la
existencia de los dioses durante toda su vida, aunque algunas personas contintian
negando que estos dioses se preocupan por los humanos o afirman que pueden
ser conmovidos por sacrificios y oraciones.

Enla medida en quelos dioses dirigen los movimientos de los cuerpos celestes,
se puede entender que ordenan o incluso determinan (a través del clima) lo que
surge, se mueve y se descompone en la tierra. Desde sus alturas, incluso se podria
decir que supervisan todo en la tierra, hasta el mds minimo detalle. Pero, ¢ puede el
ateniense demostrar que los dioses césmicos o las almas que los mueven realmente
se preocupan (epimeleia) por los seres humanos? El ateniense ni siquiera intenta
probar que los dioses cuya existencia él ha demostrado recompensen a los justos
y castiguen a los injustos en la vida futura, si no en esta. Para ello, agrega algunas
“leyendas a manera de encantamientos” (9o3b). Segtin estas leyendas, los dioses
se preocupan por el todo (y, por lo tanto, puede parecer que no se preocupan
por cada una de las partes individuales); para preservar el orden del conjunto,
hacen arreglos para que el mal se hunda en regiones més bajas como el Hades y
que los virtuosos suban a lugares més altos.

79



8o

LOS FILOSOFOS DE PLATON

Los dioses de tipo celestial que el ateniense describié claramente no podian
ser sobornados o apaciguados con oraciones y sacrificios. Ademas, no todos
son poderosos; no controlan todo lo que sucede. Ellos dirigen los movimientos
ordenados de los cuerpos celestes; sin embargo, les recuerda el ateniense a sus
interlocutores, han acordado que todo movimiento no es ordenado. De hecho,
“hemos llegado al acuerdo de que el universo estd lleno de muchos bienes y
también de lo contrario, aunque mis de lo que no es contrario, ésa es una batalla
inmortal” (906a).

La idea caracteristica de la filosofia presocratica de que todo en el cosmos
existe en oposicién o en enfrentamientos es compatible con la creencia inicial de
Clinias de que los seres humanos estan siempre en guerra. La sospecha surge, por
lo tanto, de que argumento del ateniense para demostrar que los dioses existen es
ad hominem. Sus argumentos concernientes a los dioses no se refieren alos olim-
picos ni alos castigos infligidos a las almas en el Hades; su principal interlocutor
ha admitido que no conoce la poesia de Homero o de los sucesores de este. El
ateniense observa que sus palabras “estdn dichas con mucha vehemencia por mis
ansias de imponerme alos malvados”, y, asi, estdn en linea con los deseos iniciales
de Clinias, si no, estrictamente hablando, con una btsqueda de la verdad. Al no
haber pensado que era dificil probar que los dioses existen, Clinias se convence
ficilmente de que los argumentos que el ateniense ha expuesto no desacreditardn
al legislador, incluso si no persuaden a los ateos (907¢-d).

Sin embargo, la imagen del cosmos como un gran campo de batalla entre las
fuerzas del bien y el mal no proporciona una base firme para el orden politico.”*

18 Quizd porque no proporciona una base firme para el orden politico, la imagen del cosmos que presenta
el ateniense demuestra ser fundamentalmente incompatible con la ensefianza de otros dos portavoces
filoséficos platdnicos con los que se compara a menudo su argumento. Cf. Bernardete, Laws, 293-306;
Nightingale, “Historiography”, 299-326; E. Dént, “Bemerkungen zu Phaidros 249 und Nomoi 897,
Hermes 96 (1968): 369-371; J. B. Skemp, The Theory of Motion in Plato’s Later Dialogues (Cambridge:
Cambridge University Press, 1942). En el Fedro (245¢-246a), Sécrates también identifica el alma con el
movimiento propio. Debido a que no se puede pensar que aquello que se mueve a si mismo puede ser
movido por otra cosa, él argumenta que el alma debe ser entendida como eterna. El no concibe, como
los pensadores presocréticos a los que se refiere el ateniense (895a), que el alma emerja de la oposicién
de cosas que permanecen inmdviles. Como el ateniense, Sécrates reconoce que hay diferentes tipos de
almas. El también contrasta lo ordenado (lo divino) con lo desordenado (los humano y los animales
inferiores). Sin embargo, Sécrates no imagina una batalla entre lo ordenado y lo desordenado. Los mov-
imientos ordenados de las almas divinas incorpdreas estin determinados por sus funciones particulares
en el cuidado del cosmos y por su necesidad de alimentarse o sostenerse contemplando lo eterno e
inmutable. La pelea es caracteristica solo de las almas humanas desordenadas, las cuales se dafian entre
cllas en su intento de ascender a una visién de las cosas que son siempre lo que son en s{ mismas. La caida
de las almas humanas heridas a la tierra, donde adquicren sus cuerpos, estd unida, ademds, como en el
Timeo, con una nocién de la reencarnacién. Mientras que aquellas almas que buscan conocimiento y
viven justamente son recompensadas con la pérdida de sus cuerpos, las que no lo hacen nacen de nuevo



1. UTILIZAR LA FILOSOFfA PRESOCRATICA

El ateniense concede explicitamente que hay fuerzas de la naturaleza o “movi-
mientos desordenados” poderosos que amenazan constantemente con socavar
las leyes y el régimen que han establecido. Hemos visto las muchas formas
en las que esto es cierto en la generacién. Sin embargo, la batalla césmica entre
las fuerzas del orden y el desorden o el bien y el mal proporciona una justifica-
cién para lavigilancia exhaustiva que el ateniense ha argumentado serd necesaria
para que sus leyes se mantengan. Debido a que ni el cosmos ni el alma humana
estdn o estardn ordenados como un conjunto, ninguno de los dos constituye un
modelo que pueda ser copiado por la ciudad y sus legisladores.” Por lo tanto,
deben usar el placer y el dolor (o la persuasién y la compulsidn, o los preludios y
lasleyes), ademds de la razén, para producir incluso una aproximacién de orden,
y esa aproximacion siempre estd en peligro de ser alterada o perturbada por los
resultados de la generacion.

Debido a que las leyes siempre estdn en peligro de verse socavadas por los
cambios asociados con la generacidn, el ateniense ha declarado que (en linea con
la ley doria) estas no pueden ser cuestionadas o cambiadas abiertamente. El ha
admitido, sin embargo, que los guardianes deben adaptar o cambiar las leyes, y que
necesitan hacer que sus cambios parezcan “antiguos”. Por lo tanto, sus cambios
no pueden ser presentados al publico como “mejoras”.”® Por el contrario, las
leyes deben ser santificadas después de diez afios de experimentacién (772b-c) y,
asi, presumiblemente, deben permanecer sin cambios; las pricticas, los bailes, las
canciones y las competiciones de gimnasia prescritas, que constituyen la mayor

en los cuerpos de animales inferiores. Al igual que en el mito de Er al final de la Repriblica, también en el
caso del Fedro las recompensas y los castigos en el més all4 se aplican de manera individual, de acuerdo
con las virtudes y los vicios de la persona en cuestién. Como en el Zimeo, también en el Fedro el mov-
imiento desordenado estd envuelto en un orden mas amplio e inteligible. De acuerdo con el ateniense,
la revolucion de los cuerpos celestes es un producto del alma o las almas y una imagen del movimiento
del nous, pero esta alma o almas no son, como en el Zimeo, construidas intencionalmente por el dios
como copias de las ideas eternas. El ateniense tampoco describe, como Sécrates en la Repriblica, la
educacién que él prescribe como la creacién de copias de las ideas eternas de las virtudes en las almas
de los humanos.

129 Grote (Plato, 3.305) contrasta de este modo las razones por las cuales se aboga por el estudio de la astro-
nomia en el Zimeo (47b-c) —para llevar las revoluciones del alma humana a un orden que sea paralelo
alos movimientos ordenados del cosmos— con las Leyes, donde el estudio de la astronomia se usa para
apoyar la teologia oficial y no para tracr orden a las almas individuales.

130 En suargumento de que las leyes son cambiantes, ni Saunders (“Women”, 603) ni David Cohen, “Law,
Autonomy, and Political Community in Plato’s Laws”, Classical Philology 88 (1993); 314, observan la
diferencia entre mantener publicamente el principio de que las leyes no cambian (arbitrariamente) y
reconocer —en privado, en el caso de las Leyes— que los cambios de hecho ocurren y deben ocurrir,
cuando las leyes, aunque no sean cambiadas oficialmente, son aplicadas a lo largo del tiempo en circuns-
tancias especificas. Sin embargo, los estadounidenses y britdnicos familiarizados con la jurisprudencia
deberfan tener conocimiento del fenémeno.



82

LOS FILOSOFOS DE PLATON

parte de la educacién de los ciudadanos, también son descritas como la adora-
cién del dios (803¢). Por lo tanto, aquellos que llegaran a dudar de la existencia
del dios o dioses (incluso cuando se define, de forma poco tradicional, como
alma(s] o nous) estarfan planteando preguntas sobre la propia base y el objetivo
del régimen en su totalidad.

Las propuestas del ateniense representan la mejor forma de orden politico
que puede erigirse sobre la base de la filosofia presocratica. Al dramatizar las difi-
cultades de instituir y mantener este orden, Platén indica algunas de las razones
por las que surgié la filosofia socritica.

b. La ley con respecto a la piedad

El propdsito primordial del preludio y la ley relativos ala impiedad es evitar que
cualquier persona exprese dudas sobre la existencia de los dioses en publico y
desafie la sabiduria de los ancianos. Al joven ateo a quien supuestamente estan
hablando el ateniense y sus interlocutores se le pide hacer més indagaciones
antes de expresar sus dudas o de actuar sobre ellas. Como aprendemos de la ley
misma, nadie podrd hacer tales consultas libremente o en publico. Los tipos
de ateismo que deben prohibirse y castigarse se dividen en los tres tipos origi-
nales: negar que los dioses existen, negar que se preocupan por los humanos y
afirmar que pueden ser sobornados; los ateos también estan divididos segiin
si sus intenciones son justas o injustas, es decir, si expresan sus puntos de vista
con franqueza por amor a la verdad o si buscan aprovecharse de los demds
utilizando la credulidad (o incredulidad) de estos. Si son declarados culpables,
aquellos que buscan obtener ganancias persuadiendo a otros para que se invo-
lucren en practicas relacionadas con lo divino que no hayan sido autorizadas
publicamente deben ser arrojados a una prisién en medio del campo, donde
no pueden ser visitados por ningin hombre libre. Cuando los ateos injustos
—quienes deben ser alimentados por esclavos mientras vivan— mueran, sus
caddveres serdn arrojados por fuera de las fronteras (presumiblemente para que
no solo sean deshonrados, sino olvidados). Aquellos con disposiciones justas
que simplemente no crean que los dioses existen o se preocupan —y declaran
tales creencias en publico— deben ser encarcelados en el “correccional” (saphro-
nistérion) ubicado cerca de los lugares donde se retne el Consejo Nocturno."
Durante cinco anos solo hablardn con los miembros del consejo; si, después

131 Como observa Strauss (Argument and Action, 155), el nombre de sgphronistérion recuerda a phrontis-
térion, el nombre que Aristéfanes le asigna a la escucla de Sécrates en las Nubes. Como en la escuela de
Socrates, podemos recordar, los pitagdricos en Crotona fueron destruidos cuando fuerzas organizadas
por un estudiante descontento que habia sido rechazado quemaron la casa en la que se encontraban.



	Inicio
	Los filósofos de Platón
	Página legal
	Contenido
	Agradecimientos
	Introducción. Dramatología platónica
	I. Tomar en cuenta la forma literaria y el contexto del diálogo
	II. La narrativa general indicada por las fechas dramáticas
	III. Clases atípicas de diálogos
	A. Los diálogos narrados: el interior de Sócrates
	B. Los diálogos sin fecha: una visióngeneral externa de Sócrates

	IV. Los otros filósofos de Platón
	A. El extranjero ateniense
	B. Parménides
	C. Timeo
	D. El extranjero eleático

	V. La organización de este libro

	Parte I. Los problemas políticos y filosóficos
	1. Utilizar la filosofía presocrática para respaldar la reforma política. El extranjero ateniense
	I. Diferencias entre el extranjero ateniense y Sócrates
	II. El proyecto político del ateniense en las Leyes

	2. Reemplazar a Creta y Esparta por Atenas como modelo
	3. El defecto tanto de los militaristas dorios como de los atenienses democráticos
	4. Extraer enseñanzas de las leyendas y la experiencia política de la Grecia Antigua
	B. La “ciudad en la palabra” del ateniense


	1. Condiciones necesarias
	a. La ubicación, la población, el conocimiento y el poder necesarios para fundar un nuevo régimen
	b. El papel del dios, o la verdadera fuente de la ley
	c. La innovación del ateniense: los preludios
	d. Los límites de los preludios (o la persuasión)
	e. Inculcar la moderación al restringir las diferencias en la riqueza

	2. El régimen: problemas adicionales para el legislador
	a. Funcionarios públicos transicionales
	b. Justicia imperfecta en la asignación de cargos u honores
	c. La necesidad de adaptar las leyes “invariables”a las circunstancias cambiantes
	d. Los problemas planteados por la generación
	e. La instrucción intelectual
	f. Los límites de la educación a través del juego
	g. Las limitaciones del régimen
	C. Remediar los defectos de la ley per se:el problema del thymos
	1. Por qué son necesarios los castigos
	a. Reemplazar la venganza con la reparación y la reconciliación
	b. Imponer el respeto por los mayores
	a. Por qué es necesaria una defensafilosófica de la creencia en los dioses
	b. La ley con respecto a la piedad






