
Catherine H. Zuckert es profesora emérita de la 
Universidad de Notre Dame y una de las espe-
cialistas más destacadas en filosofía política. Su 
libro Plato’s Philosophers: The Coherence of the 
Dialogues (University of Chicago Press, 2009) 
recibió el R. R. Hawkins Award al mejor libro 
académico del año, y otros títulos suyos, como 
Natural Right and the American Imagination 
(Rowman & Littlefield, 1990) y Understanding 
the Political Spirit (Yale Univiersity Press, 1988), 
también fueron distinguidos con premios de 
gran prestigio. Autora de estudios sobre Platón, 
Sócrates, Maquiavelo y Leo Strauss, es recono-
cida internacionalmente por la amplitud y el 
rigor de su obra.

Los expertos se han enfrentado a la difícil tarea de comprender 
las verdaderas ideas de Platón a partir de las voces contradictorias 
con que las expresó, pero no han logrado dar pleno sentido a las 
incompatibilidades presentes dentro y entre los diálogos. En Los 
filósofos de Platón, Catherine H. Zuckert explica por primera vez 
cómo estos dramas en prosa se articulan para revelar su coherencia, 
siguiendo el orden en que su acción tuvo lugar, y no su supuesta 
datación cronológica.  

En los diálogos iniciales, los filósofos no socráticos plantean 
los problemas políticos y filosóficos a los que Sócrates intenta 
responder; en los intermedios se desarrolla su estilo distintivo, 
y en los finales encontramos interlocutores que revelan las limi-
taciones de su propuesta. Y en todos, Sócrates es el personaje 
principal porque se pregunta ¿cuál es la mejor manera de vivir? 
Pero no lo hace de manera consistente, sino probando distintas 
posiciones con sus interlocutores y en contextos diversos. Platón 
convierte esa variabilidad en la prueba de que la filosofía no es 
una doctrina fija, sino una práctica que cambia con las circuns-
tancias y las tensiones. Así, mientras otros estudiosos vieron en la 
inconsistencia de Sócrates la marca de su imperfección, Zuckert 
encontró en ella la coherencia de los diálogos. 

9 786285 020735

Portada Los filosofos de Platon.indd   1Portada Los filosofos de Platon.indd   1 8/10/25   10:08 a.m.8/10/25   10:08 a.m.



Los filososfos de Platon_20.indd   1Los filososfos de Platon_20.indd   1 8/10/25   10:23 a.m.8/10/25   10:23 a.m.



Los filososfos de Platon_20.indd   2Los filososfos de Platon_20.indd   2 8/10/25   10:23 a.m.8/10/25   10:23 a.m.



Los filósofos de Platón

Los filososfos de Platon_20.indd   3Los filososfos de Platon_20.indd   3 8/10/25   10:23 a.m.8/10/25   10:23 a.m.



Los filososfos de Platon_20.indd   4Los filososfos de Platon_20.indd   4 8/10/25   10:23 a.m.8/10/25   10:23 a.m.



Pontificia Universidad Javeriana
Universidad de los Andes

Catherine H. Zuckert

Traducción de Aida Lucía Quekan

Los filósofos de Platón
La coherencia de los diálogos

Los filososfos de Platon_20.indd   5Los filososfos de Platon_20.indd   5 8/10/25   10:23 a.m.8/10/25   10:23 a.m.



Nombre: Zuckert, Catherine H., 1942-, autor. | Quekan, Aida Lucía, traductor.
Título: Los filósofos de Platón : la coherencia de los diálogos / Catherine H. Zuckert ; 
traducción de Aida Lucía Quekan.
Descripción: Bogotá : Universidad de los Andes, Ediciones Uniandes, 2025. | lvii, 851 
páginas ; 17 x 24 cm.

Identificadores: ISBN 9786285020735 (rústica) | 9786285020742 (e-book)

Materias: Platón. Diálogos | Platón – Crítica e interpretación

Clasificación: CDD 184.–dc23	 SBUA

Primera edición en español: Bogotá, octubre de 2025
© Pontificia Universidad Javeriana
© Universidad de los Andes
© Catherine H. Zuckert

Publicado originalmente como Plato’s Philosophers: The 
Coherence of the Dialogues, por The University of 
Chicago Press, Chicago y Londres, 2009.

La traducción al español de esta investigación ha sido 
posible gracias al apoyo del Franco Family Institute for 
Liberal Arts and the Public Good, College of Arts & 
Letters, de la University of Notre Dame.

isbn: 978-628-502-073-5
isbn e-book: 978-628-502-074-2
doi: https://doi.org/10.11144/Javeriana.9786285020742

Traducción: Aida Lucía Quekán
Revisión de la traducción: María Lucía Jaramillo
Lectura en armada: Pablo Espinoza
Diseño de cubierta y diagramación interior: David Rendón 
Imagen de cubierta: La Academia de Platón (mosaico de 

Pompeya), ahora en el Museo Nacional Arqueológico, 
Nápoles, Italia; disponible en Wikimedia Commons, 
https://w.wiki/FHEF

Editorial Pontificia Universidad Javeriana
Carrera 7.a n.° 37-25, oficina 1301
Edificio Lutaima, Bogotá, D. C.
Teléfono: 601 320 83 20 ext. 4205
www.javeriana.edu.co/editorial 

Ediciones Uniandes
Carrera 1.a n.°18 A-12, Bloque TM
Bogotá, D. C., Colombia
Teléfono: 601 339 49 49 ext. 2133
http://ediciones.uniandes.edu.co

Impresión: 
Linotipia Martínez
Carrera 30 No. 4-23
Teléfono: 601 745 22 06
Bogotá, D. C., Colombia

Hecho en Colombia - Made in Colombia

Pontificia Universidad Javeriana | Vigilada Mineducación. 
Reconocimiento como universidad: Decreto 1297 del 
30 de mayo de 1964. Reconocimiento de personería 
jurídica: Resolución 73 del 12 de diciembre de 1975 del 
Ministerio de Gobierno.

Universidad de los Andes | Vigilada Mineducación. 
Reconocimiento como universidad: Decreto 1297 del 
30 de mayo de 1964. Reconocimiento de personería 
jurídica: Resolución 28 del 23 de febrero de 1949, 
Minjusticia. Acreditación institucional de alta calidad, 
10 años: Resolución 000194 del 16 de enero del 2025, 
Mineducación.

Todos los derechos reservados. Esta publicación no 
puede ser reproducida ni en su todo ni en sus partes, 
ni registrada en o transmitida por un sistema de 
recuperación de información, en ninguna forma ni 
ningún medio, sea mecánico, fotoquímico, electrónico, 
magnético, electro-óptico, por fotocopia o cualquier 
otro, sin el permiso previo por escrito de la Pontificia 
Universidad Javeriana y la Universidad de los Andes.

Los filososfos de Platon_20.indd   6Los filososfos de Platon_20.indd   6 8/10/25   10:23 a.m.8/10/25   10:23 a.m.



Contenido

Agradecimientos  � ix

Introducción. Dramatología platónica  � xi

Parte I 
Los problemas políticos y filosóficos

1	 Utilizar la filosofía presocrática para respaldar 
la reforma política. El extranjero ateniense  � 3

2	 El Parménides de Platón. La crítica de 
Parménides a Sócrates y la crítica de Platón a Parménides  � 101

3	 Convertirse en Sócrates  � 135

4	 Sócrates interroga a sus contemporáneos 
sobre lo noble y lo bueno  �169

Parte II 
Dos paradigmas de la filosofía

5	 La enseñanza positiva de Sócrates  � 233

6	 Timeo-Critias. ¿Completar o desafiar la 
filosofía política socrática?  � 373

Los filososfos de Platon_20.indd   7Los filososfos de Platon_20.indd   7 8/10/25   10:23 a.m.8/10/25   10:23 a.m.



7	 La práctica socrática  � 435

Conclusión de la parte II . Lo que el contraste con Timeo 
nos dice sobre Sócrates  � 539

Parte III 
El juicio y la muerte de Sócrates

8	 Los límites de la inteligencia humana  � 549

9	 El desafío eleático  � 633

10	 El juicio y la muerte de Sócrates  � 689

Conclusión. Por qué Platón hizo a Sócrates su héroe  � 769

Bibliografía  � 815

Índice  � 841

Los filososfos de Platon_20.indd   8Los filososfos de Platon_20.indd   8 8/10/25   10:23 a.m.8/10/25   10:23 a.m.



ixix

Agradecimientos

“Ya nadie se demora doce años en escribir un libro”, comentó un colega en una 
reciente convención de ciencias políticas. Yo lo hice, y me gustaría agradecer a 
las instituciones y personas que hicieron posible este largo estudio.

El Carleton College, la Universidad de Fordham y la Universidad de Notre 
Dame me ofrecieron tanto el apoyo financiero como las oportunidades de ense-
ñanza necesarias para realizar el proyecto. Las becas del National Endowment for 
the Humanities y de la Fundación Earhart me permitieron disponer de tiempo 
para leer y escribir. Como investigadora visitante en la Liberty Fund de India-
nápolis, también tuve tiempo para trabajar en este libro. 

Las versiones anteriores de algunos de los argumentos que se encuentran en 
los capítulos 1, 2, 3, y 9 fueron publicadas en el Journal of Politics 66 (mayo 2004): 
374-395; Review of Metaphysics 51 (junio 1998): 840-871, y 54 (septiembre 2001): 
65-97; History of Political Thought 25 (verano 2004): 189-219; y el Journal of the 
International Plato Society (invierno 2005). Las secciones repetidas se publican 
aquí con permiso. 

Agradezco especialmente a los colegas que leyeron y comentaron partes del 
manuscrito: Mary Nichols, Michael Davis, Mary Sirridge, Laurence Lampert, 
Gretchen Reydams-Schils, Vittorio Hösle y Ken Sayre. También reconozco 
algunos de los muchos estudiantes que han contribuido a mi comprensión de los 
diálogos al leerlos y discutirlos conmigo: Lisa Vetter, Andrew Hertzoff, Xavier 
Marquez, Jill Budny, Catherine Borck, Kevin Cherry, Jeffrey Church, Alex Duff, 
Elizabeth L’Arrivée y Rebecca McCumbers.

Los filososfos de Platon_20.indd   9Los filososfos de Platon_20.indd   9 8/10/25   10:23 a.m.8/10/25   10:23 a.m.



los filósofos de platónlos filósofos de platónxx

De la misma forma agradezco a John Tryneski y Rodney Powell por haber 
guiado el manuscrito durante el proceso de publicación y a los lectores anónimos 
de la editorial de la Universidad de Chicago por sus sugerencias y correcciones. 

Pero, sobre todo, expreso mi gratitud a mi esposo, Michael Zuckert. No solo 
leyó, releyó y comentó los numerosos borradores de todos y cada uno de los capí-
tulos. Su entusiasmo por el proyecto me alentó cuando me desanimé gracias al 
tamaño y la complejidad de este. No podría haber escrito este libro sin su amor 
y apoyo. 

* * *

La traducción al español de esta investigación ha sido posible gracias al apoyo 
del Franco Family Institute for Liberal Arts and the Public Good, College of 
Arts & Letters, de la University of Notre Dame. 

Para esta traducción al español, los diálogos de Platón se citan según las 
siguientes traducciones:

Diálogos, I: Apología, Critón, Eutifrón, Hipias Menor e Hipias Mayor, trad. por J. 
Calonge; Ion, Lisis y Cármides, trad. por E. Lledó; Laques y Protágoras, trad. 
por C. García Gual. Madrid: Gredos, 1981. 

Diálogos, II: Gorgias, trad. por J. Calonge; Menéxeno, trad. por E. Acosta; Euti-
demo y Menón, trad. por F. J. Olivier; Crátilo, trad. por J.L. Calvo. Madrid: 
Gredos, 1983.

Diálogos, III: Fedón, trad. por C. García Gual; Banquete, trad. por M. Martínez 
Hernández; Fedro, trad. por E. Lledó. Madrid: Gredos, 1986.

Diálogos, V. Parménides y Político, trad. por M. I. Santa Cruz; Teeteto, trad. por 
A. Vallejo Campos; Sofista, trad. por N. L. Cordero. Madrid: Gredos, 1988.

Diálogos, VI. Filebo, trad. por M. Á. Durán; Timeo y Critias, trad. por F. Lisi. 
Madrid: Gredos, 1992.

Diálogos, VII, 1992: Alcibíades Mayor, Alcibíades Menor, Hiparco, Minos, Los 
rivales, Téages, Clitofonte y Cartas, trad. por J. Zaragoza. Madrid: Gredos.

Diálogos, VIII-IX: Leyes, trad. por F. Lisi. Madrid: Gredos, 1999.

La República se cita según la siguiente edición:

Platón. República. Ed. y trad. por José Manuel Pabón y Manuel Fernández-Ga-
liano. 3.a ed. Madrid: Alianza Editorial, 2019. 

Los filososfos de Platon_20.indd   10Los filososfos de Platon_20.indd   10 8/10/25   10:23 a.m.8/10/25   10:23 a.m.



xixi

Introducción
Dramatología platónica

El apunte gracioso de Alfred North Whitehead según el cual toda la filosofía 
posterior no es más que una nota a pie de página de Platón ha sido repetido 
muchas veces, pero quienes lo repiten parecen no haber pensado mucho en la 
diferencia entre la fuente y lo que los especialistas han dicho sobre ella. Mientras 
que todos los filósofos subsiguientes han escrito tratados (aun si también han 
producido otros trabajos literarios), Platón solo escribió diálogos,1 en los que 
no solo presentaba a varios filósofos que conversaban con no filósofos, sino que 
también dotaba a los filósofos y a sus interlocutores de identidades individuales, 
antecedentes y puntos de vista específicos. En otras palabras, la filosofía para 
Platón no es impersonal ni abstracta. Las conversaciones que muestra acontecen 
en diferentes tiempos y lugares, generalmente en Atenas, pero no solo allí. Si 
bien la figura filosófica que guía la conversación en la mayoría de los diálogos es 
Sócrates, él no es el único filósofo de Platón, ya que este último también presenta 
conversaciones en las que un “extranjero ateniense”, Parménides, Timeo o el 
extranjero eleático asumen el mando. Sócrates está presente en algunas de estas 
conversaciones, pero no en todas. Algunas veces Sócrates y otro filósofo inte-
rrogan a los mismos interlocutores; sin embargo, con más frecuencia, Platón los 
muestra conversando con otras personas, algunas de las cuales son figuras histó-
ricas conocidas. Tal como es representada en los diálogos platónicos, entonces, la 
filosofía no es una actividad realizada por un individuo en solitario en su estudio 

1	 La autenticidad de las cartas de Platón ha sido cuestionada con frecuencia, y estas en ningún caso pueden 
ser consideradas como tratados.

Los filososfos de Platon_20.indd   11Los filososfos de Platon_20.indd   11 8/10/25   10:23 a.m.8/10/25   10:23 a.m.



los filósofos de platónlos filósofos de platónxiixii

mediante la cual intenta replicar o ascender al primer principio del pensamiento 
aristotélico: el pensamiento en sí. La filosofía es una actividad realizada por una 
variedad de seres humanos encarnados, procedentes de diferentes ciudades y 
escuelas, con distintos puntos de vista y preocupaciones, que hablan de diversas 
maneras con los no filósofos.2 En este libro investigo la importancia que tienen 
estas diferencias, primero, para la comprensión de la naturaleza de la filosofía 
del propio Platón, y, segundo, para la nuestra. 

Desde luego, algunos académicos anteriores han notado que Platón presenta 
a más de un filósofo, y que hay diferencias no solo entre estos, sino también 
en las representaciones de Sócrates. Puede que los comentaristas del siglo xix 
hayan seguido a Friedrich Schleiermacher al tratar de entender los diálogos en 
términos del “desarrollo” de Platón porque estaban convencidos de que la única 
forma en la que podía o debía ser entendido el trabajo de cualquier autor era 
rastreando los cambios en su pensamiento a lo largo del tiempo.3 Sin embargo, 
muchos estudiosos de Platón en el siglo xx adoptaron la esencialmente especu-
lativa “cronología de la composición”, en vez de la lectura “unitaria” defendida 
por Paul Shorey y Hans von Arnim, al menos en parte porque la “cronología” 

2	 Entre otras cosas, argumento que no solamente Sócrates, sino la filosofía platónica en general, no es “im-
personal“, es decir, se preocupa por la individualidad de los otros; otra cosa piensan Martha Nussbaum, 
The Fragility of Goodness (Cambridge: Cambridge University Press; 1986), 165-199; y Gregory Vlastos, 
“The individual as an Object of Love in Plato”, en Platonic Studies (Princeton: Princeton University 
Press, 1973), 3-34.

3	 C.C.W. Taylor ubica el origen del “supuesto de que las obras de Platón (y, en efecto, de cualquier otro es-
critor) deben abordarse en este sentido histórico más general” en el “desarrollo de estudios críticos serios 
en Alemania a principios del siglo xix … finalmente el clima intelectual y cultural predominante en ese 
país o época particular, el Romanticismo, y específicamente la filosofía de Hegel”; Taylor, “The Origins 
of Our Present Paradigms”, en New Perspectives on Plato, Modern and Ancient, ed. por Julia Annas y 
Christopher Rowe (Cambridge: Harvard University Press, 2002), 74. Jacob Howland, “Re-Reading 
Plato: The Problem of Platonic Chrolonogy”, Phoenix 45 (1991): 189-214, cita la afirmación de A. E. 
Taylor sobre la necesidad de conocer el orden en que un autor escribió sus obras, de Taylor, Plato: The 
Man and His Work (Cleveland: World Publishing, 1956), 16. Esta creencia se encuentra reflejada en los 
estudios “clásicos” sobre el pensamiento de Platón como un todo de George Grote, Plato, and the Other 
Companions of Sokrates, 3 vols. (Londres: J. Murray, 1865); W.K.C. Guthrie, A History of Greek Philo-
sophy, vols. 4-5 (Cambridge: Cambridge University Press, 1976-1978); y Paul Friendländer, Plato, trad. 
por Hans Meyerhoff, 2.a ed., 3 vols. (Princeton: Princeton University Press, 1969); así como en estudios 
más recientes tales como el de George Klosko, The Development of Plato’s Political Theory (Nueva York: 
Methuen, 1986). Kenneth Sayre endosa la comprensión cronológica del desarrollo del pensamiento de 
Platón y trata a los “diálogos tardíos” como afirmaciones de argumentos o doctrinas más que tratados, 
pero en Plato’s Literary Garden (Notre Dame, IN: University of Notre Dame Press, 1995) enfatiza la 
función pedagógica de los diálogos “del medio”.

Los filososfos de Platon_20.indd   12Los filososfos de Platon_20.indd   12 8/10/25   10:23 a.m.8/10/25   10:23 a.m.



introducciónintroducción xiiixiii

proporcionaba una explicación de las diferencias en los “portavoces” filosóficos, 
mientras que la lectura unitaria no.4

Estos académicos coincidieron en que hay diálogos “tempranos”, como la 
Apología y el Critón, en los cuales Platón describe cómo el Sócrates histórico refuta 
a sus interlocutores; diálogos del “medio”, como la República y el Fedón, en los 
cuales Platón atribuye sus propios argumentos a Sócrates, y diálogos “tardíos”, 
como el Sofista y las Leyes, en los cuales Platón presenta de forma general su enten-
dimiento filosófico más maduro en boca de un vocero no Socrático.5 Con base 
en los estudios pioneros de Lewis Campbell y Wilhelm Dittenberger, los acadé-
micos emprendieron estudios “estilométricos” por computadora para mostrar las 
regularidades y los cambios en el uso de las palabras y así apoyar esta “datación”.6

4	 Paul Shorey, The Unity of Plato’s Thought (Chicago University Press, 1903); y Hans von Arnim, Platos 
Jugenddialoge und die Entstehungszeit des Phaidros (Leipzig: G.B. Teubner, 1914; reimpr., Ámsterdam: 
A.M. Hakkert, 1967). Como anota von Arnim (iii), Schleiermacher comenzó el intento de entender a 
Platón en términos del desarrollo de su pensamiento. Friedrich Daniel Ernst Schleiermacher, Über die 
Philosophie Platons, incluyendo Geschichte der Philosophie: Vorlesungen über Sokrates und Platon (1819-
1823) y Die Einleitungen zur Übersetzung des Platon (1804-1828) (Hamburgo: Felix Meiner, 1996). De 
acuerdo con Holger Thesleff, Studies in Platonic Chronology (Helsinki: Societas Scientiarum Fennica, 
1982), 1, Wilhelm Gottlieb Tennemann sugirió el estudio de la datación de la composición de varios 
diálogos por primera vez en System der Platonischen Philosophie (Leipzig: Barth, 1792), en contraste 
con los estudios del desarrollo del pensamiento de Platón tales como el que fue realizado después por 
Schleiermacher. Thesleff reconoce que las dos inquietudes a menudo se han mezclado y finalmente se 
han fusionado en muchos comentarios angloamericanos. E.N. Tigerstedt, Interpreting Plato (Esto-
colmo: Almqvist & Wiksell, 1977), 13-51, desglosa aún más los varios intentos de interpretar a Platón 
en términos del desarrollo de su pensamiento, el orden de presentación del mismo, la cronología de 
composición y su biografía (sobre la cual, asegura Tigerstedt tras revisar las escasas fuentes o rumores 
antiguos, y citando a uno de los más famosos estudios biográficos de Ulrich von Wilamowitz como 
apoyo, conocemos muy poco).

5	 La excepción, por supuesto, es Filebo, el cual muchos comentaristas consideran como “tardío”, aunque 
Sócrates es el principal vocero filosófico. Para más sobre la afirmación reciente en cuanto al “notable… 
grado de consenso que ha surgido” sobre la cronología platónica, véase David Sedley, Plato’s “Cratylus” 
(Cambridge: Cambridge University Press, 2003), 6. Debra Nails, Agora, Academy, and the Conduct of 
Philosophy (Dordrecht: Kluwer Academic Publishers, 1995), 55-68, observa, al contrario, que “no hay 
unanimidad en casi ningún aspecto en los varios métodos que se utilizan para ordenar los diálogos” 
(55). No obstante, Charles H. Kahn, “On Platonic Chronology”, en Annas y Rowe, New Perspectives on 
Plato, 93-127, defiende el esquema cronológico general.

6	 De acuerdo con Nails (Agora, 101-114), el libro de Gerard R. Ledger, Re-Counting Plato (Oxford: Oxford 
University Press, 1989), es el mejor de los estudios estilométricos. Un resumen de los resultados variados 
de los estudios estilométricos se encuentra en Leonard Brandwood, The Chronology of Plato’s Dialogues 
(Cambridge: Cambridge University Press, 1990); y Thesleff, Studies, 65-95. Desde el siglo xix en ade-
lante, la investigación estilométrica ha mostrado que Critias, Leyes, Filebo, Político, Sofista y Timeo se 
caracterizan por ciertas formas lingüísticas ausentes en los otros diálogos. Dado que este grupo incluye 
las Leyes, frecuentemente se considera “tardío”; sin embargo, Thesleff, en Studies, señala que las afini-
dades lingüísticas entre estos diálogos no prueban nada relativo a la fecha en la que tuvieron lugar ni al 
“desarrollo” de Platón, aunque algunos especialistas parecen pensar que sí.

Los filososfos de Platon_20.indd   13Los filososfos de Platon_20.indd   13 8/10/25   10:23 a.m.8/10/25   10:23 a.m.



los filósofos de platónlos filósofos de platónxivxiv

No obstante, recientemente se han planteado serias preguntas sobre la 
evidencia que soporta —y la validez de las presuposiciones que subyacen a—  
la “cronología de la composición” y los estudios “estilométricos” que se utilizan 
para confirmar la “teoría”.7 “En ninguna fuente antigua hay alguna indicación 
de que Platón cambió sus puntos de vista de una manera radical”, nos recuerda 
Kenneth Dorter. “Aristóteles, por ejemplo, siempre escribe como si Platón 
hubiera defendido la teoría de las formas de manera consistente a lo largo de 
su vida. Tampoco Diógenes Laercio, ese repositorio de anécdotas de todo tipo, 
provee el menor indicio de tal ocurrencia”. En la Política (2.6.1264b26-27), 
Aristóteles dice que las Leyes fueron escritas después de la República, y Diógenes 
Laercio (3.3) anota que “algunos dicen que Filipo de Opunte transcribió las Leyes, 
que estaban grabadas en cera”.8 No obstante, esta observación de Aristóteles no 
ofrece ninguna orientación sobre el orden de los demás diálogos, y la injerencia 
del rumor que circula hace siglos de que Platón dejó el texto de las Leyes sin 
terminar no constituye una base firme para determinar el orden o las fechas en 
que los diálogos fueron escritos.9 Al revisar la escasa evidencia histórica para 

7	 Howland, en “Re-Reading Plato”, fue el primero en señalar y criticar estos supuestos que subyacen a la 
“cronología de la composición”, especialmente en lo que concierne al “desarrollo” del pensamiento de 
Platón. La crítica de pronto Howland fue seguida por la de Kenneth Dorter, Form and Good in Plato’s 
Eleatic Dialogues (Berkeley: University of California Press, 1994), 1-17; Nails, Agora; Charles H. Kahn, 
Plato and the Socratic Dialogue: The Philosophical Use of a Literary Form (Cambridge: Cambridge 
University Press, 1996); y en el intercambio entre Kahn y Charles Griswold en Ancient Philosophy 19 
(1999): 361-397, 20 (2000): 189-193, 195-197, revisado en “Platonic Chronology”, en Annas y Rowe, New 
Perspectives on Plato, 93-144.

8	 Dorter, Form and Good, 3. Como observó G. E. L. Owen, “no hay evidencia interna o externa que pruebe 
que las Leyes o incluso alguna sección de este fuese posterior a otro trabajo… la observación de Dióge-
nes de que fue grabada en cera no certifica que haya ocupado a Platón hasta su muerte”; Owen, “The 
Place of the Timaeus in Plato’s Dialogues”, Classical Quarterly, 3, n.os 1-2 (1953): 79n4, 93n3. El reporte 
de Dioniso de Halicarnaso en On Literary Composition, ed. por W. Rhys Roberts (Londres: Macmillan, 
1910), según el cual “Platón no dejó de arreglar y mejorar los diálogos, incluso a los ochenta años de edad” 
(25), también debería hacer dudar a los comentaristas a la hora de datar los diálogos en términos de su 
composición. Dioniso también relata una historia acerca de una lámina grabada en piedra que muestra 
que Platón escribió la primera frase de la República de muchas maneras. Esta historia otorga soporte 
al argumento de Thesleff de que los diálogos no pueden ser datados a partir de evidencia estilística o 
estilométrica, puesto que estaban siendo reescritos constantemente, y, por lo tanto, las marcas de su 
composición temprana fueron anuladas por rastros de revisiones posteriores (Thesleff, Studies, 71).

9	 Dorter observa con respecto a los estudios estilométricos que intentan determinar la fecha o el orden 
en que los diálogos fueron compuestos: “Hubo una búsqueda de medidas de afinidad estilística. Las 
que se encontraron incluyen fórmulas de respuesta (las repuestas de los interlocutores que, no obstante, 
son inútiles en el caso de una narrativa como el Timeo), los ritmos de las cláusulas (el final de los puntos 
o de los dos puntos), evitación de hiatos (siguiendo una palabra que termina en una vocal con una que 
comienza con una vocal), y el uso de hápax legomena (única aparición de palabras) o palabras inusuales. 
Pero cada uno de estos parámetros es difícil de medir. Para medir las fórmulas de respuesta, ¿debemos 
tener en cuenta la personalidad del interlocutor y la naturaleza de las preguntas que se hacen?, y ¿debemos  

Los filososfos de Platon_20.indd   14Los filososfos de Platon_20.indd   14 8/10/25   10:23 a.m.8/10/25   10:23 a.m.



introducciónintroducción xvxv

la “cronología de la composición” en su introducción a Plato: The Complete 
Works, John M. Cooper “urge a los lectores a no emprender el estudio de los 
escritos de Platón teniendo en mente la acostumbrada división cronológica en 
los grupos de diálogos ‘tempranos’, ‘del medio’ y ‘tardíos’… y concentrarse en el 
contenido literario y filosófico”.10 La realidad es que no podemos saber cuándo 
ni en qué orden Platón escribió cada diálogo individual. Si queremos descubrir 
lo que Platón pensaba o la manera en que veía el mundo, necesitamos encontrar 
otra forma de demostrar que no son pocos los diálogos que están relacionados 
entre sí por el tema o los personajes que comparten. Necesitamos, en otras 
palabras, formular otra explicación del carácter, la organización y el contenido 
del corpus platónico.

I. Tomar en cuenta la forma literaria y el contexto del diálogo

Platón no escribió tratados, aunque algunos comentaristas seguidores de Aristó-
teles han tendido a presentarlo a él y a su pensamiento como si lo hubiera hecho.11 
Puesto que el propio Platón no habla en los diálogos, descubrimos lo que piensa 
—o al menos lo que quiere mostrar a sus lectores— a través de su selección de los 
personajes, el escenario y el tema que será discutido por esos personajes indivi-
duales en un tiempo y lugar, así como el desenlace o los efectos de la conversación. 
Usualmente, aunque no siempre, Sócrates es el filósofo que guía la conversación. 
Ya que Sócrates no es el único filósofo que Platón describe —de hecho, en algunos 
diálogos (como el Timeo y el Sofista), Sócrates escucha sentado mientras otro filó-
sofo, posiblemente superior a él, presenta sus argumentos— no podemos asumir 
que Sócrates habla por Platón. Sin embargo, puesto que Sócrates es de lejos la voz 
filosófica más frecuente, tampoco podemos tomar a uno de los otros interlocutores 
—el extranjero ateniense, Parménides, Timeo o el extranjero eleático— como 

contar variaciones ligeras como si fueran lo mismo, o las fórmulas incluidas en frases largas de la misma 
forma que fórmulas aisladas?... También debemos decidir si tenemos en cuenta la naturaleza y el tema 
de los diálogos. ¿Debemos esperar encontrar los mismos rasgos estilísticos en un mito narrativo (Ti-
meo), en un ejercicio dialéctico abstracto (Parménides)… o en un grupo de discursos (Banquete) que en 
la República, el Teeteto o las Leyes?” (Dorter, Form and Good, 5-6).

10	 John M. Cooper, ed., Plato: The Complete Works (Indianápolis: Hackett, 1997), xiv.
11	 Cf. Andrea Nightingale, “Writing/Reading a Sacred Text: A Literary Interpretation of Plato’s Laws”, 

Classical Philology 88, n.o 4 (octubre 1993): 282; y Rudolph H. Weingartner, The Unity of the Platonic 
Dialogue (Indianápolis: Bobbs-Merrill, 1973), 1-4. Sobre los problemas que implica tomar a Aristóteles 
como guía para leer a Platón, véase Harold Cherniss, Aristotle’s Criticism of Plato and the Academy, vol. 
1 (Baltimore: John Hopkins University Press, 1944); John R. Wallach, The Platonic Political Art (Uni-
versity Park: Pennsylvania State University Press, 2001), 26-29; Rosyln Weiss, The Socratic Paradox and 
Its Enemies (Chicago: University of Chicago Press, 2006), 10n29.

Los filososfos de Platon_20.indd   15Los filososfos de Platon_20.indd   15 8/10/25   10:23 a.m.8/10/25   10:23 a.m.



los filósofos de platónlos filósofos de platónxvixvi

vocero de Platón. Estos filósofos no solo articulan diferentes maneras de entender 
las mejores formas de argumentar o el carácter de la filosofía, la política, el 
cosmos y el ser; también conversan con diferentes interlocutores.12 Además de la 
compleja interacción entre los personajes, los diálogos también tienen escenarios  
—indicaciones de tiempos y lugares específicos— y describen una variedad de 
acciones o resultados.13 Por supuesto, Platón no dramatiza ningún asesinato 
ni celebra ningún matrimonio; los diálogos no son tragedias ni comedias. No 
obstante, en algunas conversaciones (como el Político y el Filebo), los interlocu-
tores terminan siendo convencidos; en otras, como el Protágoras, admiten que 
han sido derrotados en la discusión, pero no han sido persuadidos, y en otros, 
como el Menón, se enojan cuando son refutados. En todos los casos, se anima 
a los lectores a entender el carácter de los argumentos no solo en sí mismos o 
en abstracto, sino tal como son presentados por este filósofo particular, con su 
formación característica y su aproximación a una persona o personas específicas 
en el tiempo y lugar que se indican, con un efecto (o, en algunas ocasiones, falta 
de este) apreciable. 

Ya que el propio Platón no habla, es necesario mirar los argumentos en 
contexto. Cada diálogo es una conversación específica. Por lo tanto, en el 
siguiente recuento del pensamiento de Platón he procedido diálogo por diálogo. 
Dado que Platón presenta una variedad de filósofos que hablan con otros 
interlocutores en diferentes circunstancias y con distintos resultados, inicio la 
discusión de cada diálogo recordándoles a los lectores la situación, es decir, lo 
que sabemos sobre los personajes y el escenario.14 Para mostrar la forma en que 
las características y los intereses de los interlocutores afectan los argumentos 
planteados por el filósofo que habla, también he tomado los argumentos en 
el orden en que suceden y en cada paso me he fijado en los resultados, que no 

12	 Sobre las diferentes clases de diálogos representadas por los diferentes interlocutores filosóficos de Platón, 
véase Michael Frede, “Plato’s Arguments and the Dialogue Form”, en Methods of Interpreting Plato, ed. 
por James C. Klagge y Nicholas D. Smith (Oxford: Clarendon Press, 1992), 202-219; Diskin Clay, Pla-
tonic Questions: Dialogues with the Silent Philosopher (University Park: Pennsylvania State University 
Press, 2000), 256-258, 268.

13	 En Platonic Questions, Clay les recuerda a sus lectores que “Platón no fue el primero en escribir un diá-
logo socrático, [pero] fue, hasta donde podemos determinar ahora, el primero en situar sus diálogos en 
sitios históricos reconocidos… [Además,] Platón no se preocupa solo por las palabras y los argumentos, 
sino por el registro de acciones significativas. Estas acciones tienden a perderse en las lecturas filosóficas 
de los diálogos platónicos”. 

14	 Ruby Blondell, The Play of Character in Plato’s Dialogues (Cambridge: Cambridge University Press, 
2002), representa un gran paso hacia el tipo de lectura de los diálogos que estoy proponiendo. James 
Arieti, Interpreting Plato: The Dialogues as Drama (Savage, MD: Rowman and Littlefield, 1991), tam-
bién enfatiza el carácter dramático de los diálogos, pero no ofrece ninguna conexión entre estos. 

Los filososfos de Platon_20.indd   16Los filososfos de Platon_20.indd   16 8/10/25   10:23 a.m.8/10/25   10:23 a.m.



introducciónintroducción xviixvii

siempre son lógicos.15 En ocasiones se nos habla de la reacción emocional del 
filósofo o de su interlocutor. Algunas veces algunos personajes se van; a veces 
otros toman sus lugares. ¿Por qué? Y ¿por qué en esta coyuntura particular? Por 
supuesto, es posible abstraer argumentos de los diálogos; también es posible leer 
temáticamente los argumentos tomados de distintos diálogos. Pero al tomar 
los argumentos fuera del contexto, el comentarista pierde mucho, si no todo, 
lo que Platón les está mostrando a sus lectores. Y Platón solamente muestra; 
no dice o afirma nada en su propio nombre.16

El precio de presentar los argumentos en contexto es que la presentación 
tiende a parecer un sumario. No obstante, los siguientes recuentos de los diálogos 
individuales no son meros resúmenes; representan intentos de destacar lo que se 
muestra: quién es persuadido o no, por cuáles argumentos y con qué resultados. La 
comprensión de Platón se encuentra en lo que muestra, primero, en los diálogos 
individuales, tomados como un todo, y luego en el corpus, leído como un todo, 
no en los argumentos individuales que Platón pone en boca de personajes espe-
cíficos que conversan bajo condiciones particulares. 

Además, los resultados de una conversación a menudo solo se indican en una 
conversación posterior. No es suficiente leer un diálogo completamente aislado de 
los demás. En el Parménides, por ejemplo, no nos enteramos de cuál fue la reac-
ción del joven Sócrates a la demostración de gimnasia argumentativa del anciano 
eleático. Solo al leer los diálogos que tienen lugar en una fecha posterior vemos 
que Sócrates nunca siguió el consejo de Parménides. En otras palabras, el contexto 
de la(s) conversación(es) descrito en cada diálogo individual está determinado 
no solo por el escenario inmediato, sino también por el orden o secuencia de los 
diálogos indicados por Platón por medio de sus fechas dramáticas.

Comentaristas tan tempranos como Trasilo observaron que algunas conver-
saciones están unidas entre sí de forma explícita.17 Sin embargo, si vamos más 

15	 Parece obvio, si no axiomático, decir que incluso los argumentos, estrictamente interpretados, son pre-
sentados en etapas, es decir que se desarrollan y son desarrollados a lo largo de un diálogo. Pero David 
Roochnik, Beautiful City: The Dialectical Character of Plato’s “Republic” (Ithaca: Cornell University 
Press, 2003), 15-23, muestra que muchos comentaristas han aislado la presentación que Sócrates hace 
de las tres partes del alma en la República de su contexto, aunque han tenido que referirse a las últimas 
partes del diálogo para explicarlo, y la han presentado como un argumento “de Platón”. Grace Had-
ley Billings, The Art of Transition in Plato (Menasha, WI: George Banta, 1920), observa: “Uno de los 
métodos favoritos de Platón para desarrollar un tema [es que] se presenta primero una visión parcial o 
superficial del tema, solo para ser reemplazada o suplementada al ser discutida a profundidad” (21).

16	 Cf. Leo Strauss, The City and Man (Chicago: Rand McNally, 1964), 59-60.
17	 Diógenes Laercio, Lives of Eminent Philosophers, trad. por R. D. Hicks (Cambridge: Harvard Uni-

versity Press, 1925), 3.61-62, refiere que Aristófanes, el gramático, dividió algunos diálogos, pero 
no los pudo organizar todos en trilogías. Bernard Suzanne, http://plato—dialogues.org/tetralog.
htm, ha intentado revivir y actualizar la aproximación de Trasilo a la organización de los diálogos en  

Los filososfos de Platon_20.indd   17Los filososfos de Platon_20.indd   17 8/10/25   10:23 a.m.8/10/25   10:23 a.m.



los filósofos de platónlos filósofos de platónxviiixviii

allá de las tetralogías tradicionales (por ejemplo, Eutifrón, Apología, Critón y 
Fedón) y revisamos las fechas dramáticas (las indicaciones que Platón da sobre 
el tiempo en el que los lectores deben imaginar que el diálogo tuvo lugar, y no 
el más tardío y especulativo tiempo de composición), vemos que los diálogos 
representan acontecimientos en una narrativa global. Estos describen los 
problemas que dieron origen a la filosofía socrática, a su desarrollo o madura-
ción y a sus limitaciones.

II. La narrativa general indicada por las fechas dramáticas

Cada uno de los otros filósofos de Platón toma el mando de la conversación en 
uno o dos diálogos: el extranjero ateniense en las Leyes y el Epinomis, Parmé-
nides y Timeo en los diálogos que llevan sus nombres y el extranjero eleático 
en el Sofista y el Político. El problema al determinar si esta caracterización de 
los filósofos es consistente o diferente —por ejemplo, si los distintos filósofos 
articulan fundamentalmente el mismo entendimiento platónico de las cosas 
(la tesis unitaria) o si representan diferentes posiciones (que pueden o no 
corresponder a las etapas del desarrollo de Platón)— surge sobre todo en lo 
que respecta a Sócrates. Al estar presente en treinta y tres de treinta y cinco 
diálogos, Sócrates ciertamente parece ser el más importante de los filósofos 
de Platón. Como lectores, aprendemos más sobre su educación, formación, 
apariencia, familia, ciudad y asociados que sobre cualquier otro filósofo. No es 
tan claro, sin embargo, que Platón siempre atribuya los mismos argumentos y 
puntos de vista al personaje llamado Sócrates. Los defensores de la cronología 
de la composición argumentan que no lo hace.18

Platón nos ofrece la primera vista del joven Sócrates en el Parménides, diálogo 
en el que la conversación es dirigida por el viejo filósofo eleático. Si hacemos una 
lista de los diálogos en orden de sus fechas dramáticas, vemos no solo que los 
diálogos en los que aparece Sócrates pueden ser ordenados de esta forma, sino 
también que los diálogos no socráticos se pueden incorporar a la narrativa que 
emerge con base en la datación dramática.

tetralogías, aunque los grupos de cuatro que Suzanne identifica difieren de los que Trasilo propuso y 
no han sido adoptados o respaldados por nadie más.

18	 Dos de las versiones más conocidas de la tesis del desarrollo, particularmente con respecto a Sócrates, 
se encuentran en Terence Irwin, Plato’s Ethics (Nueva York: Oxford University Press, 1995); y Gregory 
Vlastos, Socrates, Ironist and Moral Philosopher (Ithaca: Cornell University Press, 1991).

Los filososfos de Platon_20.indd   18Los filososfos de Platon_20.indd   18 8/10/25   10:23 a.m.8/10/25   10:23 a.m.



introducciónintroducción xixxix

Este orden se puede resumir de la siguiente forma:

460-450
AEC Leyes (seguido por el Epinomis)

455-450 (El giro de Sócrates desde el estudio de la naturaleza de los seres hacia la 
examinación de los logoi, relatado en el Fedón)

450 Parménides

450-433 (El giro de Sócrates desde los logoi hacia las doxai, relatado en el Banquete 
y la Apología)

433-432 Protágoras
432 Alcibíades I y II
429 Cármides (después de la batalla de Potidea)
429 Laques

421-420 Hipias Mayor y Menor
416 Banquete
415 Fedro
413 Ion (tratado temáticamente en nota a la República)
411 Clitofonte (introduce la República)
411 República

s.f. Filebo (relacionado temáticamente con la República)
409-408 Timeo-Critias

409 Téages
407 Eutidemo
406 Lisis
405 Gorgias

402-401 Menón
399 Teeteto, Eutifrón, Crátilo, Sofista, Político, Apología, Critón y Fedón

387-386 Menéxeno

En esta lista utilizo líneas horizontales para agrupar los diálogos en períodos 
o etapas del desarrollo de Sócrates como filósofo. He organizado el siguiente 
recuento de los diálogos sobre esta base.

En el intento de establecer las fechas dramáticas de los diálogos, me he apoyado 
en el trabajo filológico, filosófico y arqueológico de muchos académicos.19 Es 

19	 Debra Nails, The People of Plato: A Prosopography of Plato and Other Socratics (Indianápolis: Hackett, 
2002), es invaluable para los académicos que estén investigando las preguntas sobre las fechas dramá-
ticas de los diálogos. No he coincidido con ella en todos los casos, por ejemplo, en lo que tiene que ver 

Los filososfos de Platon_20.indd   19Los filososfos de Platon_20.indd   19 8/10/25   10:23 a.m.8/10/25   10:23 a.m.



los filósofos de platónlos filósofos de platónxxxx

cierto que estas fechas son el objeto de una controversia que aún continúa. Por 
lo tanto, al inicio de cada capítulo en el que trato un conjunto de diálogos, he 
anotado algunos de los desacuerdos más relevantes. A menudo Platón propor-
ciona indicaciones leves sobre el momento en el que ocurre la conversación —por 
medio de una referencia ambigua, como a la batalla de Mégara en la República 
(hay varias batallas como esa) o la presencia de una persona cuya identidad y 
período de vida se conocen independientemente de los diálogos—. En dos casos 
importantes, la República y el Fedro, los especialistas han mostrado, en parte 
sobre la base de evidencia interna y en parte sobre la base de inscripciones, que 
las conversaciones descritas no pudieron haber tenido lugar entre los personajes 
nombrados en el tiempo y lugar que se indican.20 De igual forma, los eruditos 
saben desde hace tiempo que hay referencias anacrónicas a eventos posteriores 
al momento en el que se supone que la conversación tiene lugar, por ejemplo, en 
el Protágoras (327d) y el Banquete (193a), dos diálogos cuya autenticidad pocas 
veces se ha cuestionado.21 Tanto la imposibilidad de que algunas conversaciones 
hayan ocurrido como las referencias anacrónicas esporádicas sirven, o deberían 
servir, para recordar a los lectores que los diálogos son invenciones literarias de 
Platón, no informes históricos.22 He tomado las indicaciones de Platón sobre los 

con las fechas específicas de Eutidemo y Lisis, pero he encontrado muy útiles sus análisis sobre otros 
estudiosos, así como sus propios argumentos sobre las fechas y los personajes de los diálogos. 

20	 Kenneth Dover, Lysias and the Corpus Lysiacum (Berkeley: University of California Press, 1968); Nuss-
baum, Fragility, 212-13nn24-25; Nails, People, 314, 324-326.

21	 En el auge de estos debates, Eduard Zeller llegó hasta a cuestionar la autenticidad de las Leyes, diálogo 
sobre el cual se apoyan la mayoría de los análisis estilométricos en los que se basa la cronología de la 
composición, pero más tarde retiró sus dudas. Al reconocer que la “autenticidad”, es decir, la autoría de 
Platón de muchos de los diálogos, fue puesta en duda en el siglo xix, y en algunos casos, tales como 
el de Alcibíades y Téages, sigue estándolo hasta la fecha, me impresiona el hecho de que muchos de es-
tos juicios implican una decisión por parte del comentarista sobre qué tipo de escritura o argumento 
es verdaderamente platónico basada en la lectura de una parte del corpus que luego se aplica al resto. 
¿Conocemos el carácter y la extensión de las habilidades literarias y filosóficas de Platón? ¿Preferimos 
nuestras presunciones sobre lo que Platón pensó o pudo haber escrito a un examen de las obras que se 
le han atribuido desde hace tiempo? En línea con la creciente tendencia en la academia actual, he acep-
tado la lista tradicional de treinta y cinco diálogos auténticos que se encuentra en Diógenes Laercio. Si 
bien reconozco que Diógenes no es una fuente del todo confiable, creo que se acerca más a Platón y a 
sus estudiantes que los autores de las construcciones y especulaciones más recientes. Para un excelente, 
aunque crítico, recuento de los variados debates sobre la autenticidad de los diálogos, véase Tigerstedt, 
Interpreting Plato, 13-22; y Thesleff, Studies, 86-94. Véase Thomas L. Pangle, “Editor’s Introduction”, 
en The Roots of Political Philosophy (Ithaca: Cornell University Press, 1987), 3-17, para un recuento más 
completo de las razones para aceptar la lista antigua de diálogos auténticos no como perfecta, sino como 
lo mejor que tenemos.

22	 Walter Nicgorski, “Cicero’s Socrates”, en Law and Philosophy, vol. I, ed. por John A. Murley, Robert 
L. Stone, y William T. Braithwaite (Athens: Ohio University Press, 1992), nos recuerda que Cicerón 
reconoció que “el Sócrates de Platón es, en cierto sentido, hecho o creado por Platón” (216) en De fini-

Los filososfos de Platon_20.indd   20Los filososfos de Platon_20.indd   20 8/10/25   10:23 a.m.8/10/25   10:23 a.m.



introducciónintroducción xxixxi

momentos en que las conversaciones tuvieron lugar simplemente como pistas 
del orden en que él quería que sus lectores imaginaran que estas ocurrieron.23 La 
coherencia de la narrativa que emerge cuando se juntan los diálogos en el orden 
indicado corrobora el carácter y la importancia de las fechas dramáticas. Ya que 
en algunos diálogos la fecha es presentada de forma imprecisa, y en algunos pocos 
casos existen indicaciones contradictorias, no creo que la datación dramática 
pueda hacer más que indicar el orden y las conexiones entre los diálogos.

Cuando se leen en el orden indicado por sus fechas dramáticas, los diálogos 
cuentan una historia. La evidencia que soporta la datación de los diálogos y las 
lecturas que se resumen aquí se presenta de manera más completa en los capítulos 
relevantes de este libro.

La historia no comienza con el Parménides, la aparición más temprana de 
Sócrates, sino con las Leyes, el cual usualmente se considera como el último 
diálogo escrito por Platón. Como anoté anteriormente en la introducción, la 
evidencia para la datación de la composición de las Leyes es leve y altamente 
cuestionable. Pero cualquiera que sea la fecha en que Platón lo escribió, en este 
diálogo él pide a sus lectores que imaginen una conversación que tuvo lugar 
después de las guerras persas, a las cuales hay muchas referencias, pero antes 
de la guerra del Peloponeso, a la cual no hay ninguna referencia. Al acontecer 

bus 2.2 y De oratore 3.67. Una de las más claras instancias de dicho reconocimiento de parte de Cicerón 
ocurre, irónicamente, cuando describe el último discurso en la Apología de Sócrates como “aquello que 
Platón le hizo emplear” (Tusculanae disputationes I.97; Nicgorski, “Socrates”, 228). No obstante, los 
autores contemporáneos no siempre se han adherido a esta percepción temprana. Kahn, en Plato and 
the Socratic Dialogue, argumenta que solo la Apología de Sócrates es histórica. Donald Morrison, “On 
the Alleged Historical Reliability of Plato’s Apology”, Archiv f. Gesch. d. Philosophie 82 (2000): 235-265, 
ofrece una crítica detallada al argumento de Kahn. Para una discusión general de las razones por las que 
la Apología de Sócrates debería leerse como un trabajo literario de Platón, con una base histórica más que 
como un reportaje histórico, véase R.B. Rutherford, The Art of Plato (Cambridge: Harvard University 
Press, 1995), 29-34. David Wolfsdorf, “Interpreting Plato’s Early Dialogues”. Oxford Studies in Ancient 
Philosophy 27 (invierno 2004): 20, también observa que “la configuración particular de los elementos 
históricos no es precisa. Entre otras cosas, la ubicuidad del anacronismo… [sugiere que] los diálogos no 
tienen como propósito representar conversaciones que realmente ocurrieron”.

23	 No hago ninguna afirmación sobre el orden y el momento en que los diálogos fueron escritos o conce-
bidos. Platón pudo haber compuesto algunos de los diálogos que muestran a Sócrates tarde en su vida, 
como la Apología, antes de escribir los diálogos que describen al Sócrates joven, como el Parménides; 
pudo haber “rellenado” algunas lagunas en la historia. No lo sabemos. Todo lo que tenemos son los 
productos terminados, y hay cierta controversia sobre qué diálogos escribió realmente. Puesto que yo 
tomo cada diálogo como representación de una conversación independiente, no creo que la narrativa 
general se vea gravemente dañada si algunos de los diálogos cuya autenticidad ha sido cuestionada fue-
sen ignorados. A este respecto yo sigo el razonamiento y la práctica de Rutherford (Art, 3). He tratado 
Alcibíades II e Ion solo en las notas como temáticamente relacionados con Alcibíades I y con la discusión 
sobre poesía homérica en la República, respectivamente. Para la datación dramática de Ion, véase John D. 
Moore, “The Dating of Plato’s Ion”, Greek, Roman, and Byzantine Studies 15 (invierno 1974): 425-439.

Los filososfos de Platon_20.indd   21Los filososfos de Platon_20.indd   21 8/10/25   10:23 a.m.8/10/25   10:23 a.m.



los filósofos de platónlos filósofos de platónxxiixxii

antes de la guerra del Peloponeso, el diálogo también ocurre antes de que 
Sócrates se convirtiera en una figura pública en Atenas. De hecho, las Leyes 
nos muestra por qué surgió la filosofía socrática y por qué despertó un interés 
tan apasionado.24 En la conversación que sostiene con dos ancianos estadistas 
dorios, un extranjero ateniense anónimo recurre extensamente a la poesía, la 
experiencia política o “historia” y la filosofía griegas presocráticas para proponer 
un nuevo y mejor régimen. No obstante, al final de estas propuestas legislativas 
(Leyes 965c-66a), el ateniense les dice a sus interlocutores que la ciudad que ha 
descrito en su discurso no llegará a existir a menos que ellos y la gente que los 
ayude a fundar la nueva colonia en Creta se unan en una investigación sobre la 
unidad de las virtudes y sobre lo noble y lo bueno. Tal investigación es necesaria 
para que la ciudad logre su objetivo declarado (770c-d). Para hacer que cada 
miembro de la comunidad sea lo más virtuoso posible, los líderes necesitan saber 
lo que la virtud o excelencia humana (aretë), definida tradicionalmente en la 
Grecia antigua como kalokagathia (nobleza y bondad), real y verdaderamente 
es. En otras palabras, para establecer la mejor forma posible de vida en común 
para los humanos y así resolver el problema político, es necesario plantear 
las preguntas características de la filosofía socrática. Pero, como el ateniense 
también les tiene que explicar a sus interlocutores filosóficamente insensatos, 
el acto de plantear aquellas preguntas será políticamente problemático, si no 
pernicioso, porque el cuestionamiento de las opiniones aceptadas fomenta la 
tendencia de los jóvenes a volverse impíos y rebeldes y, por lo tanto, amenaza 
la estabilidad de las leyes, así como el futuro del régimen.

Como sabe todo el que haya leído la Apología, las preguntas de Sócrates sobre 
lo noble y lo bueno finalmente provocaron a sus conciudadanos a acusarlo de y 
condenarlo por impiedad, aunque les tomó más de cuarenta años (y posiblemente 
una derrota en la guerra) para actuar en contra de él. Sin embargo, como indica 
Platón en el Parménides (dramáticamente datado en 450, un poco después de las 
Leyes), tal vez existían problemas filosóficos más serios en la búsqueda socrática del 
conocimiento de las “ideas” de las virtudes, lo noble y lo bueno. En este diálogo, 
un joven Sócrates (de diecinueve o veinte años) no es capaz de decirle al anciano 
filósofo eleático por qué piensa que existen ideas de relaciones y de virtudes, pero 
no de las especies naturales o de fenómenos más insignificantes como el cabello 
y el lodo. Sócrates tampoco es capaz de explicar cómo es que las cosas sensibles 
participan de los seres puramente inteligibles o cómo estos últimos pueden ser 
conocidos por los humanos que no son puramente inteligibles.

24	 Una versión abreviada del argumento que se presenta de forma completa en el capítulo 1 se puede en-
contrar en Catherine H. Zuckert, “Plato’s Laws: Postlude or Prelude to Socratic Political Philosophy?”, 
Journal of Politics 66 (mayo 2004): 374-395.

Los filososfos de Platon_20.indd   22Los filososfos de Platon_20.indd   22 8/10/25   10:23 a.m.8/10/25   10:23 a.m.



introducciónintroducción xxiiixxiii

En los dos diálogos que, se sugiere, ocurrieron primero, Platón muestra de esta 
forma que sería imposible establecer el mejor tipo de orden político sin practicar 
algo parecido a la filosofía socrática. No obstante, esta filosofía implicaba dos clases 
diferentes de problemas —tanto filosóficos como políticos— desde su concepción. 
Platón no dedica un solo diálogo a describir la educación y el desarrollo filosófico 
de Sócrates. Hay, en realidad, una brecha de diecisiete años entre el primer vistazo 
que tenemos del joven Sócrates en el Parménides y su aparición en el “escenario” 
en Atenas, por así decirlo, en el Protágoras. Lo que sí podemos ver, negativamente, 
es que Sócrates nunca siguió el consejo de Parménides de participar en el tipo de 
gimnasia argumentativa que el eleático describe en los últimos dos tercios del 
Parménides. Platón sí muestra que Sócrates proporciona tres relatos retrospectivos 
de su propia educación y desarrollo en tres diálogos que, según lo que se muestra, 
ocurrieron mucho más tarde. En el último día de su vida, Sócrates da una famosa 
explicación de cómo fue que se alejó de las investigaciones sobre la naturaleza que 
ahora llamamos filosofía presocrática y formuló el argumento que concierne a las 
ideas, el cual vemos que presenta en el Parménides. En el Banquete Sócrates les 
cuenta a sus amigos cómo fue que aprendió de “Diotima” a moverse más allá de 
pensar en términos de opuestos, el “es” y “no es” característico de Parménides y de 
su discípulo Zenón, hacia la investigación de las opiniones, especialmente sobre 
lo noble y bueno.25 En la Apología Sócrates atribuye este giro en su pensamiento 
al oráculo de Delfos cuando explica cómo y por qué su filosofía ha despertado la 
enemistad de algunos de sus conciudadanos. Tanto en el Banquete como en la 
Apología, la instrucción o inspiración divina, podríamos decir, que llevó a Sócrates 
a recurrir al examen de las opiniones, especialmente acerca de lo noble y lo bueno, 
en lugar de limitarse a criticar los argumentos filosóficos anteriores (logoi), parece 
haber ocurrido después de 450, pero antes de 433.26

En los diálogos posteriores a la presentación inicial de los problemas a los 
que estaba respondiendo, Platón presenta cuatro etapas o períodos de la manera 
de filosofar de Sócrates. En la primera etapa, compuesta por los dos conjuntos 
de conversaciones que Platón indica tuvieron lugar al principio y al final de la 
primera parte de la Guerra del Peloponeso —Protágoras, Alcibíades y Cármides, 

25	 Me han preguntado varias veces por qué no incluyo a “Diotima” (y Aspasia en el Menéxeno) entre los 
filósofos de Platón (a quienes no creo que deba, estrictamente hablando, llamar voceros, porque nadie en 
los diálogos habla por Platón de forma simple o directa). Aunque Sócrates relata a sus interlocutores lo 
que aprendió de Diotima y Aspasia, y explícitamente llama a estas dos sus maestras, Sócrates comunica 
lo que le dijeron a él. Platón no muestra a ninguna de las dos mujeres hablando directamente con otros 
interlocutores. Estas mujeres tampoco presentan una visión tan exhaustiva como la que presentan los 
filósofos de Platón.

26	 Véase Catherine H. Zuckert, “The Socratic Turn”, History of Political Thought 25 (verano 2004): 189-
219; y capítulo 3 en el presente volumen. 

Los filososfos de Platon_20.indd   23Los filososfos de Platon_20.indd   23 8/10/25   10:23 a.m.8/10/25   10:23 a.m.



los filósofos de platónlos filósofos de platónxxivxxiv

seguidos una década más tarde por Laques, Hipias Mayor e Hipias Menor—, 
vemos a Sócrates demostrando repetidamente la insuficiencia de la comprensión 
por parte de sus contemporáneos de la virtud, lo noble y lo bueno. Sócrates urge 
a sus interlocutores a que, al verse enfrentados a la insuficiencia comprobada de 
su comprensión actual, se unan a él en otras investigaciones filosóficas sobre lo 
noble y lo bueno, pero sus invitaciones no dan frutos. Sus dos compañeros más 
notorios, Alcibíades y Critias, no permanecen con Sócrates lo suficiente como para 
adquirir concepciones no tradicionales o no contradictorias de una vida humana 
que sea verdaderamente kalos k’agathos (noble y buena).27 Los dos generales o 
estadistas con quienes Sócrates conversa en el Laques están demasiado ocupados 
con los asuntos públicos como para participar en cualquier otra conversación, y 
los sofistas (Protágoras e Hipias), que dicen ser capaces de enseñar a los jóvenes 
atenienses con ambiciones políticas cómo tener éxito, no buscan ser corregidos 
(y avergonzados) una vez más por Sócrates. 

En la segunda etapa, constituida por un grupo de diálogos que Platón 
indica ocurrieron durante la segunda parte de la guerra del Peloponeso entre 
416 y 411, Sócrates ya no se conforma con demostrar la insuficiencia de las 
opiniones de sus interlocutores, sino que comienza a presentar una clase de 
enseñanza positiva propia, aunque sea en forma de imágenes y mitos. También 
afirma que posee un cierto tipo de conocimiento limitado de ta erōtika. En el 
Banquete (sin duda datado en 416), Sócrates se reúne de nuevo con muchos de 
los atenienses presentes en su encuentro inicial con Protágoras. No obstante, 
en lugar de cuestionar las opiniones de los sofistas, con quienes estos atenienses 
se habían asociado, en el Banquete, el Fedro y la República Sócrates participa 
en una disputa con los poetas, origen de las nociones tradicionales de kalos 
k’agathos a las que los sofistas se adherían. En vez de demostrar la incoherencia 
interna de las nociones tradicionales, como lo había hecho en conversaciones 
previas, en estos diálogos (completados, sostengo, por el argumento sobre el 
bien humano en Filebo, que no tiene una fecha dramática definida) Sócrates 
propone una visión de otra comprensión mejor de una vida humana que sea 
noble y buena, la vida de aquellos que se unen en la búsqueda del conocimiento 
de lo que verdaderamente es noble y bueno. Como podemos ver en diálogos 
posteriores, Sócrates logra atraer un número de asociados habituales, aunque 
no persuade a todos sus interlocutores de la urgente necesidad de, y el incom-
parable gozo que se gana con, tales investigaciones filosóficas. 

Sin embargo, Sócrates no logra proponer una visión integral de la inteli-
gibilidad del todo. Es por eso que siempre se describe a sí mismo literalmente 

27	 Cf. Jenofonte, Memorabilia I, 2, 24.

Los filososfos de Platon_20.indd   24Los filososfos de Platon_20.indd   24 8/10/25   10:23 a.m.8/10/25   10:23 a.m.



introducciónintroducción xxvxxv

como un filósofo, un buscador de la sabiduría, más que como un conocedor o un 
hombre sabio. El Timeo es claramente posterior a la conversación que se relata en 
la República, aunque no necesariamente la sigue de forma inmediata; en el Timeo 
Platón les recuerda a sus lectores que Sócrates nunca presenta una cosmología, 
es decir, un relato de la naturaleza como un todo, al mostrar que Sócrates se 
sienta en silencio a escuchar un relato explícitamente mítico expuesto por otro 
estadista-filósofo sobre la construcción inteligible del cosmos.28 De hecho, en 
la persona y el discurso de Timeo, Platón presenta un modelo o paradigma de 
la filosofía notablemente diferente del que representa Sócrates, quien busca el 
conocimiento examinando la opinión de otros, particularmente sobre los verda-
deros propósitos de sus esfuerzos: lo bello y lo bueno. De acuerdo con Timeo, 
los filósofos no solo adquieren conocimiento del orden inteligible del cosmos, 
sino que también duplican ese orden dentro de sus propias almas a través de la 
observación y la contemplación del orden inteligible de los movimientos de los 
cuerpos celestes. Ellos y solo ellos son verdaderamente felices. Para adquirir las 
habilidades y el autocontrol necesarios para aprender sobre los movimientos orde-
nados de los cielos, sin embargo, tales filósofos deben ser criados bajo un cierto 
régimen. Para mostrar cómo el régimen descrito en los primeros cuatro libros 
de la República realmente podría llegar a surgir, a Timeo se le pide que explique 
cómo surgió el cosmos hasta tal punto en el que hay seres humanos capaces de 
convertirse en ciudadanos de este régimen. Aunque su relato de la construcción 
del cosmos por el demiurgo es un tour de force filosófico que incorpora lo mejor 
de la antigua ciencia natural griega (por lo que a menudo se ha tomado como 
“la cosmología de Platón”), Timeo no realiza el trabajo asignado. Hacia el final 
del diálogo, Timeo sugiere que las mujeres surgen de los hombres cobardes. No 
hay y nunca ha habido ninguna guardiana femenina potencial en el cosmos 
de Timeo, pero en la ciudad que Sócrates describe inicialmente, como en la 
República, habrá guardianes tanto masculinos como femeninos. Por esto, en la 
conversación que sigue, Critias tiene que presentar otro relato más tradicional-
mente mitológico del origen de la antigua Atenas y la Atlántida para reemplazar 
el comienzo defectuoso de Timeo. No obstante, aunque el relato de Timeo de la 

28	 Lo más cercano a esto por parte de Sócrates es una mera afirmación de que el cosmos debe ser un tra-
bajo de la inteligencia, lo que permite a Protarco coincidir sin ningún argumento de apoyo en Filebo 
28e-30e. Francis MacDonald Cornford, Plato’s Cosmology: The “Timaeus” of Plato (Londres: Routledge 
and Kegan, 1937), 75-79, señala que la descripción de Sócrates de las órbitas y las esferas en el mito de 
Er en la conclusión de la República no corresponde (y no afirma corresponder) con las observaciones 
empíricas de las orbitas de los cuerpos celestiales, como sí lo hace el relato de Timeo. La observación 
de Aristóteles (Metaphysics 987bI-8) de que Sócrates se ocupó de cuestiones éticas y descuidó el mun-
do de la naturaleza en su totalidad, aunque buscó lo universal en estas cuestiones éticas, describe así al 
personaje presentado en los diálogos de Platón. 

Los filososfos de Platon_20.indd   25Los filososfos de Platon_20.indd   25 8/10/25   10:23 a.m.8/10/25   10:23 a.m.



los filósofos de platónlos filósofos de platónxxvixxvi

generación de los varios tipos es risible, este señala una diferencia fundamental 
entre su filosofía y la de Sócrates. Sócrates nunca presenta una explicación del 
orden o la generación del cosmos, pero puede explicar el eros humano de una 
manera en la que Timeo no. En efecto, Sócrates presenta la filosofía como una 
actividad fundamentalmente erótica.29 

Puesto que él y sus lectores son seres humanos animados por una variedad 
de deseos, Platón dirige la atención de sus lectores de la contemplación timeana 
hacia la búsqueda socrática de la sabiduría, especialmente en lo que concierne 
a la mejor vida para los seres humanos, en la tercera etapa de su representación 
de la vida filosófica y carrera de Sócrates, compuesta por una serie de diálogos 
que ocurre en la última década del siglo v. Estos diálogos a menudo han sido 
agrupados con los que describen encuentros fundamentalmente críticos de 
Sócrates con los sofistas y los jóvenes atenienses infames durante la primera 
parte de la Guerra del Peloponeso como “tempranos” y elenjético*. Sin embargo, 
hay, en efecto, dos diferencias importantes entre los dos conjuntos de diálogos. 
En el Téages, el Eutidemo, el Lisis, el Gorgias y el Menón, Sócrates ha adquirido 
la reputación y los seguidores que estaba buscando en el primer conjunto de 
diálogos. Como resultado, Platón nos puede mostrar el efecto que Sócrates 
tiene en algunos de sus asociados habituales, así como la clase de gente a la 
que no atrae o conserva como compañeros regulares. Al haber mostrado que 
Sócrates no pretende ser capaz de dar una explicación coherente del todo y que 
anima a sus compañeros a unirse a él en la búsqueda del conocimiento, Platón 
describe los resultados personales más que los filosóficos, así como algunos 
de los malentendidos característicos de esa búsqueda. No hace que Sócrates 
presente una gran doctrina.

En la cuarta etapa o período, constituido por los ocho diálogos cuyas fechas 
dramáticas los conectan con el juicio y la muerte de Sócrates, Platón presenta 
una defensa de su maestro. En los primeros tres de estos diálogos, presenta 
las razones y, por lo tanto, una defensa de la afirmación de Sócrates de que 

29	 Otra cosa piensa Jill Gordon, “Eros in Plato’s Timaeus”, Epoche 9, n.o 2 (primavera 2005); 255-277, 
tanto A.E. Taylor, A commentary on Plato’s “Timaeus” (Oxford: Clarendon Press, 1928) 260, 263-264, 
493; como Conford, Plato’s Cosmology, 281n3, 145n1, observan correctamente que el eros se convier-
te en una parte del alma solo después de que se conecta a un cuerpo mortal y se confunde. Cuando 
Timeo afirma que los amantes del nous y el epistēmē (ton de nou kai epistēmēs erastēn) consideran los 
principios inteligibles como primeras causas (46d-e), se refiere a lo mismo y a lo otro, a los cuales el 
dios forzó a unirse en el alma del mundo e incrustó en las órbitas de los cuerpos celestes. En cuanto 
inteligibles, estos principios pueden ser bellos y buenos, pero ellos no son lo bello y lo bueno en sí 
mismos, esto es, los objetos del eros filosófico como lo describe Sócrates. Los principios inteligibles 
incrustados en las órbitas son copias de los seres puramente inteligibles creados por el demiurgo.

*	 [Nota de la traductora] Elenjético: propio del elenchus o refutación.

Los filososfos de Platon_20.indd   26Los filososfos de Platon_20.indd   26 8/10/25   10:23 a.m.8/10/25   10:23 a.m.



introducciónintroducción xxviixxvii

él es sabio solo en la medida que sabe que no sabe. En el Teeteto Platón hace 
que Sócrates le demuestre al joven y brillante matemático por qué el arte del 
que está tan orgulloso no puede ser considerado como conocimiento, propia-
mente hablando. En el Eutifrón Platón dramatiza los peligros de confiar en 
la inspiración divina, especialmente la clase de inspiración que dio origen a 
las historias contadas por los poetas griegos antiguos, y en el Crátilo hace que 
Sócrates demuestre la insuficiencia de los nombres o las palabras como fuentes 
del conocimiento de los seres.

Sin embargo, si los seres humanos no podemos adquirir el conocimiento 
por medio de números o inspiración divina o palabras, ¿cómo podemos llegar 
a entender algo sobre nosotros mismos y sobre nuestro mundo? ¿Tiene sentido 
continuar buscando un conocimiento que nunca podremos alcanzar? La famosa 
advertencia de Sócrates en cuanto a su propio conocimiento, sumada a su 
persistente cuestionamiento y refutación de los demás, hizo que pareciera ser 
un simple crítico destructivo de la moral tradicional, un “sofista” erístico. Esta 
crítica es planteada en su forma más fundamental por un anónimo extranjero 
eleático. En un conjunto de conversaciones que, según se dice, tuvieron lugar 
el día después del Teeteto, el Eutifrón y el Crátilo, el extranjero primero acusa 
a Sócrates, en efecto, de ser un sofista. Al refutar las opiniones de otros en 
conversaciones privadas, Sócrates parece saber todas las cosas sobre las cuales 
cuestiona a sus interlocutores, aunque él mismo sabe “irónicamente” que no las 
sabe (en otras palabras, Sócrates encaja dentro de la última, y aparentemente 
mejor, definición de un sofista). En el Político el extranjero sugiere luego que 
ese cuestionamiento de las opiniones tradicionales sobre lo justo y lo noble en 
el que Sócrates participa socava el Estado de derecho y, junto con él, la mejor 
forma posible de gobierno.

Platón presenta la respuesta de Sócrates a estos cargos en su Apología, Critón y 
Fedón. En la Apología, Sócrates sostiene que su cuestionamiento de las opiniones 
de sus contemporáneos con respecto a lo justo, lo noble y lo bueno constituye el 
más grande servicio posible no solo a Atenas, sino también al dios de Delfos. En 
el Critón Sócrates demuestra que él y su filosofía no socavan el Estado de derecho, 
ni en sus argumentos ni en sus acciones. Y, finalmente, en el Fedón, Sócrates les 
ofrece a sus allegados en privado tanto los argumentos como un ejemplo que, 
espera, les permitan persistir en sus investigaciones filosóficas después de que él 
haya muerto. El hecho de que muchos de los individuos presentes luego escri-
bieran diálogos “socráticos” y establecieran varias escuelas filosóficas sugiere que 
Sócrates tuvo éxito en dejar un legado filosófico. En el Menéxeno, Platón drama-
tiza el legado político que Sócrates dejó a su propia ciudad anacrónicamente y, 
por lo tanto, desde la tumba, por así decirlo, al hacer que el filósofo presente 
un discurso que atribuye a Aspasia en el cual les muestra a los atenienses cómo 

Los filososfos de Platon_20.indd   27Los filososfos de Platon_20.indd   27 8/10/25   10:23 a.m.8/10/25   10:23 a.m.



los filósofos de platónlos filósofos de platónxxviiixxviii

entender de forma más moderada y justa la historia de su ciudad y, por ende, sus 
propias vidas políticas.

La lectura de los diálogos como incidentes discretos de una historia en 
curso nos permite preservar la integridad de las obras de arte individuales. Al 
encadenarlos en el orden de sus fechas dramáticas, no solo obtenemos un “hilo 
conector” que nos ayuda a ver la forma del corpus de Platón en su conjunto; 
también seguimos las indicaciones del propio Platón sobre las relaciones de una 
conversación con otra. En contraste con la cronología de la composición, no se 
nos lleva a presentar inferencias basadas en la interpretación del contenido de 
los diálogos como si ellas fueran basadas en “hechos” históricos determinados de 
manera externa sobre el momento en que estos diálogos fueron escritos —hechos 
que, repito, no conocemos—.30 

El orden en el que leemos los diálogos afecta la manera en que los enten-
demos, tanto individualmente como en su relación entre sí.31 Para mencionar 

30	 Como Eduard Munk, Die Natürliche Ordnung der Platonischen Schriften (Berlín: Dümmler, 1857), 
vii, señaló hace tiempo, los intentos de datar los diálogos con base en el uso del estilo o la palabra im-
plican inferencias que parten de supuestos altamente cuestionables. Platón era un artista consumado 
que era capaz de usar muchos estilos en la representación de intercambios de palabras entre diferentes 
personajes individuales. Incluso si, como muestran los estudios estilométricos, hay seis diálogos en los 
que Platón usa frases y construcciones similares, observa Thesleff, la evidencia de que estos diálogos 
fueron escritos “tarde” es ligera. Tampoco se puede asumir de esto que Platón tenía la intención de 
que estas conversaciones fuesen leídas como producciones “tardías” (Thesleff, 69-71). El orden que 
Munk propuso se parece al orden que he presentado con base en la datación dramática en la medida 
en que también se apoya en las fechas dramáticas y sugiere que los diálogos representan tres períodos 
en el desarrollo de la filosofía de Sócrates: 1) la dedicación de Sócrates a la filosofía y su batalla contra 
la sofística: Parménides, 446; Protágoras, 434; Cármides, 432; Laques, 421; Gorgias, 420; Ion, 420; 
Hipias Mayor, 420; Crátilo, 420; Eutidemo, 420; y el Banquete, 417; 2) la verdadera sabiduría de Só-
crates: Filebo, 410 y República, Timeo, Critias, 410, y 3) Sócrates muestra el carácter verdadero de su 
enseñanza a través de una crítica de puntos de vista opuestos y de su martirio: Menón, 405; Teeteto, 
Sofista, Político, Eutifrón, la Apología, Critón y Fedón, 399. Algunas de estas fechas han sido puestas 
en duda (como muestro en las notas de los capítulos que siguen). Munk se ve obligado, por otra 
parte, a dejar de lado algunos diálogos que no pertenecen al ciclo (y que, por lo tanto, posiblemente 
representan trabajos tempranos de Platón): Alcibíades I, Lisis, Hipias Menor, así como trabajos tardíos 
como las Leyes y Menéxeno. Es decir, Munk tiene que recurrir a la cronología de la composición que 
él mismo criticó para explicar algunos escritos platónicos, y omite otros enteramente —incluido el 
Fedro— además de diálogos posiblemente inauténticos tales como el Téages y Alcibíades II. Él no ve 
la forma en que el extranjero eleático reta a Sócrates en el Sofista y el Político; toma estos diálogos, 
por el contrario, como si ellos mostraran la forma en que Platón combinó la filosofía eleática con la 
moralidad socrática.

31	 Charles Griswold, “E Pluribus Unum? On the Platonic ‘Corpus’”, Ancient Philosophy 19 (1999): 386-393, 
da un paso en esta dirección, pero solo ofrece principios generales que soportan la cronología dramáti-
ca que bosqueja en la nota 29, y apenas indica (387-395) algunos de los resultados interpretativos que 
tal lectura de los diálogos podría traer. Tanto Joseph Cropsey, Plato’s World (Chicago: University of 
Chicago Press, 1995); como Jacob Howland, The Paradox of Political Philosophy: Socrates’ Philosophical 

Los filososfos de Platon_20.indd   28Los filososfos de Platon_20.indd   28 8/10/25   10:23 a.m.8/10/25   10:23 a.m.



introducciónintroducción xxixxxix

algunos ejemplos particularmente notorios: con base en una supuesta crono-
logía de la composición, la Apología de Sócrates se considera usualmente como 
un trabajo temprano, mientras que el Parménides es considerado como una 
producción “del medio” o incluso “tardía”. No obstante, según lo que indican 
las fechas dramáticas, el Parménides describe una de las primeras apariciones 
públicas de Sócrates, mientras que la Apología ocurre al final de su vida. En 
el Parménides anticipamos el futuro desarrollo de Sócrates; en la Apología él 
trata de explicarles a sus conciudadanos lo que ya ha hecho. De acuerdo con la 
misma cronología de la composición, el Critón es temprano, el Fedón pertenece 
al período del medio de Platón y el Sofista y el Político son tardíos. Sin embargo, 
si seguimos la datación dramática, vemos que se muestra de manera explícita 
que el Sofista y el Político ocurren el día después de que Sócrates es acusado. A 
partir de las conversaciones en las que el “extranjero” eleático implícitamente 
acusa a Sócrates de ser un sofista y de haber provocado las acusaciones en su 
contra, la Apología, el Critón y el Fedón parecen ser respuestas a sus acusaciones 
más filosóficas, así como a la acusación legal.

La lectura de los diálogos en el orden indicado por su datación dramática, 
por lo tanto, produce dos beneficios inmediatos. Primero, nos permite reco-
nocer las diferencias en la presentación que Platón hace de Sócrates, las cuales 
llevaron a la mayoría de los comentaristas a adoptar la tesis del desarrollo en 
lugar de mantener una lectura unitaria de Sócrates, mucho menos de Platón, 
sin pretender tener un conocimiento histórico que, de hecho, no tenemos sobre 
el momento en el que Platón escribió los diálogos individuales. En segundo 
lugar, y más importante, la cronología dramática nos permite ver la forma en 
que Platón usó a sus otros portavoces filosóficos, primero, para establecer los 
problemas, filosóficos y políticos, que fueron legados a Platón y a su maestro por 
los presocráticos y, segundo, para indicar las limitaciones de las “soluciones”, 
tanto cosmológicas como lógicas, que Sócrates propuso. Claramente Sócrates 
es la figura central del corpus platónico, pero el entendimiento de Platón es 
más comprensivo que el de su protagonista principal. Eso no quiere decir, no 
obstante, que Platón simplemente esté de acuerdo con Timeo o con el extran-
jero eleático. Al contrario, usa a Sócrates para criticarlos. Mi argumento es 
que la comprensión del propio Platón se encuentra en la forma en que yuxta-
pone las diferentes posiciones filosóficas, dramatizando las limitaciones de los 
argumentos que Sócrates articula, pero mostrando, al final, que no existe una 
alternativa mejor.

Trial (Lanham, MD: Rowman and Littlefield, 1998), enfatizan la secuencia de los diálogos conectados 
de manera explícita por su datación dramática con la muerte de Sócrates.

Los filososfos de Platon_20.indd   29Los filososfos de Platon_20.indd   29 8/10/25   10:23 a.m.8/10/25   10:23 a.m.



los filósofos de platónlos filósofos de platónxxxxxx

III. Clases atípicas de diálogos 

A. Los diálogos narrados: el interior de Sócrates

La mayoría de los diálogos son presentados como dramas en prosa, pero algunos 
—nueve, para ser precisos— son narrados.32 Y, al igual que la narrativa que surge 
con base en las fechas dramáticas, los diálogos narrados resaltan el rol y la figura 
de Sócrates. Cuatro de estos diálogos —Amantes, Lisis, Cármides y República— 
son narrados enteramente por Sócrates. Dos —Protágoras y Eutidemo— son 
narrados por Sócrates después de un intercambio dramático introductorio. Los 
tres diálogos que no son narrados por Sócrates —Parménides, el Banquete y 
Fedón— contienen relatos o reportes de incidentes en la educación de Sócrates, 
descubrimientos o lecciones que, como argumento en el capítulo 3, contribu-
yeron a hacer de Sócrates el tipo distintivo de filósofo en el que se convirtió.33 

Los cuatro diálogos narrados enteramente por Sócrates son conversaciones 
que él mismo elige contar, en todos los casos, a un público anónimo de un número 
indeterminado de personas. Al relatar estas conversaciones, Sócrates parece 
estar tratando de afectar, si no controlar, lo que la gente sabe en general y, por 
tanto, lo que piensa de sus interrogatorios a los demás.34 A menudo parece que 
está intentando corregir algunos malentendidos o malinterpretaciones sobre su 
actividad filosófica. El hecho de que elija relatar estas conversaciones hace que 
estas contrasten con la explicación de su actividad filosófica que tuvo que dar 
por requerimiento, si no por ley, en la Apología.

En los cuatro diálogos narrados en su totalidad por Sócrates, nos enteramos 
de las conversaciones que este sostuvo con jóvenes nobles atenienses. En vez 
de corromper a los jóvenes con los que se asociaba, en los cuatro casos Sócrates 
muestra que estaba tratando de ayudarlos a volverse mejores al animarlos a buscar 
una clase de conocimiento más importante. En dos de estos diálogos, Cármides y 

32	 El diálogo que el niño esclavo lee en el Teeteto originalmente fue narrado a Euclides por Sócrates, pe-
ro Euclides le dice a Terpsión que le quitó los signos de esta narración, por ejemplo, “él dijo”, y así lo 
transformó en un diálogo dramático. Como resultado, los lectores no sabemos si Sócrates hizo algunos 
comentarios en la conversación cuando se la relató a Euclides. Los académicos están en desacuerdo sobre 
el estatus histórico de los diálogos narrados. Mientras que Thesleff argumenta (Studies, 56-62) que los 
diálogos narrados probablemente preceden los dramáticos, Rutherford observa (Art, 45) que Jenofonte 
nunca hace a Sócrates el narrador y sugiere que Platón fue el primero en hacerlo.

33	 Cf. Leo Strauss, On Plato’s “Symposium”, ed. y con prólogo de Seth Benardete (Chicago: University of 
Chicago Press, 2001), 186.

34	 Sin duda, con base en los comentarios de Platón en la Carta VII, podríamos leer todos los diálogos, 
en el fondo, como una defensa de Sócrates. Este parece ser enfáticamente el caso, sin embargo, de los 
diálogos narrados por el propio Sócrates (y no tan obvio en el de diálogos como el Filebo o el Político).

Los filososfos de Platon_20.indd   30Los filososfos de Platon_20.indd   30 8/10/25   10:23 a.m.8/10/25   10:23 a.m.



introducciónintroducción xxxixxxi

Los rivales, Platón muestra que Sócrates iba al gimnasio en busca de jóvenes con 
los que pudiera llevar a cabo sus investigaciones filosóficas. En otros dos vemos que 
Sócrates fue invitado u obligado a participar en la conversación por deseo de sus 
jóvenes asociados. La razón principal por la que Sócrates entablaba conversaciones 
con otros, queda claro, era su preocupación por los jóvenes; no estaba intentando 
aprender algo por sí mismo, sino atraerlos a ellos a una vida dedicada a la filosofía.

Como narrador, Sócrates puede explicar cómo fue que llegó a hablar con 
estos individuos específicos y cómo ellos u otros reaccionaron al intercambio. 
En Los rivales no nos cuenta por qué fue a la escuela de Dionisio, pero, una vez 
llega allí, utiliza la oportunidad para cuestionar otras concepciones erróneas 
de la filosofía y para animar a sus interlocutores a buscar la forma de conoci-
miento más útil: cómo ser justo y moderado. En el Cármides, Sócrates explica 
que, al volver de Potidea con el ejército, pasó por la escuela de lucha de Taureas, 
ansioso por reanudar sus conversaciones habituales y descubrir si alguno de 
los jóvenes había demostrado ser particularmente noble o bello y sabio en su 
ausencia. Así como en Los rivales y en el Lisis, también en el Cármides queda 
claro que los otros hombres y los jóvenes no se reúnen en los gimnasios prin-
cipalmente para filosofar.

Sócrates se ve forzado, por lo tanto, a tomar en cuenta las preocupaciones 
de sus interlocutores —ya sea sobre el curso de la guerra o la forma de atraer 
amantes— para poder inducirlos a participar en las conversaciones filosóficas 
que él mismo valora. Esta necesidad de hablar, al menos inicialmente, de las preo-
cupaciones políticas o los deseos personales que mueven a sus jóvenes asociados 
fue una de las razones por las que los compatriotas de Sócrates no entendieron el 
verdadero carácter de su filosofía o de los beneficios potenciales que esta traería 
para la ciudad. Al igual que en Los rivales, también en el Cármides, Sócrates 
admite que le emociona la presencia de jóvenes hermosos, pero también muestra 
que ha conquistado sus deseos corporales al conversar, en lugar de buscar yacer, 
con ellos (si no tuviéramos los testimonios de Sócrates sobre sus propios senti-
mientos, podríamos pensar, con base en lo que dice Alcibíades en el Banquete, 
que Sócrates era simplemente frígido o indiferente a la belleza corporal). En el 
Cármides también vemos que Sócrates trata de convencer a dos futuros tiranos 
de Atenas, ambos parientes de Platón, de que se vuelvan moderados. Tanto 
él como nosotros sabemos que no tuvo éxito: a Cármides y Critias les pareció 
que la conversación con Sócrates era entretenida y quisieron hacer que este se 
quedara más tiempo, pero no fueron convencidos de volverse más moderados. 
Aun así, como narrador, Sócrates puede mostrar que entiende la dificultad que 
experimentan los seres humanos a la hora de ejercer el dominio sobre sí mismos, 
y que estaba intentando hacer que estos jóvenes aristocráticos atenienses fueran 
más moderados y piadosos.

Los filososfos de Platon_20.indd   31Los filososfos de Platon_20.indd   31 8/10/25   10:23 a.m.8/10/25   10:23 a.m.



los filósofos de platónlos filósofos de platónxxxiixxxii

En la famosa introducción de la República, Sócrates explica que bajó al Pireo 
con Glaucón, el hermano de Platón, a ver la primera celebración de una nueva 
diosa extranjera, y que se quedó para hablar sobre la justicia gracias a una combi-
nación de la amenaza de Polemarco de detenerlo por la fuerza y su propio deseo 
de acomodar a Glaucón. Cuando el padre de Polemarco, Céfalo, se va, se les 
recuerda a los lectores que las conversaciones socráticas eran más atractivas para 
los jóvenes que para los viejos y que Sócrates prefería hablar con los primeros. Es 
imposible que los seres humanos se vuelvan mejores, más justos o más moderados 
sin cuestionar, desafiar y finalmente reemplazar las opiniones y convenciones 
viejas. No obstante, como muestra Platón en la República (y en todos sus otros 
diálogos), Sócrates cuestionaba las opiniones aceptadas, particularmente sobre 
lo noble y lo bueno, pero lo hacía en privado, conversando con individuos, y no 
en público, hablando en la asamblea o desobedeciendo la ley.35 

En la República Sócrates describe una nueva y más bella “ciudad en la palabra” 
en una reunión secreta de toda la noche, pero concluye que el propósito de esta 
ciudad es servir como paradigma interno para que el individuo lo use al ordenar 
su propia alma. Como en el Cármides, también en la República Sócrates comienza 
por tener en cuenta las ambiciones políticas y los intereses de sus interlocutores. 
Gradualmente intenta mostrarles, sin embargo, que solo podrán realizar su deseo 
de vivir la mejor forma posible de existencia humana al filosofar de una manera 
socrática. Al final del diálogo no queda claro que haya tenido éxito. Los hermanos 
de Platón no se convirtieron en tiranos como Critias y Cármides, pero tampoco 
se convirtieron en filósofos.

Al comienzo del Lisis, a los lectores también se nos recuerda el carácter poco 
convencional, posiblemente ilegal e impío de la filosofía socrática cuando Sócrates 
explica que acompañó a un grupo de jóvenes, a solicitud de ellos, a un gimnasio 
en el que algunos jóvenes bellos celebraban un festival. No está claro que a los 
hombres mayores como Sócrates se les permitiera asistir a tales celebraciones; 
al final del diálogo, los tutores esclavos de los dos niños con los que Sócrates ha 

35	 En la Apología 29d, el Sócrates de Platón declara que él desobedecerá a “los hombres de Atenas” si ellos 
le prohíben que filosofe en el futuro. Hasta el momento en que los atenienses condenaron a Sócrates por 
los crímenes capitales de impiedad y corrupción de los jóvenes, la ley de Atenas no prohibía la filosofía. 
Si, como dicen después “las leyes” en el Critón, fueron los miembros particulares del jurado ateniense 
quienes trataron a Sócrates injustamente y no las leyes per se, se puede presumir que ellas tampoco 
prohibieron tal filosofar después del juicio. Existía, por supuesto, una relación compleja entre la ley y la 
opinión en la antigua Grecia, en donde nomos se refería a las costumbres y, por lo tanto, a las leyes tanto 
escritas como no escritas. En ese entonces, como ahora, sin embargo, existía también una diferencia, 
a menudo puesta en manifiesto en los diálogos platónicos, entre lo que los individuos querían para sí 
mismos y lo que estaban dispuestos a decir en público que era lo correcto o lo justo. Después del juicio 
y la muerte de Sócrates, Platón dejó Atenas, pero más tarde retornó. Aristóteles también llego a temer 
la persecución y huyó.

Los filososfos de Platon_20.indd   32Los filososfos de Platon_20.indd   32 8/10/25   10:23 a.m.8/10/25   10:23 a.m.



introducciónintroducción xxxiiixxxiii

estado conversando los llevan a casa a la fuerza. Los jóvenes quieren que Sócrates 
demuestre su conocimiento erótico mostrándole a uno de ellos cómo atraer a un 
joven amado. Como en Los rivales, también en el Lisis, Sócrates muestra que un 
amante atrae a su amado al darle un conocimiento útil más que al acicalarse a sí 
mismo o al amado. Como en Los rivales, también en el Lisis, Sócrates no afirma 
haber demostrado lo que es el philon, o, incluso, lo que la búsqueda del conocimiento 
de este, la filosofía, entrañaría. Paradójicamente, sí dice en el final del diálogo que 
él y los dos jóvenes se hicieron amigos. Sócrates afirma, en otras palabras, que ha 
establecido una especie de comunidad con los jóvenes, dedicada a la mejora de 
ambas partes, incluso en los casos en los que él no ha podido responder explíci-
tamente la pregunta que están debatiendo de manera satisfactoria. Así como en 
la República, en el final del Lisis no es claro si los jóvenes continuarán su amistad 
con Sócrates o no. De hecho, sabemos por el Fedón que Menéxeno se convirtió 
en un compañero habitual de Sócrates, pero Lisis no. Sin embargo, Menéxeno 
no se convirtió en filósofo; como aprendemos en el diálogo que lleva su nombre, 
él tenía ambiciones políticas, las cuales Sócrates ayudó a realizar de manera que 
beneficiaran a todos los atenienses. De los diálogos narrados aprendemos que 
Sócrates no siempre lograba el efecto que buscaba. Él no fue capaz de convencer a 
muchos de sus jóvenes interlocutores de que persiguieran una vida de filosofía. Ni 
siquiera fue capaz de persuadir a algunos de ellos de que actuaran de una manera 
más justa en términos políticos y convencionales. Sin embargo, sus comentarios 
como narrador nos muestran sus intenciones, así como su reconocimiento de los 
efectos limitados que podía tener en sus interlocutores en una sola conversación.

En los dos diálogos narrados por Sócrates después de un prólogo dramá-
tico, el Protágoras y el Eutidemo, lo vemos interrogando a los sofistas. Quienes 
acusaban a Sócrates de corromper a los jóvenes pensaban que él era un sofista. 
Las preguntas de Sócrates a los sofistas no solo destacan las diferencias entre 
él y ellos, sino que también señalan las razones por las que sus compatriotas 
lo confundieron con uno de ellos. Debido a que pretendían enseñar la virtud, 
los sofistas cobraban honorarios por sus lecciones. Como Sócrates enfatiza en 
su Apología, él no pretendía enseñar la virtud y tampoco cobraba honorarios. 
En sus conversaciones con los sofistas, sin embargo, Sócrates muestra que sabe 
cómo argumentar mejor que los sofistas al probar que ellos no saben lo que es 
la virtud. En otras palabras, demuestra que los sofistas realmente no saben de 
lo que están hablando y, por lo tanto, no cobran justamente por sus lecciones. 
Al mismo tiempo, Sócrates (o Platón) indica que estaba familiarizado con los 
sofistas personalmente, así como con sus doctrinas, y que esta familiaridad 
contribuyó a la creencia de sus compatriotas de que él era uno de ellos. Antes de 
llevar a un joven ateniense a conocer al famoso sofista, en el Protágoras Sócrates 
le advierte a Hipócrates, quien lo ha despertado para pedirle que le presente al 

Los filososfos de Platon_20.indd   33Los filososfos de Platon_20.indd   33 8/10/25   10:23 a.m.8/10/25   10:23 a.m.



los filósofos de platónlos filósofos de platónxxxivxxxiv

sofista, que sea cuidadoso con las lecciones que adquiere. No obstante, también 
observamos que, inmediatamente después de esto, Sócrates relata una versión 
de su victoria sobre Protágoras a un público ateniense anónimo y, de esta 
forma, contribuye a la formación de su propia reputación de ser una especie 
de “super-sofista”. En el Eutidemo, Critón, el viejo amigo de Sócrates, le pide 
a este que le relate la conversación que tuvo con un par de sofistas el día ante-
rior.36 Aunque Sócrates hace que los sofistas parezcan ridículos, al final de la 
conversación anima a Critón a traer sus hijos para que vayan con él a tomar 
clases con los hermanos. En estos diálogos Platón muestra no solo que Sócrates 
no era un sofista, sino también que los sofistas no fueron sus objetivos primarios 
o enemigos, como han afirmado algunos comentaristas.37 Puede que los sofistas 
no tuvieran el conocimiento que prometían ofrecer, pero al menos reconocían 
la importancia del discurso o el argumento a la hora de aprender a ser virtuoso. 
Sin el conocimiento que nos proporcionan los comentarios de Sócrates sobre 
sus propias intenciones y esfuerzos, era difícil distinguirlo a él de ellos.

Mientras que los diálogos narrados por Sócrates enfatizan los efectos que tuvo, 
o al menos quiso tener, en los jóvenes atenienses, los diálogos narrados por otros 
contienen secciones que explican cómo y por qué Sócrates se involucró en el tipo 
de investigaciones que emprendió para sí mismo, para descubrir la verdad, y no 
simplemente por el efecto que sus investigaciones pudieran llegar a tener sobre 
sus interlocutores o público. En el último día de su vida, en el Fedón, escuchamos 
a Sócrates hacer un relato retrospectivo de las razones por las que abandonó las 
investigaciones de los fenómenos naturales en las que estuvo involucrado en su 
juventud para dirigirse hacia un examen de los argumentos (logoi) de otros. En 
el Parménides vemos que Sócrates utiliza el argumento sobre las ideas que desa-
rrolló como hipótesis en el Fedón para criticar a Zenón. Sin embargo, Sócrates 
no pudo responder las preguntas planteadas por Parménides en cuanto a su 
argumento sobre las ideas. No nos enteramos de cómo respondió Sócrates en 
ese momento a la demostración de gimnasia filosófica de Parménides. No es 
hasta más tarde, en el Banquete, que Sócrates cuenta una historia acerca de la 

36	 El hecho de que los dos diálogos narrados, que son relatados a personas nombradas (en lugar de un 
público anónimo), el Eutidemo y el Fedón, sean dirigidos, en el primer caso, a uno de los amigos más 
cercanos de Sócrates, quien estuvo presente en su muerte, y, en el segundo, por otro amigo de Sócrates, 
también presente en su muerte, a una figura amistosa que preguntó específicamente qué dijo y qué 
hizo Sócrates (Fedón 57a-58e), sugiere que estos dos diálogos se preocupan particularmente por lo que 
Sócrates quería que sus amigos conocieran de su actividad.

37	 Véase, por ejemplo, Hans-Georg Gadamer, The Idea of the Good in Platonic-Aristotelian Philosophy, trad. 
por P. Christopher Smith (New Haven: Yale University Press, 1986), 61, 99; y Weiss, Socratic Paradox. 
En los capítulos dedicados a estos diálogos expreso los motivos de mis propias afirmaciones polémicas 
sobre la relación de Sócrates con los sofistas.

Los filososfos de Platon_20.indd   34Los filososfos de Platon_20.indd   34 8/10/25   10:23 a.m.8/10/25   10:23 a.m.



introducciónintroducción xxxvxxxv

forma en que Diotima le enseñó a examinar la opinión como eso que está entre 
el conocimiento y la ignorancia, el ser y el no ser, lo cual le permitió escapar de 
la aporía que resulta de los argumentos eleáticos en términos de los mutuamente 
excluyentes “es” y “no es”. 

Si Platón no hubiera escrito estos diálogos narrados, sus lectores tendríamos 
solo la visión externa de Sócrates proporcionada por los diálogos dramáticos. 
Al juzgar solo sobre la base de las apariencias, en la ausencia de la versión del 
propio Sócrates de su esfuerzo, los lectores, al igual que los compatriotas de 
Sócrates, podríamos tener dificultades en distinguir los intentos de este de atraer 
compañeros jóvenes de aquellos de los sofistas extranjeros o de los amantes 
masculinos mayores. Podríamos haber observado que Sócrates no cobraba 
una tarifa por escuchar sus conversaciones, ni tampoco parecía buscar el placer 
físico en su trato con los hombres jóvenes. Pero, entonces, ¿por qué estaba tan 
ansioso por hablar con ellos, y no con pensadores y filósofos más maduros, 
para persuadirlos de que se unieran a él en sus exámenes de la opinión? En 
otras palabras, ¿por qué se convirtió Sócrates en el tipo particular de filósofo 
que fue? En los diálogos dramáticos podemos ver cómo interrogaba a los otros 
sobre sus puntos de vista de lo noble y bueno. Sin embargo, es solo a través del 
discurso retrospectivo indirecto que una narración hace posible que aprendamos 
cuáles fueron los pasos o etapas en la educación de Sócrates que le permitieron 
emprender estas investigaciones.

B. Los diálogos sin fecha: una visión  
general externa de Sócrates

Un lector atento se dará cuenta de que la narrativa que acabo de esbozar no incluye 
tres de los cuatro diálogos que no tienen datación dramática: Hiparco, Minos, 
Los rivales y Filebo. Sócrates es el vocero principal en todos, así que claramente 
ocurrieron durante su vida —y, aún más precisamente, durante el período en el 
que se sabía que estaba examinando las opiniones de sus contemporáneos sobre 
lo justo, lo noble y lo bueno—. Sus interlocutores en todos parecen ser atenienses 
jóvenes, si bien anónimos.38 La ausencia de personalidades y tiempos específicos 
es una de las razones principales por las que muchos comentaristas piensan que 
Hiparco, Minos y Los rivales son falsos, escritos por un imitador y no por Platón. 
Lo más fácil para un comentarista que intente mostrar la coherencia del corpus 
platónico en términos de las características dramáticas de los diálogos, incluyendo 

38	 Leo Strauss, “On the Minos”, en Liberalism Ancient and Modern (Nueva York: Basic Books, 1968) ob-
serva: “En cuanto al carácter del compañero, sospechamos que ya no era muy joven” (74).

Los filososfos de Platon_20.indd   35Los filososfos de Platon_20.indd   35 8/10/25   10:23 a.m.8/10/25   10:23 a.m.



los filósofos de platónlos filósofos de platónxxxvixxxvi

particularmente la datación dramática, sería desestimar los tres breves diálogos sin 
fecha como inauténticos y relacionar el Filebo temáticamente con la República, 
como en la lista anterior. Sin embargo, debido a que los motivos para declarar 
que estos y otros diálogos no son auténticos son problemáticos y, por lo tanto, 
son fuente de controversia, parece mejor (y más seguro) mostrar cómo estos y 
otros diálogos posiblemente, aunque no definitivamente, falsos se pueden incluir 
en una versión coherente del corpus.39 

Así como los diálogos que cuentan con fechas dramáticas más específicas, 
estos diálogos apuntan al papel central de Sócrates en el corpus platónico. 
Incluso si no son auténticos, estos diálogos reflejan lo que son, y lo que los 
admiradores contemporáneos de Platón veían como, los temas centrales en 
su presentación de Sócrates: el deseo de parte de todos los seres humanos 
de adquirir y poseer lo bueno; el cuestionamiento de la justicia de las leyes 
y costumbres establecidas, y la utilidad y carácter verdaderos de la filosofía. 
La omisión de los nombres de los interlocutores individuales y del momento 
específico en que se produjeron estas conversaciones puede reflejar, como han 
argumentado algunos comentaristas, una falta de habilidad artística por parte 
del autor. Sin embargo, esta omisión puede servir para indicar la forma en que 
estos temas o preguntas dominan la filosofía socrática. Pocos académicos han 
expresado dudas sobre la autenticidad del Filebo, a pesar de que no cuenta con 
un tiempo específico o escenario más allá de Atenas y los interlocutores de 
Sócrates solo tienen nombres genéricos que significan “amante o amado por 
los jóvenes” y “primer principio o regla”. Este diálogo también comienza, de 
manera más bien poco artística, en medio de una conversación que ya está en 
marcha y termina antes de que esta acabe.

El Hiparco y el Minos son los únicos diálogos que inician abruptamente, sin 
ninguna introducción dramática, con una de las preguntas que empiezan por 
“¿qué es…?”, por las que Sócrates era famoso. Estos también son los únicos dos 
diálogos que llevan los nombres de tiranos antiguos. La razón parece ser, inicial y 
externamente, que ningún otro personaje en estos diálogos es nombrado excepto 
Sócrates.40 Cuando se mira con atención, sin embargo, también parece haber una 
conexión temática entre el hecho de nombrar a los tiranos y las preguntas plan-
teadas en estos diálogos. En el Hiparco, Sócrates trata de convencer a un joven 

39	 Cf. Strauss, Symposium, II: “Hoy en día, algunos de los diálogos que han llegado a nosotros como diá-
logos platónicos se consideran falsos. Creo que es prudente suspender nuestro juicio sobre este tema y 
sencillamente aceptar todos los diálogos que han llegado a nosotros como diálogos platónicos”. 

40	 Como explica Strauss: “Dado que nadie más parece estar presente en la conversación, el trabajo no podría 
tener como título, como sucede en la mayoría de los diálogos platónicos, el nombre de un participante 
en la conversación socrática o el de un oyente” (“Minos”, 65).

Los filososfos de Platon_20.indd   36Los filososfos de Platon_20.indd   36 8/10/25   10:23 a.m.8/10/25   10:23 a.m.



introducciónintroducción xxxviixxxvii

moralista de que puede que “los amantes de la ganancia” no sean los “sinvergüenzas 
descarados” que él considera que son, si la ganancia es un bien y todos los seres 
humanos buscan el bien. En el Minos Sócrates le dice a un ateniense ligeramente 
menos joven y asertivo que la ley no puede ser definida simplemente en términos 
de lo que los atenienses dicen que es la ley. Otras ciudades también tienen leyes, 
diferentes a las de Atenas, y todas estas ciudades afirman que sus leyes son justas. 
Las “leyes”, entendidas de esta forma, parecen ser una variedad de intentos por 
descubrir lo que es verdaderamente justo y deberían ser juzgadas en consecuencia. 
Así, ambos diálogos dramatizan la forma en que Sócrates cuestiona las bases y el 
contenido de la moral tradicional. Y vemos que las preguntas específicas plan-
teadas por Sócrates sobre el contenido y la base de la moralidad tradicional que 
declara que buscar la ganancia es bajo, si no malo, y que la ley es justa también 
lo llevan a cuestionar los motivos por los cuales la forma de gobernar egoísta y 
sin ley de los tiranos había sido castigada.41 En el Hiparco Sócrates afirma que el 
tirano ateniense era, de hecho, un hombre sabio y bueno que trató de educar a sus 
súbditos, aunque Sócrates luego señala que Hiparco quería educar a sus súbditos 
para que admiraran su sabiduría más que la del dios en Delfos. Además, en el 
Minos Sócrates sugiere que la creencia ateniense, propagada por los trágicos, de 
que el legislador fundador de Creta fue un tirano puede no ser cierta.42 Ningún 
lector que haya estado expuesto solo a estos dos diálogos se sorprendería al saber 
que Sócrates despertó la ira de algunos de sus conciudadanos y que fue acusado y 
condenado por corromper a los jóvenes de forma ilegal. En otras palabras, aun si 
estos diálogos no son auténticos, presentan una visión popular de Sócrates que 
es consistente con los otros trabajos de Platón. 

En Los rivales Sócrates le cuenta a un público anónimo que fue a la escuela 
de Dionisio, en donde vio a dos jóvenes discutiendo.43 Puesto que Platón tuvo 
un maestro llamado Dionisio (Diógenes Laercio 3.5), un traductor se preguntó 

41	 Christopher Bruell, On the Socratic Education (Lanham, MD: Rowman and Littlefield, 1999), observa 
que, según Sócrates en la República (344a), “se cree que un tirano es aquel que no respeta la ley ni nin-
guna otra consideración en su búsqueda de más” (3).

42	 Sócrates cita la autoridad del poeta Homero, la cual fue respetada más ampliamente en la antigua Gre-
cia, a diferencia de los trágicos. El hecho de que el relato según el cual Zeus educa a su hijo Minos en la 
cueva venga de un cuento elaborado por Odiseo para poner a prueba, si no simplemente para engañar, a 
su esposa debería hacernos preguntar hasta qué punto el propio Sócrates toma en serio el relato sobre los 
orígenes divinos de la ley de Creta. Sócrates admite que algunos creen que Zeus y Minos participaron 
en algo más parecido a una “fiesta de copas” que a un “banquete” intelectual en la caverna, pero sugiere 
que, si este fuera el caso, Minos no habría prohibido por ley la bebida entre los cretenses. Ningún gober-
nante sabio trataría a sus súbditos y a sí mismo de una manera tan obviamente diferente. Sin embargo, la 
pregunta que deja abierto el diálogo es si Minos fue un legislador sabio o no.

43	 Véase Michael Davis, “Philosophy and the Perfect Tense: On the Beginning of Plato’s Lovers”, Graduate 
Faculty Philosophy Journal 10, n.o 2 (1980): 75-97, para una lectura detallada del comienzo del diálogo.

Los filososfos de Platon_20.indd   37Los filososfos de Platon_20.indd   37 8/10/25   10:23 a.m.8/10/25   10:23 a.m.



los filósofos de platónlos filósofos de platónxxxviiixxxviii

si Platón no se representó a sí mismo en uno de los jóvenes guapos de familias 
de buena reputación que dejan su propio debate para escuchar a Sócrates inte-
rrogando a otros.44 Ya que Sócrates pregunta qué es filosofar, el diálogo parece 
plantear la cuestión central de todo el corpus platónico. Su autenticidad ha sido 
cuestionada, sin embargo, incluso en tiempos antiguos. 

Sócrates, quien no puede escuchar lo que los jóvenes estaban diciendo, 
pero infiere de sus gestos que están hablando sobre las teorías de Anaxágoras 
u Oinópides, abre la conversación preguntándole a otro observador de qué 
están hablando los jóvenes, “sin duda es algo importante y hermoso” (Los 
rivales 132b). Por el contrario, el observador responde, “están parloteando sobre 
los espacios celestes y recitan camelos filosóficos” (132b). Cuando Sócrates 
pregunta, sorprendido, si filosofar es vergonzoso, recordamos la diferencia 
entre Sócrates y sus antecesores cosmológicos. Sócrates investiga las opiniones 
humanas, en especial sobre lo que es noble y bueno; no contempla ni registra 
los movimientos de los cuerpos celestes, aunque está familiarizado con los 
argumentos de quienes lo hacen.

Un segundo observador aparece y urge a Sócrates a no preguntarle al primero 
por la nobleza de la filosofía. Ya que ha “pasado la vida dislocándose, forrándose 
de comida y durmiendo” (132c), el primer observador no sabe nada sobre filosofía. 
El segundo se revela como un rival del primero cuando, denigrando al gimnasta 
como el gimnasta ha denigrado la filosofía, declara que no se consideraría a sí 
mismo como un ser humano si pensara que filosofar es vergonzoso.

Sócrates observa que los dos rivales representan los dos polos o compo-
nentes tradicionales de la educación griega antigua, la gimnasia y la música. Y 
muestra que ninguno de estos polos, tal como están representados por estos dos 
amantes, por sí mismo o en conexión con el otro, constituye un entendimiento 
adecuado del amor o de la educación. Así como en el Lisis, también en Los rivales, 
Sócrates demuestra, tanto en la acción como en el argumento del diálogo, que 
un hombre mayor puede ser más efectivo en persuadir a los jóvenes apuestos 
para que se asocien con él al prometerles que puede enseñarles algo que les sea 
útil, en lugar de tratar de parecer atractivo a través del ejercicio gimnástico o 
de aprender una gran cantidad de cosas que adornen sus propios discursos y lo 
hagan parecer sabio.

Al cuestionar al observador que cree que filosofar es noble, Sócrates rápida-
mente muestra que este joven entiende la filosofía como algo que consiste en la 

44	 James Leake, trad., “Lovers”, en Pangle, Roots, 80n1. En las siguientes citas del diálogo, me he apartado 
un poco de la traducción de Leake a partir de mi propia interpretación del griego. Para el griego me he 
referido, a menos que se indique lo contrario, a Platonis Opera, vol. 1 (Oxford: Oxford University Press, 
1995) y vols. 2-5 (Oxford: Clarendon Press, 1901-1907).

Los filososfos de Platon_20.indd   38Los filososfos de Platon_20.indd   38 8/10/25   10:23 a.m.8/10/25   10:23 a.m.



introducciónintroducción xxxixxxxix

adquisición de aprendizajes que le dan a un hombre la reputación de ser sabio. 
Este joven es un amante del honor que quiere ser admirado por aprender, más 
que alguien que busca la sabiduría per se. Sócrates pone en evidencia el carácter 
insípido de esta forma de entender la educación “general” o “liberal” al observar 
que es imposible que un ser humano aprenda todo, o, ciertamente, que aprenda 
todo bien. Su razonamiento es el siguiente: ya que no podemos aprender todo, 
deberíamos aprender lo que es mejor y más noble. El mejor —es decir, el más 
útil— conocimiento que los seres humanos podemos adquirir, es el de cómo 
mejorarnos a nosotros mismos. Al observar lo que pasa en las ciudades, vemos 
que la tarea de mejorar a las personas implica saber cómo corregirlas o casti-
garlas. Este arte o ciencia del castigo se llama justicia. Reconocemos, además, 
que para saber cómo mejorar a los seres humanos, necesitamos saber qué es 
un ser humano. Dicho conocimiento, en el caso de un ser humano individual, 
se llama autoconocimiento; a partir de los adagios del dios en Delfos (en 
contraste con las inscripciones del tirano Hiparco), identificamos tal autoco-
nocimiento con la moderación. La justicia y la moderación, por lo tanto, son 
fundamentalmente lo mismo. Este conocimiento constituye lo que llamamos 
el arte político, y este arte pertenece a cualquiera que gobierne a los demás de 
manera justa y moderada, llamémoslo rey, tirano, estadista, administrador del 
hogar o amo de esclavos.

Así como el Hiparco y el Minos, también Los rivales culmina con un desvane-
cimiento de la distinción entre la tiranía y las demás formas de gobierno. No es la 
ley, los límites que se le imponen al poder de quien gobierna ni la participación 
o el consentimiento del gobernado lo que determina si un gobierno es bueno o 
no. El único factor que determina si un gobierno es bueno o malo, noble o bajo o 
justo o injusto es el conocimiento del gobernante. Sócrates no afirma poseer este 
conocimiento; tampoco busca ni pretende gobernar. Lo único que dice saber es 
que el conocimiento de lo noble y lo bueno es el tipo más importante de cono-
cimiento que los seres humanos podemos adquirir y, por lo tanto, deberíamos 
buscarlo sobre todas las cosas.

El único diálogo en el cual Platón muestra a Sócrates indagando expresa-
mente sobre una definición del bien humano es el Filebo, el cuarto diálogo que 
carece de una fecha específica. Aquí no hay una referencia explícita a la política. 
De hecho, Sócrates sugiere tanto en sus argumentos como en su acción que el 
bien humano se encuentra en la vida intelectual privada de un individuo, ya sea 
pensando en solitario o conversando con otros. Aunque el diálogo no se sitúa en 
ningún lugar o momento particular en Atenas, y Platón parece haber nombrado a 
los dos interlocutores de Sócrates con base en la función que estos cumplen en la 
conversación, nadie ha cuestionado la autenticidad del Filebo —probablemente 
porque el tema de la discusión es tan central en la filosofía socrática, si no en 

Los filososfos de Platon_20.indd   39Los filososfos de Platon_20.indd   39 8/10/25   10:23 a.m.8/10/25   10:23 a.m.



los filósofos de platónlos filósofos de platónxlxl

el corpus platónico en su conjunto—.45 Esto se trata más detalladamente en el 
análisis de la presentación que hace Platón de Sócrates que sigue a continuación.

IV. Los otros filósofos de Platón

Evidentemente, Sócrates es el personaje más importante en los diálogos plató-
nicos, pero no es el único personaje ni, incluso, el único filósofo. En efecto, 
muchos comentaristas afirman haber encontrado etapas en el desarrollo del 
pensamiento de Platón representadas, primero, por un Sócrates histórico, luego 
por un portavoz llamado Sócrates que expone la “teoría de las ideas” del propio 
Platón (como lo anunció Aristóteles),46 y, finalmente, por una serie de porta-
voces diferentes que articulan el pensamiento tardío de Platón. Sin embargo, 
tal lectura contradice algunos de los detalles dramáticos que el mismo Platón 
introdujo en los diálogos. Al hacer que Sócrates no solo esté presente, sino que 

45	 Sobre la base de las declaraciones de Aristóteles y el informe del propio Platón de una conferencia que 
dio sobre “lo bueno”, miembros de la denominada escuela de Tübingen han argumentado que los diálogos 
son meramente protrépticos y que Platón presentó una enseñanza “esotérica” o secreta o a los miembros 
de su academia. Véase, por ejemplo, Thomas A. Szlezak, Reading Plato, trad. por Graham Zanker (Nueva 
York: Routledge, 1999), 116-119; Hans Joachim Krämer, Plato and the Foundations of Metaphysics, trad. 
por John R. Catan (Albany: suny Press, 1990), 93-114. Kenneth Sayre, Plato’s Late Ontology: A Riddle 
Resolved (Princeton: Princeton University Press, 1983), 168-174, ha señalado que hay, de hecho, más 
continuidad entre los diálogos de la que algunos esoteristas están dispuestos a admitir, especialmente 
los argumentos presentados por Sócrates que conciernen la naturaleza del bien humano en el Filebo y 
las características “desconcertantes” de la conferencia que dio Platón sobre el bien. Szlezak admite cierta 
superposición, pero argumenta que la crítica de la escritura en el Fedro, así como algunas lagunas en los 
argumentos en diálogos como la República, apuntan hacia la enseñanza oral. En el capítulo 5 argumento 
que Szlezak, entre otros, ha establecido una distinción demasiado rígida entre el discurso escrito y el oral 
al leer la crítica de Sócrates de este último en el Fedro. Al igual que a Tigerstedt (Interpreting Plato, 63-
82), me resulta difícil aceptar una versión de la enseñanza de Platón que esté basada no en sus propios 
escritos, al menos principalmente, sino en declaraciones de Aristóteles e informes de segunda mano. 
Para un resumen breve de las críticas a la escuela de Tübingen, véase Rutherford, Art, 37-38.

46	 Aunque Aristóteles atribuye la teoría de las ideas a Platón, en los diálogos Platón hace que tres filósofos 
diferentes presenten tres argumentos diferentes sobre las ideas (las cuales son en sí mismas, sin duda, 
en todos los casos, puramente inteligibles e invariables). Como en el Parménides, la República y el Fe-
dón, Sócrates habla sobre las ideas de lo bueno, lo noble, las virtudes y las relaciones cuantitativas. De 
acuerdo con Timeo, el demiurgo o dios construye el cosmos al copiar las ideas eternas, incluyendo las 
ideas de lo mismo y de lo otro que junta a la fuerza para construir el alma del cosmos. Aunque se dice 
que el dios y el cosmos que fabrica son buenos, él no hace referencia a una idea del bien. Como Timeo 
(y a diferencia de Sócrates) el extranjero eleático incluye lo mismo y lo otro dentro de las cinco grandes 
ideas (que incluyen el ser, el reposo y el movimiento, pero no lo bueno ni lo noble). En el mito que 
cuenta el eleático sobre los efectos de los cambios en la dirección del movimiento del cosmos, el dios 
no construye un alma del cosmos ni de la clase particular de seres presentes en él como imitaciones de 
las ideas. 

Los filososfos de Platon_20.indd   40Los filososfos de Platon_20.indd   40 8/10/25   10:23 a.m.8/10/25   10:23 a.m.



introducciónintroducción xlixli

también participe en intercambios introductorios con los otros filósofos antes 
de ellos que se hagan cargo de la conversación, parece que Platón se esfuerza para 
mostrar que sus filósofos no representan nombres intercambiables para la figura 
que le sirve de “portavoz”. Además, se muestra que dos de los cinco diálogos en los 
cuales otros filósofos toman el mando de la discusión ocurrieron muy temprano 
en, si no antes del comienzo de, la carrera pública de Sócrates. En términos de la 
datación dramática, estos diálogos no son “tardíos”.

Aun cuando son presentados simplemente como “extranjeros” anónimos, 
los filósofos de Platón representan individuos distinguibles que ejemplifican y 
articulan diferentes formas de comprender la filosofía —la manera en que las 
investigaciones filosóficas pueden y deben ser conducidas, así como los resultados 
que se pueden alcanzar a través de dichas consultas—.47 Platón usa el contraste 
entre Sócrates y los otros filósofos para dramatizar tanto las ventajas como las 
limitaciones de la filosofía socrática. Las diferencias irreconciliables entre estos 
filósofos apuntan a los problemas irresolubles que llevaron a Platón a la conclusión 
de que lo máximo que los seres humanos podrían hacer o lograr sería buscar la 
sabiduría, como lo hizo Sócrates. Nunca serían capaces de simplemente poseer la 
sabiduría o de volverse sabios. El siguiente esquema introductorio no es más que 
eso; en los capítulos que le siguen presento los argumentos para estas sugerencias 
de manera mucho más completa.

A. El extranjero ateniense

Ya que no se dice que Sócrates está presente cuando el extranjero ateniense 
propone un conjunto de leyes a sus viejos interlocutores dorios en las Leyes, 
muchos comentaristas han asumido que el ateniense representa al propio 
Platón. Sin embargo, si prestamos atención a las indicaciones que Platón nos 
da sobre el momento en el que tuvo lugar la conversación, vemos que esta 
ocurrió antes de que Sócrates se convirtiera en un participante activo en la 
vida pública ateniense. Además, no es probable que el propio Platón hubiera 
ignorado completamente la guerra del Peloponeso al exponer su propia inter-
pretación de la historia política griega. Convencidos de que las Leyes es la última 
obra de Platón —ya sea por el rumor de que este diálogo fue dejado en cera y 

47	 George Kimball Plochmann, “Socrates, the Stranger from Elea, and Some Others”, Classical Philol-
ogy 49, n.o 4 (octubre 1954): 223-231. Otros académicos que han hecho énfasis en las diferencias entre 
los filósofos de Platón incluyen a Clay, Platonic Questions; Gerald Mara, “Constitutions, Virtues, and 
Philosophy in Plato’s Statesman and Republic”, Polity 13 (primavera 1981): 355-382; y Michael Kochin, 
“Plato’s Eleatic and Athenian Sciences of Politics”, Review of Politics 61 (invierno 1999): 1-28.

Los filososfos de Platon_20.indd   41Los filososfos de Platon_20.indd   41 8/10/25   10:23 a.m.8/10/25   10:23 a.m.



los filósofos de platónlos filósofos de platónxliixlii

copiado, si no compuesto, por Filipo de Opunte; por la declaración de Aris-
tóteles de que las Leyes fue escrito después de la República, o simplemente por 
la observación de que todos los interlocutores son ancianos—, la mayoría de 
los comentaristas no ha notado que toda la poesía, historia y filosofía a las que 
se refiere el ateniense son presocráticas. El “extranjero” anónimo en las Leyes 
es enfáticamente ateniense; como lo ha demostrado Glenn Morrow, muchas 
de las instituciones y leyes que el extranjero recomienda tienen precedentes en 
la Atenas anterior a Pericles. A diferencia de Sócrates, quien permaneció en 
Atenas con la excepción de su servicio militar, pero como todos los demás filó-
sofos que Platón describe, el “extranjero” ateniense ha viajado a otra ciudad tal 
vez para aprender, pero demostrablemente para compartir su sabiduría —tanto 
filosófica como política—. El diálogo en sí mismo apunta a la razón por la cual 
el ateniense permanece anónimo (en lugar de simplemente ocultar la presunta 
identidad del criminal Sócrates, quien huye de la persecución). Si él tiene éxito 
en convencer a los viejos dorios de que las leyes que propone son mejores que las 
que tienen en Creta, el ateniense habría reemplazado a Zeus como la supuesta 
fuente de las leyes. El extranjero ateniense anónimo representa la “inteligencia” 
o “mente” que, según él, es la única fuente verdadera de la ley y es, en sí misma, 
divina. En principio, esta mente puede pertenecer a todos los seres humanos, 
pero el extranjero muestra que las personas desarrollan el tipo de inteligencia 
necesaria solamente en comunidades como Atenas, en donde pueden aprender 
y comparar las diferentes formas en que los seres humanos han ordenado sus 
comunidades. Al final de las Leyes el ateniense da cuenta de este tipo de apren-
dizaje en la ciudad que propone en el Consejo Nocturno. La explicación que 
el ateniense hace de la necesidad de tal consejo y las preguntas que discutirán 
los miembros de este convence a sus interlocutores dorios de que no podrán 
establecer la ciudad que ha recomendado si no obligan al ateniense a quedarse 
para ayudarlos. Sin embargo, el ateniense ha prometido a Clinias el “crédito” o 
la gloria por haber fundado la nueva colonia; él mismo seguirá siendo el cerebro 
invisible detrás de la operación.

Sócrates no habría podido persuadir a los viejos dorios de aceptar sus reco-
mendaciones porque, como sabemos por la Apología, Sócrates no habría aceptado 
la restricción inicialmente impuesta en la discusión por la “ley de todas las leyes” 
doria, que exhorta a todas las personas a alabar la ley y prohíbe que alguien cues-
tione su justicia, a menos que sea viejo y no lo haga cuando hay jóvenes presentes. 
Tampoco se le habría permitido a Sócrates practicar la filosofía en su manera 
habitual en la ciudad que el extranjero propone, como vemos en las Leyes que el 
ateniense propone en relación con la piedad y los castigos por la impiedad, así 
como en la prohibición de los “entrometidos” que expresan sus opiniones sobre 
las leyes, la educación y la crianza por fuera del consejo.

Los filososfos de Platon_20.indd   42Los filososfos de Platon_20.indd   42 8/10/25   10:23 a.m.8/10/25   10:23 a.m.



introducciónintroducción xliiixliii

Algunos lectores han sugerido que las diferencias entre el extranjero ateniense 
y Sócrates pueden ser explicadas por las diferencias entre sus interlocutores y 
circunstancias. Sin embargo, estas diferencias están relacionadas integralmente 
con las diferencias entre en el contenido y la forma de los argumentos de los dos 
filósofos. El ateniense nunca confronta a sus interlocutores de manera directa 
y explícita con las contradicciones inherentes en sus opiniones y, por tanto, 
nunca los corrige como lo hace Sócrates con Polo y Calicles en el Gorgias. Por 
el contrario, el ateniense caracteriza el primer tercio de su conversación como 
uno de los “preludios” que, como él mismo ha sido el primero en sugerir, son 
necesarios para persuadir a las personas de que obedezcan las leyes. El ateniense 
nunca plantea la pregunta “¿qué es…?” (la ley, en este caso), la cual es típica de 
Sócrates. No lo hace porque él no ve ni describe un mundo organizado en una 
variedad de tipos de seres o ideas inmutables. Él apunta más bien “[al] dios, como 
dice también el antiguo dicho, que tiene el principio, el fin y el medio de todos 
los seres, avanza con rectitud, mientras lleva a cabo sus revoluciones naturales. 
Lo acompaña siempre la diosa Justicia que castiga a los que han faltado a la ley 
divina” (Leyes 716a). Para soportar las creencias necesarias en la existencia de 
los dioses y en el argumento de que estos se preocupan por los seres humanos 
y no pueden ser sobornados, el ateniense enfatiza la prioridad del movimiento 
o “alma” al cuerpo y la inteligibilidad de las órbitas de los cuerpos celestes. Los 
dioses que están adentro o detrás de estos movimientos pueden mirar hacia abajo 
y vigilar los asuntos humanos, pero ni las peticiones ni las ofrendas humanas los 
pueden alcanzar o afectar. Ellos han convenido, concluye, que “el universo está 
lleno de muchos bienes y también de lo contrario, aunque más de lo que no es 
contrario, ésa es una batalla inmortal” (906a). Esta forma de entender el cosmos, 
en términos de este conflicto interminable, es característica de los antecesores 
de Sócrates, pero no de él. Al final del diálogo, el ateniense sugiere que los “guar-
dianes de las leyes” deben buscar el conocimiento de la unidad de las virtudes, 
así como de lo noble y lo bueno. Si no tienen conocimiento del objetivo, estos 
guardianes no podrán dirigir o preservar la ciudad y sus leyes. El ateniense no 
explica, sin embargo, si dicho conocimiento es compatible con la cosmología que, 
también insiste, los guardianes deben aprender para que ellos y sus ciudadanos 
sigan siendo piadosos. 

En suma, Platón muestra en las Leyes que el extranjero ateniense es capaz de 
tener un efecto mucho mayor y más directo en la política que Sócrates, sin encon-
trarse con el mismo peligro de enjuiciamiento y muerte, precisamente porque 
el ateniense no actúa ni piensa como Sócrates en algunos aspectos decisivos. De 
otra parte, Platón también señala que el ateniense no tendrá éxito en establecer 
y mantener las leyes que recomienda sin introducir algo parecido a la filosofía 
socrática en su ciudad. Puesto que parece imposible incorporar esta clase de 

Los filososfos de Platon_20.indd   43Los filososfos de Platon_20.indd   43 8/10/25   10:23 a.m.8/10/25   10:23 a.m.



los filósofos de platónlos filósofos de platónxlivxliv

filosofía y preservar el tipo de piedad que, según el ateniense, es necesaria en el 
cuerpo ciudadano, al final del diálogo parece que no ha sido capaz de resolver el 
problema político ni los dilemas filosóficos asociados con él.

B. Parménides

Varios comentaristas han observado que los argumentos que el anciano filósofo 
eleático de ese nombre presenta en el Parménides de Platón tienen un parecido 
familiar con los que se encuentran en el poema del filósofo histórico. Unos 
pocos comentaristas han observado que el argumento sobre las ideas que el joven 
Sócrates usa para criticar la defensa que Zenón hace de Parménides (mostrando 
las paradojas que resultan de la negación de la unidad y la homogeneidad de 
ser) constituye una especie de eleatismo modificado. Al igual que Parménides, 
Sócrates argumenta que lo que verdaderamente es, es por siempre y es inmutable, 
y solo lo que verdaderamente es, puesto que no cambia, puede ser conocido. Tal 
vez por esta razón, Parménides concluye su crítica de Sócrates concediendo que 
algo parecido al argumento de Sócrates sobre las ideas es necesario para que la 
filosofía sea posible. Si no hay nada puramente inteligible y, por lo tanto, inmu-
table y eterno, no hay nada que podamos buscar conocer. Todo lo que declaremos 
como verdadero cambiará.

A diferencia de Parménides, Sócrates sostiene que existen tipos de seres que son 
esencialmente y, por consiguiente, siempre diferentes. De esta manera “resuelve” 
algunas de las paradojas de Zenón, pero no resuelve, ni puede resolver, todos los 
problemas asociados con la afirmación de que existen formas puramente inteligibles 
del ser. Como señala el Parménides de Platón en su famosa crítica del argumento 
de Sócrates sobre las ideas, este último no puede decir exactamente de qué hay 
ideas (las listas de “cosas en sí mismas” de las cuales podemos tener conocimiento 
que Sócrates da como ejemplo cambian de un diálogo a otro. Algunas veces, como 
en el Fedón, la lista incluye la igualdad; en otros casos, como en el Fedro, incluye 
el conocimiento; solo en la República se dice que la Idea de lo Bueno es la fuente 
de todas las demás ideas o formas de ser y, por lo tanto, está “más allá” de ellas).48 
Sócrates tampoco, señala famosamente el Parménides de Platón, puede explicar 
cómo es que las cosas sensibles participan en las ideas puramente inteligibles. Tal 
como han observado algunos críticos astutos, el Parménides de Platón espacializa el 
ser de una manera que ni su argumento ni el de Sócrates permitirían, estrictamente 

48	 Stanley Rosen, The Question of Being (New Haven: Yale University Press, 1993), señala: “Aunque estas 
ideas se ‘mencionan con frecuencia’ en los diálogos, no hay una descripción uniforme de su naturaleza” 
(47).

Los filososfos de Platon_20.indd   44Los filososfos de Platon_20.indd   44 8/10/25   10:23 a.m.8/10/25   10:23 a.m.



introducciónintroducción xlvxlv

hablando.49 Sin embargo, como Platón muestra en el Fedón, Sócrates admite en 
el último día de su vida que todavía no puede explicar exactamente cómo es que 
las cosas sensibles participan en las ideas puras e inteligibles. Solamente insiste en 
que tenemos que referirnos a tales ideas para determinar lo que son las cosas. No 
está claro, además, que Sócrates haya sido capaz de explicar cómo es que los seres 
humanos sensibles pueden adquirir el conocimiento de lo puramente inteligible.

Puesto que Parménides hace su demostración supuestamente para mostrarle 
a Sócrates cómo puede mejorar como filósofo, la mayoría de los comentaristas ha 
intentado mostrar que los argumentos que Parménides da, primero, para probar 
que uno es y, luego, para mostrar las consecuencias de la proposición de que uno 
no es, representan una mejoría del argumento “de Platón” sobre las ideas.50 Pocos 
comentaristas han observado el paralelo entre la organización de la demostración 
de Parménides y el poema del filósofo histórico. Sin embargo, si se toma en serio 
el paralelo y las referencias implícitas tanto en el nombre como en la similitud 
de los argumentos presentados, se puede ver que la demostración constituye 
una crítica del argumento del Parménides histórico. Su argumento, tal como es 
presentado en el poema y en el diálogo, no puede generar una conclusión sobre 
el carácter inteligible o la organización del ser, porque esa inteligibilidad no se 
revela, ni se puede revelar, simplemente sobre la base de la oposición entre “es” 
y “no es”. Como vio G. W. F. Hegel más tarde, y como sostienen Sócrates y el 
extranjero eleático, el ser es inteligible siempre y cuando esté diferenciado esen-
cialmente. La pregunta, entonces, es cómo y en qué tipos. Como Platón muestra 
de forma humorística en el Eutidemo, clasificar las cosas de acuerdo con si son 
o no son, pero sin tener en cuenta lo que son o no son conduce a una serie de 
aporías ridículas. Puesto que la demostración de Parménides resulta en una de 
estas aporías, algunos comentaristas han concluido que el diálogo es una broma. 

En los diálogos que siguen al Parménides en términos de la datación dramá-
tica, vemos que la comprensión diferenciada (o hipótesis sobre el carácter) del 
ser que Sócrates propone lo lleva a argumentar de una manera diferente a la de 
Parménides, Zenón y los sofistas seguidores de estos. En lugar de preguntar si 
algo es o no es, Sócrates pregunta ¿qué es? Para Sócrates el carácter de su inter-
locutor es importante, además, en una forma en que no lo es para los eleáticos. 
Al seleccionar un interlocutor, Parménides explícitamente busca a alguien que 
sea manejable. Aristóteles plantea pocas objeciones y, por lo tanto, desempeña 

49	 R. E. Allen, Plato’s “Parmenides” (New Haven: Yale University Press, 1997), 131-145; Mitchell H. Miller, 
Jr., Plato’s “Parmenides”: The Conversion of the Soul (Princeton: Princeton University Press, 1986), 50-51.

50	 Nails, Agora, 98. Cf. Mary Louis Gill, Introduction to Plato: “Parmenides” (Indianápolis: Hackett, 1996), 
1-12; Miller, Plato’s “Parmenides”, 43-189; Kenneth M. Sayre, Parmenides’ Lesson (Notre Dame, IN: 
Universtiy of Nothe Dame Press, 1996), 57-299; Weingartner, Unity, 141-201.

Los filososfos de Platon_20.indd   45Los filososfos de Platon_20.indd   45 8/10/25   10:23 a.m.8/10/25   10:23 a.m.



los filósofos de platónlos filósofos de platónxlvixlvi

su papel a satisfacción del anciano eleático. Dado que Aristóteles más tarde se 
convirtió en uno de los Treinta, los lectores de Platón podrían llegar a contrastar 
la absoluta falta de preocupación de Parménides por el carácter y las opiniones de 
sus interlocutores o por el efecto que su interrogación podría tener en ambos con 
los intentos de Sócrates de convencer a Cármides y Critias de ser más moderados. 
En la introducción narrativa al Parménides, Platón muestra a sus lectores que 
la forma de argumentación austera de Parménides no tenía el mismo atractivo 
que las refutaciones socráticas de los demás por parte de Sócrates tenían para los 
jóvenes oyentes. Tanto en el Parménides como en otros diálogos, Platón muestra 
que los hombres jóvenes como sus hermanos Glaucón y Adimanto y su medio 
hermano Antifón, quienes inicialmente se vieron atraídos por las refutaciones 
“antilogísticas” de las afirmaciones de los demás, poco a poco se convencieron de 
que nadie sabía nada y, por lo tanto, abandonaron la filosofía al considerarla un 
esfuerzo inútil. Es precisamente porque se concentró en buscar el conocimiento, 
en particular sobre lo noble y lo bueno, en lugar de simplemente discutir sobre 
lo que es y lo que no es, que Sócrates continuó atrayendo asociados jóvenes aris-
tócratas de una forma en que el eleático y sus seguidores no lo hicieron.

C. Timeo

En los diálogos platónicos, Timeo es un personaje singular que ofrece un discurso 
igualmente singular. A diferencia de Parménides y Sócrates, no hay evidencia por 
fuera de los diálogos de que Timeo existió. Y, aun así, a diferencia de los “extran-
jeros” ateniense y eleático, a Timeo se le da un nombre. Ningún otro filósofo en los 
diálogos da un discurso tan largo e ininterrumpido sin un interlocutor. Ninguno 
presenta una descripción tan detallada de la organización inteligible del cosmos 
o sugiere que los cuatro elementos tienen formas geométricas que explican sus 
propiedades distintivas y su interpenetración en los contenidos cambiantes de 
chōra. Ningún otro filósofo platónico explica cómo está construido el cuerpo 
humano o cómo funcionan nuestros sentidos.

A primera vista, el relato de Timeo sobre la construcción del cosmos parece 
ser realmente completo, ya que incorpora los conocimientos de prácticamente 
todos los filósofos anteriores. Como Parménides (y Sócrates), Timeo comienza 
por distinguir el ser o los seres que son siempre y puramente inteligibles de aquellos 
que llegan a ser y son solo imitaciones de los primeros. Porque el cosmos es visible, 
razona Timeo, no puede ser eterno. Pero porque el cosmos es bello, Timeo infiere 
que debe tener un orden inteligible y debe venir de un origen o creador bueno. Así 
como Sócrates en el Banquete, Timeo conecta lo bello con lo bueno y sugiere que 
el origen —al menos de todas las cosas sensibles— es bueno. En una adaptación 

Los filososfos de Platon_20.indd   46Los filososfos de Platon_20.indd   46 8/10/25   10:23 a.m.8/10/25   10:23 a.m.



introducciónintroducción xlviixlvii

del argumento de Parménides sobre el ser, Timeo enfatiza la unidad y el carácter 
completo del cosmos; él también le da a este una forma esférica. En la construcción 
del alma cósmica, que no solo la mantiene unida, sino que también hace inteligi-
bles los movimientos de los cuerpos celestes, Timeo reúne el ser, la semejanza y la 
diferencia, tres de los más grandes eidē, de acuerdo con el extranjero eleático. Al 
igual que el extranjero ateniense, Timeo insiste no solo en que los movimientos 
de los cuerpos celestes son inteligibles, sino también en que el descubrimiento y 
la observación de las órbitas de los cuerpos celestes tienen efectos beneficiosos en 
los seres humanos. Y, al mostrar que las formas inferiores de existencia corporal 
también tienen una estructura y una organización inteligibles, Timeo incorpora 
no solo la geometría pitagórica, sino también la medicina de Empédocles.

Sin embargo, Timeo no presenta su largo discurso simplemente para mostrar 
su erudición; lo hace como parte de la justa indemnización que él, su anfitrión 
Critias y el otro huésped de este último, Hermócrates de Siracusa, ofrecen a 
Sócrates a cambio de la presentación de la “ciudad en el discurso” descrita en la 
República que les había dado el día anterior. Al ser encargado específicamente de 
mostrar cómo llegarían a existir las personas que poblarían la ciudad de Sócrates 
para que Critias luego pueda describir esa ciudad en guerra bajo el disfraz de la 
antigua Atenas, Timeo da un discurso que supuestamente proporciona la base 
cosmológica para el análisis político que Sócrates da en la República y, en efecto, 
completa la filosofía socrática. 

No obstante, al incluir las “ideas” de los cuatro elementos o lugares donde 
estos se encuentran típicamente, la forma en que Timeo entiende los principios 
inteligibles a partir de los cuales está organizado el cosmos prueba ser, cuando 
se mira detenidamente, diferente a las formas de entender las ideas de Sócrates y 
el eleático. Su descripción de la base y el carácter de los movimientos inteligibles 
de los cielos también difiere de la que proporciona el extranjero ateniense. Pero 
las diferencias y los defectos más significativos en la narración de Timeo surgen 
en su descripción de la constitución de los seres humanos.

Los seres humanos somos capaces de entender los movimientos inteligibles 
del cosmos, sugiere Timeo, porque la parte divina de nuestras almas está hecha 
de la misma “materia” que el alma del cosmos. Pero, si bien la parte divina está 
encerrada en la cabeza y separada en lo posible del resto del cuerpo, el orden inte-
ligible en los seres humanos se altera por completo cuando la parte divina del alma 
se une a un alma y un cuerpo mortales. La filosofía es la mejor y más feliz manera 
de vivir para los seres humanos, argumenta Timeo, porque la contemplación del 
orden inteligible de los movimientos de los cuerpos celestes les permite a los seres 
humanos recapturar y reconstituir un tipo de orden similar en sus almas. Además, 
solo aquellos que se han ordenado a sí mismos pueden introducir o imponer el 
orden en la vida de los demás. La narración de Timeo sobre la construcción del 

Los filososfos de Platon_20.indd   47Los filososfos de Platon_20.indd   47 8/10/25   10:23 a.m.8/10/25   10:23 a.m.



los filósofos de platónlos filósofos de platónxlviiixlviii

cosmos —y los seres vivos que habitan dentro de él— apunta, por lo tanto, a la 
necesidad de un filósofo-estadista del mismo tipo que se dice que él mismo es. 
El tipo de filosofía que Timeo practica y defiende no implica el cuestionamiento 
de la opinión que ejerce Sócrates, o incluso la copia de las ideas o virtudes en el 
alma de los ciudadanos que Sócrates atribuye a los filósofos-reyes en la República. 
Timeo no menciona ninguna de estas ideas; las “cosas” que él llama “ideas” son 
las divisiones inteligibles que nos permiten distinguir los diferentes tipos de seres. 
Sus ideas son más cercanas a las del extranjero eleático, aunque Timeo dice que 
el demiurgo tiene que reunir a la fuerza el ser, la semejanza y la diferencia en la 
constitución del alma del cosmos, mientras que el eleático argumenta que estas 
grandes ideas coexisten.

Las tres partes del alma humana que Timeo describe se parecen a las tres 
partes del alma que Sócrates analiza en la República. Sin embargo, Timeo no 
dice nada sobre la necesidad de recurrir al thymos para controlar los deseos. 
En efecto, Timeo dice poco sobre el thymos o sobre la virtud de la valentía más 
claramente asociada con él —aun si se supone que está describiendo personas 
que se convierten en guerreros—. Sin embargo, el fracaso de Timeo al describir 
cómo llegarían a existir las personas que podrían convertirse en ciudadanos de la 
ciudad de Sócrates se manifiesta de manera más explícita cuando explica que al 
principio no había ninguna mujer y, por lo tanto, no había necesidad de órganos 
sexuales. Los primeros hombres fueron constituidos por los dioses. La generación 
no es natural, de acuerdo con Timeo, aunque la degeneración sí parece serlo. Es 
solo después de que las almas de los hombres cobardes reencarnan como mujeres 
que los humanos necesitan estar equipados para la procreación sexual. Si no hay 
mujeres valientes por naturaleza, sin embargo, la ciudad de Sócrates no puede 
tener guardianes tanto femeninos como masculinos. 

La versión “probable” de Timeo sobre la construcción (o creación) divina del 
cosmos muestra el que tiene que ser el caso para que los seres humanos adqui-
ramos incluso el conocimiento limitado del mundo que ahora poseemos. Él no 
da ni puede dar una explicación plausible de cómo el mundo o cualquier otra 
cosa fue, es, o será generado. Para ser bueno, argumenta Timeo, el cosmos tiene 
que ser completo; para ser completo, tiene que contener todas las demás formas 
posibles de vida incompleta. Precisamente porque son incompletos, estos seres 
defectuosos y necesitados tienen deseos; no contienen los medios para mantener 
su propia existencia o movimiento continuo dentro de ellos mismos. A diferencia 
de Sócrates, Timeo nunca caracteriza a la generación sexual como la manifesta-
ción de un deseo implícito o instintivo de inmortalidad.

Tampoco habla de las formas superiores de ese deseo, las cuales llevan a los 
poetas y legisladores a crear nuevas formas de vida humana, mucho menos del 
deseo por parte de los educadores filosóficos de “engendrar en lo bello”. Para 

Los filososfos de Platon_20.indd   48Los filososfos de Platon_20.indd   48 8/10/25   10:23 a.m.8/10/25   10:23 a.m.



introducciónintroducción xlixxlix

Timeo, el eros humano no es más que el signo de nuestro carácter incompleto; 
se convierte en parte del alma humana solo después de que se une a un cuerpo 
mortal (a diferencia de uno cósmico o estelar). El eros aumenta la confusión y el 
desorden causados por los deseos corporales; no dirige las luchas y los esfuerzos 
humanos hacia lo noble y bueno. Por lo tanto, Timeo no urge a quienes lo 
escuchan a buscar el autoconocimiento por medio del examen de sus opiniones 
para ver lo que verdaderamente desean, como sí lo hace Sócrates. Los anima, en 
cambio, a mirar más allá de sí mismos a los cielos para encontrar un orden que 
pueden no solo comprender, sino también incorporar. Los lectores posteriores 
han tendido a no notar las diferencias entre el esfuerzo socrático y la contem-
plación timeana porque Aristóteles, estudiante de Platón, intentó combinarlos. 
Platón dramatizó las diferencias entre los dos tipos de filosofía al atribuirlos a 
dos individuos diferentes.

D. El extranjero eleático 

El día después de haber sido acusado de un crimen capital, Sócrates conoce a un 
visitante anónimo proveniente de Elea. En las dos conversaciones que siguen, el 
extranjero implícitamente acusa a Sócrates, primero, de ser un sofista, y, segundo, 
de haber provocado la acusación en su contra.51 El extranjero es demasiado cortés 
para nombrar a Sócrates, y pocos lectores han prestado mucha atención a los cargos 
implícitos;52 han quedado más impresionados por la crítica que el eleático hace 
de toda la filosofía previa, tanto de los parmenídeos como de los materialistas. 

51	 La definición final que hace el eleático del sofista como alguien que sabe cómo hacer que otros piensen 
que es sabio, así él sepa que no lo es, al refutar a sus interlocutores en conversaciones privadas se parece 
mucho más a Sócrates que a Protágoras, Hipias, Pródico, Eutidemo y Dionisodoro, quienes buscaban 
a los estudiantes afirmando que les enseñarían cómo ser virtuosos, especialmente cómo convertirse en 
oradores públicos persuasivos, para así adquirir influencia en las asambleas públicas. En el camino a 
esta definición final el eleático argumenta que los sofistas no pueden ser distinguidos adecuadamente 
solo por su búsqueda de jóvenes estudiantes, cobro de tarifas o conocimiento de cómo componer y 
pronunciar discursos. Dado que la mayoría de las personas no son capaces de reconocer a un estadista 
verdaderamente conocedor, observa el eleático, no confiarán en nadie que busque ejercer un poder po-
lítico sin estar controlado por la ley. Al no ser capaces de distinguir a alguien que se sale de la letra de la 
ley con base en el conocimiento, o que cuestiona la ley en aras de aprender a gobernar mejor, de alguien 
que simplemente busca escapar de las restricciones legales a sus propios deseos, acusarán al primero de 
buscar el poder tiránico y de corromper a los jóvenes.

52	 Hay, por supuesto, excepciones. Mitchell H. Miller, Jr., The Philosopher in Plato’s “Statesman” (La Ha-
ya: Martinus Nijhoff Publishers, 1980), 2-3, caracteriza el Sofista y el Político como el “juicio filosófico” 
de Sócrates. Stanley Rosen, Plato’s Statesman: The Web of Politics (New Haven: Yale University Press, 
1995) 6-7, y Howland, Paradox, vii, 3-8 también ven que el eleático acusa a Sócrates de faltas políticas y 
filosóficas. Christopher Rowe, “Killing Socrates”, Journal of Hellenic Studies 121 (2001): 63-76, intenta 

Los filososfos de Platon_20.indd   49Los filososfos de Platon_20.indd   49 8/10/25   10:23 a.m.8/10/25   10:23 a.m.



los filósofos de platónlos filósofos de platónll

De manera aún más explícita que Sócrates, el extranjero anónimo es un seguidor 
de Parménides. Este personaje se presenta como un miembro de la escuela eleática, 
pero le parece necesario romper con su “padre” filosófico para explicar cómo es 
posible que exista algo como un sofista. Al igual que Sócrates, el eleático sugiere 
que el ser debe ser diferenciado para ser inteligible; también como Sócrates, llama 
“ideas” a las divisiones o tipos inteligibles. A diferencia de Sócrates, sin embargo, 
el eleático no habla de las ideas de lo bueno, lo noble o lo justo. Él se refiere más 
bien a las cinco ideas más grandes: ser, reposo, movimiento, semejanza y diferencia. 
Critica a los “amigos de las formas (o ideas)” tales como Sócrates, por insistir en 
una disyunción completa entre el ser y el llegar a ser sensible. Puesto que mantienen 
tal disyunción completa, señala el eleático, los “amigos de las formas” no pueden 
explicar la cognición o logos, porque tanto el pensamiento como el discurso o la 
discusión involucran movimiento. En efecto, anuncia el eleático, el propósito de 
su propia descripción de las ideas es explicar cómo es que el logos es posible. Una 
de las razones por las que inicialmente rompe con su maestro Parménides es que es 
imposible dar cuenta de la diferencia entre el nombre y la cosa a la que este refiere, 
si el ser es uno.53 Al mostrar que el ser mismo está dividido en diferentes clases, 
algunas de la cuales pueden coexistir, como ser y reposo o ser y movimiento, pero 
otras no pueden, como reposo y movimiento, el eleático sugiere que el ser mismo 
está organizado de la misma manera que las lenguas. Tal como algunas letras (vocales 
y consonantes) se pueden combinar al formar palabras, pero otras no (solo conso-
nantes), también algunas palabras (sustantivos y verbos) se pueden combinar para 
hacer frases, mientras que otras no. Es necesario aprender cuáles se pueden y no se 
pueden combinar para determinar cuáles combinaciones son verdaderas, es decir, 
posibles, y cuáles no lo son, es decir, las falsas. 

A primera vista puede parecer que, al igual que Timeo, el eleático representa 
tanto una extensión como una mejora de la filosofía socrática. Al entender que el 
ser debe ser diferenciado, como lo hace Sócrates, el eleático pregunta qué es algo 
(en este caso, un sofista, un estadista o un filósofo). También como Sócrates, el 
eleático entiende la filosofía como una actividad que consiste en la clasificación 
dialéctica de las cosas según los rasgos que estas comparten o no. A diferencia 
de Sócrates, sin embargo, el eleático afirma que agrupa las cosas únicamente 
de acuerdo con sus semejanzas o diferencias; a diferencia del “mejor tipo de 
sofista”, él no clasifica ni define las cosas de acuerdo con si estas son nobles o no. 

anticiparse a esta lectura. Todos estos comentaristas, sin embargo, concluyen que la posición del eleático 
es compatible con la filosofía socrática. 

53	 En las conferencias que dio en la Universidad de Marburgo en 1924-1925, Martin Heidegger, Plato’s “So-
phist”, trad. por Richard Rojcewicz y André Schuwer (Bloomington: Indiana University Press, 1997), 
enfatiza la importancia del descubrimiento por parte de Platón de la trascendencia de esta diferencia. 

Los filososfos de Platon_20.indd   50Los filososfos de Platon_20.indd   50 8/10/25   10:23 a.m.8/10/25   10:23 a.m.



introducciónintroducción lili

Aunque tanto Sócrates como el eleático dividen las cosas “diairéticamente” en 
dos, así como por sus articulaciones, el eleático empieza y continúa dividiendo 
las cosas por la mitad, dependiendo de si son iguales o diferentes, y alejándose de 
este proceso solo cuando es necesario (como en el caso de la política), mientras 
que Sócrates pregunta si y hasta qué punto algo comparte o no una de las ideas 
eternas, como la belleza y la nobleza. Aunque los dos filósofos usan las mismas 
palabras para preguntar por lo que algo es, ambos muestran, cuando se examina 
de cerca, que, de hecho, no están haciendo la misma pregunta (e ilustran así la 
diferencia entre la palabra y la acción [o hecho], así como la confusión causada 
por esta diferencia). Cuando Sócrates pregunta qué es algo, busca descubrir 
qué es en sí mismo. Cuando el eleático formula esta pregunta lo mismo está 
tratando de determinar en qué aspecto o aspectos es igual a sí mismo y diferente 
de los demás. Las cosas no existen y no pueden ser conocidas “en sí mismas”, de 
acuerdo con el eleático. Estas se conocen solo en comparación con otras cosas, 
como iguales o diferentes.

También surgen diferencias importantes entre el eleático y Sócrates en la 
discusión sobre la habilidad para gobernar. De acuerdo con Sócrates, los gober-
nantes justos deben ser filósofos. En el comienzo del Sofista, el eleático declara 
que el sofista, el político y el filósofo son tres tipos diferentes, aunque admite 
que es difícil distinguirlos. Como Sócrates, el eleático caracteriza a los que fingen 
ser sabios, ya sea sobre todos los temas o solo sobre gobernar, como sofistas. Sin 
embargo, a diferencia de Sócrates, el eleático nunca sugiere que alguien que posea 
la ciencia política o el arte de la realeza necesite saber de filosofía. De acuerdo 
con el eleático, un hombre de estado sabe cómo dirigir y usar las artes que tienen 
efectos prácticos. Más precisamente, necesita saber cómo mezclar valentía y mode-
ración en sus ciudadanos. A diferencia de los que consideran que la valentía y la 
moderación son virtudes y que, por lo tanto, como Sócrates, animarían a la gente, 
tanto individualmente como en grupos, a adquirir la mayor cantidad posible de 
cada una, el eleático mantiene que estos son rasgos opuestos que necesitan ser 
balanceados para que una ciudad sobreviva. Una ciudad compuesta enteramente 
por gente moderada que se ocupe de sus propios asuntos se volverá demasiado 
blanda para defenderse contra los agresores, mientras que los pueblos valientes 
tienden a arriesgarse en guerras hasta ser vencidos y destruidos. Un hombre de 
estado sabe cómo unir a las personas con las dos inclinaciones naturales opuestas 
mediante vínculos tanto humanos (apareamiento) como divinos (opiniones 
inculcadas). El estadista supervisa “a quienes por ley educan y crían” (Político 
308e) haciendo ciudadanos “mejores de lo peor”* (293d-e) y distribuye tareas 
y cargos de manera justa “en la medida de lo posible” (297b) para mantener la 

*	 [Nota de la traductora] En su idioma original, esta frase dice lo siguiente: ‘Ek kheíronos beltío’.

Los filososfos de Platon_20.indd   51Los filososfos de Platon_20.indd   51 8/10/25   10:23 a.m.8/10/25   10:23 a.m.



los filósofos de platónlos filósofos de platónliilii

ciudad segura. De acuerdo con el mito que el eleático relata en medio del diálogo, 
los seres humanos tuvieron que desarrollar el arte de la política (como todas 
las otras artes) para protegerse de las bestias salvajes (que pueden incluir otros 
seres humanos) después de que los dioses cesaran de cuidarlos y de proveer sus 
necesidades. Las asociaciones y el conocimiento políticos son, en otras palabras, 
primariamente defensivos. La naturaleza, tal como la representa el eleático en su 
mito del cosmos invertido, no es amable. Esta no fue construida como imagen 
de las ideas eternas por un buen dios, como sugiere Timeo, ni tampoco tiene su 
fuente y principio rector en la idea de lo bueno, como dice Sócrates en la República. 

El eleático demuestra más preocupación por el carácter de sus jóvenes inter-
locutores que Parménides o Timeo. Indica que él mismo posee al menos algo del 
conocimiento que atribuye al político cuando literalmente intenta envalentonar 
al modesto, si no moderado, Teeteto y de moderar al “varonil” joven Sócrates. 
El eleático no trata de impartir este conocimiento a los jóvenes atenienses o de 
inspirarlos a buscarlo por cuenta propia. En efecto, se muestra generalmente 
despreocupado por los deseos o motivaciones de los humanos. En la medida en 
que está tratando de enseñar algo a sus interlocutores, es dialéctica o filosofía. En 
un momento dice que no han planteado el problema del político “más bien, para 
hacernos más hábiles dialécticos en todo tipo de cuestiones” (285d). La demos-
tración que hace para los jóvenes matemáticos de la manera particular en que 
clasifica las cosas puede estar relacionada con, pero al mismo tiempo es obviamente 
diferente de, la demostración que Parménides hizo para el joven Sócrates sobre 
el tipo de argumentos que debería practicar para ser más competente en filosofía.

Las diferencias entre los filósofos platónicos según su visión comprensiva, 
interlocutores y enfoque están resumidos en la tabla 1 (páginas liv-lv). 

Este breve bosquejo de las características y doctrinas variadas de los filósofos 
de Platón sugiere que, en los diálogos platónicos, el extranjero ateniense y Parmé-
nides presentan los problemas, tanto políticos como filosóficos, que confrontaron 
a pensadores posteriores, y que Sócrates, Timeo y el extranjero eleático repre-
sentan intentos relacionados, pero distintos, de resolver estos problemas. Hay 
elementos comunes. Los cinco filósofos de Platón reconocen que ni el ser ni el 
cosmos son homogéneos; los cinco hacen una distinción entre los aspectos pura-
mente inteligibles y las manifestaciones sensibles y cambiantes de los elementos 
inteligibles. Esta distinción es central en lo que con frecuencia ha sido llamado 
platonismo. Sin embargo, hay diferencias importantes entre los filósofos de 
Platón con respecto al carácter y la “ubicación” de los aspectos inteligibles del 
ser. De acuerdo con el extranjero ateniense, hay una guerra inmortal entre las 
almas ordenadas y las desordenadas; Parménides, de otra parte, presenta las 
proposiciones según las cuales el uno es y el uno no es como mutuamente exclu-
yentes. De acuerdo con Parménides, no puede haber una batalla. El ateniense está 

Los filososfos de Platon_20.indd   52Los filososfos de Platon_20.indd   52 8/10/25   10:23 a.m.8/10/25   10:23 a.m.



introducciónintroducción liiiliii

preocupado principalmente por la dirección, la regulación y el ordenamiento de 
la vida humana; el Parménides de Platón parece ser casi completamente indife-
rente a las necesidades, las sensaciones y los deseos humanos. Sócrates, Timeo y el 
eleático, al igual que el ateniense, explícitamente tratan de mostrarnos a los seres 
humanos la mejor forma de ordenar nuestras vidas. Sin embargo, los principios 
y objetivos de los órdenes que proponen difieren considerablemente. Sócrates 
urge con insistencia a sus interlocutores a buscar lo que es verdaderamente noble 
y bueno a través del examen de las opiniones, ante todo las de ellos mismos. 
Timeo insta a sus oyentes a que observen el orden de los cielos para que puedan 
reconstituir tal orden dentro de sí mismos. Puesto que es probable que ningún ser 
humano sea capaz de adquirir el conocimiento de cómo usar y coordinar todos 
los tipos de artes necesarios para unir a personas moderadas y valientes con el 
fin de preservarlas al preservar la ciudad, el eleático argumenta que las personas 
deben apoyarse en un tipo de conocimiento práctico aproximado, basado en el 
ensayo y error, que gradualmente se incorpora a las leyes. Él no urge a la gente a 
observar el orden de los cielos, porque piensa que ese orden ha sido y podría volver 
a ser invertido. Tampoco argumenta que un hombre de estado o su pueblo deban 
sembrar el conocimiento, ante todo, de lo que es verdaderamente noble y bueno. 
Al contrario, observa, en un mundo en el que los seres humanos se encuentran 
naturalmente desprotegidos frente a los estragos del clima y las bestias salvajes, 
estos deben concentrarse en organizarse políticamente para defenderse ellos 
mismos si han de sobrevivir. La bondad y la justicia, aunque son deseables, deben 
estar subordinadas a los requisitos de la seguridad. 

Las recomendaciones de los tres filósofos platónicos de la “segunda genera-
ción” sobre el modo en que los seres humanos deben organizarse y comportarse 
para vivir las mejores vidas posibles se apoyan en tres puntos de vista diferentes 
sobre la organización parcialmente inteligible del mundo en el que nos encon-
tramos. Ya que Timeo y el extranjero eleático (así como el ateniense) incluyen 
el movimiento en los aspectos inteligibles del ser, son capaces de presentar expli-
caciones cosmológicas mejores, y ciertamente más completas, del contexto y los 
fundamentos de sus recomendaciones para la mejor forma de vida humana de 
la que presenta Sócrates. Esta es una de las razones por las que muchos comen-
taristas posteriores han identificado a Platón más con las opiniones articuladas 
por estos filósofos no socráticos; ellos parecen dar puntos de vista mejores y más 
comprensivos del todo. No obstante, si Platón pensaba que los puntos de vista 
presentados por Timeo o el eleático eran más verdaderos que los argumentos 
presentados por Sócrates, ¿por qué siguió haciendo de Sócrates el filósofo más 
prominente? Se sabe que Platón continuó trabajando en los diálogos hasta su 
muerte. Podría haber cambiado el nombre, si no todo el carácter, de su principal 
orador filosófico si así lo hubiera querido. La prominencia de Sócrates en los 

Los filososfos de Platon_20.indd   53Los filososfos de Platon_20.indd   53 8/10/25   10:23 a.m.8/10/25   10:23 a.m.



livliv

Ex
tr

an
je

ro
 at

en
ie

ns
e

Pa
rm

én
id

es
Só

cr
at

es
Ti

m
eo

Ex
tra

nj
er

o e
leá

tic
o

Visión integral

M
ov

im
ie

nt
o 

(a
lm

a)
 an

te
rio

r a
l 

cu
er

po
; e

l a
lm

a b
ue

na
/l

os
 d

io
se

s 
lu

ch
an

 et
er

na
m

en
te

 co
nt

ra
 lo

 
de

so
rd

en
ad

o.

U
no

 es
 (o

 n
o 

es
).

La
s i

de
as

 se
pa

ra
da

s s
on

 si
em

pr
e 

y s
on

 in
te

lig
ib

le
s. 

La
s c

os
as

 
se

ns
ib

le
s p

ar
tic

ip
an

 en
 la

s i
de

as
 

et
er

na
s. 

La
 id

ea
 d

el
 b

ie
n 

es
 

ta
m

bi
én

 el
 co

no
ci

m
ie

nt
o 

qu
e 

lo
s h

um
an

os
 m

ás
 d

es
ea

n.
 

El
 co

sm
os

 es
 co

ns
tr

ui
do

 p
or

 u
n 

di
os

 b
ue

no
, m

ira
nd

o 
ha

ci
a l

as
 

id
ea

s e
te

rn
as

. 
El

 al
m

a d
el

 m
un

do
 es

 u
na

 
m

ez
cl

a f
or

za
da

 d
e s

em
ej

an
za

, 
di

fe
re

nc
ia

 y 
se

r;
 su

 cu
er

po
 

es
tá

 co
m

pu
es

to
 p

or
 cu

at
ro

 
el

em
en

to
s d

efi
ni

do
s g

eo
m

ét
ri-

ca
m

en
te

 en
 el

 es
pa

ci
o/

tie
m

po
 

(c
hō

ra
).

“L
os

 m
ás

 g
ra

nd
es

” e
id

ē d
e s

er
, 

m
ov

im
ie

nt
o,

 re
po

so
, s

em
ej

an
za

, 
di

fe
re

nc
ia

; a
lg

un
os

 co
ex

ist
en

, 
al

gu
no

s s
on

 m
ut

ua
m

en
te

 
ex

cl
uy

en
te

s. 
La

s c
os

as
/i

de
as

 se
 

co
no

ce
n 

so
lo

 en
 re

la
ci

ón
 co

n 
ot

ra
s, 

no
 en

 sí
 m

ism
as

. E
l m

ov
i-

m
ie

nt
o 

de
l c

os
m

os
 ca

m
bi

a d
e 

di
re

cc
ió

n.
 

Procedimiento argumentativo e investigativo

Pr
el

ud
io

s p
er

su
as

iv
os

; s
in

 
co

nf
ro

nt
ac

ió
n.

In
ve

st
ig

a l
as

 co
ns

ec
ue

nc
ia

s 
ló

gi
ca

s d
e l

a p
ro

po
sic

ió
n 

de
 

qu
e U

no
 es

; l
ue

go
, d

e q
ue

 U
no

 
no

 es
.

R
ef

ut
ac

io
ne

s o
 “c

or
re

cc
io

ne
s”

 
en

 to
no

 d
e c

on
fr

on
ta

ci
ón

.
D

a u
n 

ex
te

ns
o 

di
sc

ur
so

 q
ue

 
co

m
bi

na
 m

yt
ho

s y
 lo

go
s.

Pr
efi

er
e l

a d
ia

ire
sis

, y
 d

iv
id

e p
or

 
la

 m
ita

d 
en

tr
e l

o 
m

ism
o 

y l
o 

ot
ro

, p
er

o 
de

fin
e l

as
 ar

te
s p

or
 

m
ed

io
 d

e l
a s

ep
ar

ac
ió

n 
de

 lo
s 

di
fe

re
nt

es
 ti

po
s, 

si 
es

 n
ec

es
ar

io
, 

co
m

o 
en

 la
 p

ol
íti

ca
.

N
o 

pr
eg

un
ta

 ¿q
ué

 es
 x

?
Pr

eg
un

ta
 ¿q

ué
 es

 x
? (

lo
 cu

al
 

ob
ed

ec
e a

 u
na

 d
oc

tr
in

a d
e l

as
 

id
ea

s s
ep

ar
ad

as
); 

in
ve

st
ig

a l
as

 
op

in
io

ne
s (

un
a m

ez
cl

a d
e i

nt
el

i-
gi

bl
e y

 se
ns

ib
le

). 

Pr
eg

un
ta

 ¿c
uá

l d
eb

e s
er

 el
 ca

so
 

pa
ra

 q
ue

 lo
s s

er
es

 h
um

an
os

 
pu

ed
an

 en
te

nd
er

 la
 o

rg
an

iz
a-

ci
ón

 d
el

 co
sm

os
? B

as
a s

u 
re

la
to

 
en

 la
 o

bs
er

va
ci

ón
 y 

en
 la

s m
at

e-
m

át
ic

as
, n

o 
en

 el
 ex

am
en

 d
e l

as
 

op
in

io
ne

s. 
Bu

sc
a m

an
er

as
 d

e u
til

iz
ar

 la
s 

em
oc

io
ne

s d
e l

os
 h

um
an

os
 p

ar
a 

ed
uc

ar
lo

s y
 co

nt
ro

la
rlo

s.

Po
ca

 p
re

oc
up

ac
ió

n 
po

r l
os

 
m

ot
iv

os
 o

 la
s e

m
oc

io
ne

s d
e l

os
 

hu
m

an
os

. 

Er
ót

ic
o

N
o 

er
ót

ic
o

N
o 

er
ót

ic
o

M
ez

cl
a l

og
os

/m
yt

ho
s

C
ita

 so
lo

 u
na

 lí
ne

a d
e p

oe
sía

.
R

el
at

a m
ito

s y
 d

a a
rg

um
en

to
s.

Es
 u

n 
po

et
a,

 se
gú

n 
Só

cr
at

es
N

o 
m

en
ci

on
a l

a p
oe

sía
. 

Pr
op

on
e l

eg
isl

ac
ió

n,
 u

na
 

“c
iu

da
d 

en
 la

 p
al

ab
ra

” a
 lo

s 
an

ci
an

os
 d

or
io

s q
ue

 p
ue

de
n 

es
ta

bl
ec

er
la

.

N
o 

ha
bl

a d
e p

ol
íti

ca
 o

 
le

gi
sla

ci
ón

. 
D

ic
e p

ra
ct

ic
ar

 el
 “v

er
da

de
ro

 
ar

te
 p

ol
íti

co
”, 

pe
ro

 n
o 

le
gi

sla
: 

pr
op

on
e “

un
a c

iu
da

d 
en

 la
 

pa
la

br
a”

 a 
lo

s h
er

m
an

os
 d

e 
Pl

at
ón

 p
ar

a m
os

tr
ar

le
s c

óm
o 

vi
vi

r c
om

o 
in

di
vi

du
os

.

Es
 u

n 
po

lít
ic

o.
D

efi
ne

 al
 p

ol
íti

co
 p

er
o 

no
 se

 
in

vo
lu

cr
a e

n 
la

 p
ol

íti
ca

 en
 ca

sa
 o

 
en

 el
 ex

tr
an

je
ro

.

V
ia

ja
.

V
ia

ja
.

N
o 

sa
le

 d
e A

te
na

s, 
co

n 
la

 ex
ce

p-
ci

ón
 d

el
 se

rv
ic

io
 m

ili
ta

r. 
V

ia
ja

.
V

ia
ja

. 

T
a

b
la

 1
. D

ife
re

nc
ia

s e
nt

re
 lo

s fi
ló

so
fo

s d
e P

la
tó

n 

Los filososfos de Platon_20.indd   54Los filososfos de Platon_20.indd   54 8/10/25   10:23 a.m.8/10/25   10:23 a.m.



lvlv

Ex
tr

an
je

ro
 at

en
ie

ns
e

Pa
rm

én
id

es
Só

cr
at

es
Ti

m
eo

Ex
tra

nj
er

o e
leá

tic
o

Interlocutores

Le
gi

sla
do

re
s d

or
io

s a
nc

ia
no

s
Só

cr
at

es
; j

óv
en

es
 m

an
ej

ab
le

s. 
A

ris
tó

te
le

s s
e c

on
vi

er
te

 en
 u

no
 

de
 lo

s T
re

in
ta

. 

Jó
ve

ne
s c

on
 am

bi
ci

on
es

 p
ol

í-
tic

as
; m

ae
st

ro
s e

xt
ra

nj
er

os
. 

C
rit

ón
 es

 u
na

 ex
ce

pc
ió

n,
 p

er
o 

él
 es

tá
 p

re
oc

up
ad

o 
po

r l
a e

du
ca

-
ci

ón
 d

e s
us

 h
ijo

s.

N
in

gu
no

. P
úb

lic
o 

de
 o

tr
os

 p
ol

í-
tic

os
 an

tid
em

oc
rá

tic
os

.
Jó

ve
ne

s m
at

em
át

ic
os

 y 
gi

m
na

st
as

 si
n 

am
bi

ci
on

es
 

po
lít

ic
as

.

N
o 

cr
iti

ca
 la

s l
ey

es
 en

 p
re

se
nc

ia
 

de
 lo

s j
óv

en
es

.
N

in
gu

na
 p

re
oc

up
ac

ió
n 

po
r l

os
 

ef
ec

to
s d

e s
us

 ar
gu

m
en

to
s e

n 
su

s 
in

te
rlo

cu
to

re
s.

Se
 in

te
re

sa
, s

ob
re

 to
do

, p
or

 su
s 

co
m

pa
ñe

ro
s a

te
ni

en
se

s.

Problemas

La
 in

co
m

pa
tib

ili
da

d 
de

 la
s i

de
as

 
so

cr
át

ic
as

 n
ec

es
ar

ia
s p

ar
a d

efi
ni

r 
el

 o
bj

et
iv

o 
de

 la
 p

ol
íti

ca
 (v

irt
ud

) 
co

n 
la

 d
oc

tr
in

a d
e l

os
 m

ov
i-

m
ie

nt
os

 in
te

lig
ib

le
s d

el
 co

sm
os

 
y d

e l
as

 d
isp

ut
as

 en
tr

e l
as

 al
m

as
 

bu
en

as
 y 

m
al

as
, n

ec
es

ar
ia

 p
ar

a 
re

sp
al

da
r l

a p
ie

da
d.

 E
l c

ar
ác

te
r 

se
cr

et
o 

y l
a c

om
po

sic
ió

n 
m

ix
ta

 
de

l C
on

se
jo

 N
oc

tu
rn

o 
—

en
 

su
m

a,
 lo

s r
eq

ui
sit

os
 d

e l
a p

ol
í-

tic
a y

 la
 fi

lo
so

fía
, q

ue
 es

tá
n 

en
 

co
nfl

ic
to

.

N
o 

pu
ed

e e
xp

lic
ar

 có
m

o 
se

 
re

la
ci

on
a l

o 
“in

te
lig

ib
le

” c
on

 
lo

 “s
en

sib
le

” n
i c

óm
o 

es
 q

ue
 

lo
s s

er
es

 h
um

an
os

 p
ue

de
n 

ad
qu

iri
r e

l c
on

oc
im

ie
nt

o 
de

 lo
 p

ur
am

en
te

 in
te

lig
ib

le
. 

En
 o

tr
as

 p
al

ab
ra

s, 
ca

re
ce

 d
e 

au
to

co
no

ci
m

ie
nt

o.
 

Su
 d

oc
tr

in
a d

e l
a “

im
ita

ci
ón

” 
o 

“p
ar

tic
ip

ac
ió

n”
 d

e l
os

 se
re

s 
se

ns
ib

le
s e

n 
lo

s s
er

es
 p

ur
am

en
te

 
in

te
lig

ib
le

s n
o 

ex
pl

ic
a e

l m
ov

i-
m

ie
nt

o 
o 

la
s r

el
ac

io
ne

s q
ue

 
tie

ne
n 

lo
s s

er
es

 h
um

an
os

 co
n 

el
 

m
un

do
 q

ue
 lo

s r
od

ea
. 

A
nt

ag
on

iz
a a

 lo
s p

ad
re

s. 

In
ce

rt
id

um
br

e d
el

 co
no

ci
-

m
ie

nt
o 

ad
qu

iri
do

. 

N
o 

pu
ed

e p
ro

po
rc

io
na

r u
na

 
ve

rs
ió

n 
pl

au
sib

le
 d

e l
a g

en
er

a-
ci

ón
 o

 el
 er

os
.

N
o 

m
ue

st
ra

 có
m

o 
un

a c
iu

da
d 

ju
st

a p
od

ría
 ll

eg
ar

 a 
se

r, 
co

m
o 

pr
om

et
ió

.

N
o 

da
 cu

en
ta

 d
e l

as
 m

ot
iv

a-
ci

on
es

 h
um

an
as

, i
nc

lu
so

 la
 d

e 
bu

sc
ar

 el
 co

no
ci

m
ie

nt
o.

N
o 

ex
pl

ic
a l

a a
tr

ac
ci

ón
 d

e l
o 

ka
lo

n,
 la

 p
oe

sía
 o

 el
 se

xo
. 

Los filososfos de Platon_20.indd   55Los filososfos de Platon_20.indd   55 8/10/25   10:23 a.m.8/10/25   10:23 a.m.



los filósofos de platónlos filósofos de platónlvilvi

diálogos, la cual subrayé anteriormente en esta introducción, sugiere que Platón 
pensaba que la posición o práctica de Sócrates era lo más importante. La pregunta 
a la que el resto de este estudio se dedica a responder es: ¿por qué?

Aunque Sócrates no proporcionó, y aparentemente no pudo proporcionar, 
una explicación plausible de la organización inteligible del mundo sensible, por 
no decir nada de una explicación coherente de la inteligibilidad del todo, Platón 
parece haber pensado que Sócrates representaba el punto de partida necesario 
y, por lo tanto, óptimo desde el cual los seres humanos deberían comenzar sus 
investigaciones. Él, enfática y explícitamente, empieza con la pregunta que es, en 
términos Aristotélicos, primordial para nosotros, aunque no necesariamente es la 
primera per se —a saber, ¿cómo debemos vivir?—. Al presentar a Sócrates como 
su principal, aunque de ninguna manera único, “portavoz” filosófico, en contraste 
con otros filósofos que dan mejores explicaciones del mundo o de la inteligibi-
lidad del todo, pero no de las preocupaciones distintivamente humanas, Platón 
muestra que entendía muy bien el problema que ha atormentado el pensamiento 
humano desde el siglo xix: los conceptos matemáticos, y a veces materialistas, 
que nos permiten entender y manipular el mundo no humano no explican muy 
bien las acciones humanas —inconscientes o conscientes e intencionales—. 
Pero la extensión aristotélica al cosmos, incluso simplemente a los organismos 
biológicos, de las explicaciones útiles teleológicas que se ajustan mejor a los 
asuntos humanos que las alternativas cuantitativas más reduccionistas no han 
resistido a la embestida de la física moderna. Sin embargo, Platón no presenta el 
problema simplemente como una cuestión de diferentes formas de conocimiento 
o maneras de entender las cosas. A diferencia de los filósofos modernos, él no 
compara las humanidades y sus enfoques o interpretaciones fundamentalmente 
hermenéuticos de las cosas con los estudios cuantitativos o de procesos caracte-
rísticos de las ciencias naturales y sociales. Platón sugiere que no hay una forma 
única y completa de entender el todo porque este está compuesto por tipos de 
seres esencialmente diferentes. El verdadero problema está en identificar cuáles 
son estos tipos de seres esencialmente diferentes y cómo están interrelacionados. 
Debido a las limitaciones propias de nuestras mentes mortales, es posible que 
los seres humanos nunca podamos comprender el todo. Hasta que podamos 
hacerlo, tenemos que vivir de la mejor manera posible. Para hacer esto, necesi-
tamos conocer nuestra situación y nuestros poderes particulares, por limitados 
que estos sean. Eso significa que necesitamos buscar, ante todo, el autoconoci-
miento. Al hacer de Sócrates el filósofo más prominente en sus diálogos, Platón 
privilegia el estudio de los asuntos humanos. De esta forma, tanto él como su obra 
desafían la tendencia moderna a privilegiar la ciencia, particularmente la ciencia 
natural moderna, al hacer de ella el paradigma de la ciencia o del conocimiento 
per se. Al enfatizar los límites de la razón humana, Platón también preserva la 

Los filososfos de Platon_20.indd   56Los filososfos de Platon_20.indd   56 8/10/25   10:23 a.m.8/10/25   10:23 a.m.



introducciónintroducción lviilvii

conciencia de lo sobrehumano o divino, incluso mientras critica algunas de las 
creencias más irracionales que los seres humanos tienen sobre este. Al estudiar 
la representación del mundo y el lugar peculiar que ocupamos los seres humanos 
en él, podemos, por lo tanto, adquirir una mejor comprensión de nuestra propia 
situación y también de nuestros problemas. 

V. La organización de este libro

El recuento de los diálogos en los capítulos siguientes sigue el orden indicado por 
la datación dramática. En un intento por preservar la integridad de cada conver-
sación presentada, he buscado no solo mostrar cómo los diálogos leídos en este 
orden constituyen una narrativa coherente, sino también cómo una lectura en 
este orden afecta la forma en que leemos y entendemos cada uno de los diálogos 
individuales. A pesar de que he estudiado y presentado los diálogos individual-
mente, ninguno de los estudios presentados aquí puede ser tan completo o defi-
nitivo como una monografía dedicada a un solo diálogo. Estoy presentando un 
nuevo marco para ver el corpus como un todo, y solo ese intento ha dado lugar a 
un libro muy largo. Queda un trabajo mucho más detallado por hacer. 

Mi argumento es que, al ser leídos en el orden indicado por su datación dramá-
tica, los diálogos se pueden dividir en tres partes o grupos básicos. La parte I de 
este estudio se ocupa de los problemas planteados por la filosofía anterior y de la 
respuesta inicial de Sócrates. En tres de sus declaraciones autobiográficas apren-
demos cómo fue que Sócrates formuló su respuesta a los problemas planteados 
por el extranjero ateniense en las Leyes y por el viejo eleático en el Parménides, 
pero también vemos que Sócrates no logró atraer seguidores o futuros filósofos 
simplemente refutando las opiniones de sus contemporáneos sobre lo noble y lo 
bueno. Por lo tanto, en la parte II argumento que Platón presenta dos paradigmas 
diferentes de la filosofía, representados por Sócrates y Timeo, como respuestas 
potenciales a los problemas políticos y filosóficos dramatizados en los diálogos 
anteriores. Aunque Timeo articula una versión del todo más comprensiva que 
Sócrates, vemos que no es capaz de proporcionar una explicación plausible de 
la vida humana. En los diálogos que siguen al Timeo en términos de su datación 
dramática, Platón sugiere que, a pesar de sus limitaciones filosóficas y políticas, 
la práctica dialógica socrática es más efectiva que la contemplación timeana. 
En la parte III argumento que en los ocho diálogos explícitamente anteriores al 
juicio y la muerte de Sócrates, Platón presenta una defensa, filosófica y política, 
de este último. En la conclusión intento explicar por qué, a la luz de la crítica 
representada por los otros cuatro filósofos, Platón hizo de Sócrates su principal 
protagonista filosófico.

Los filososfos de Platon_20.indd   57Los filososfos de Platon_20.indd   57 8/10/25   10:23 a.m.8/10/25   10:23 a.m.



Los filososfos de Platon_20.indd   58Los filososfos de Platon_20.indd   58 8/10/25   10:23 a.m.8/10/25   10:23 a.m.



Parte I  

Los problemas políticos y filosóficos

Los filososfos de Platon_20.indd   1Los filososfos de Platon_20.indd   1 8/10/25   10:23 a.m.8/10/25   10:23 a.m.



Los filososfos de Platon_20.indd   2Los filososfos de Platon_20.indd   2 8/10/25   10:23 a.m.8/10/25   10:23 a.m.



33

1 
 

Utilizar la filosofía presocrática para 
respaldar la reforma política 

El extranjero ateniense

Las Leyes y el Epinomis son los únicos diálogos platónicos en los que no aparece 
Sócrates. Usualmente se cree que estos son los últimos diálogos que Platón escri-
bió.1 Los tres interlocutores son ancianos y existe un informe antiguo según el 
cual las Leyes se dejaron sin editar, únicamente en una impresión de cera.2 A lo 
largo de la conversación, tanto el ateniense como sus asociados dorios enfatizan 

1	 Véase, por ejemplo, Eduard Zeller, Die Philosophie der Griechen in ihrer geschichtlichen Entwicklung, 5.a 
ed. (Leipzig: O. R. Reisland, 1922), 2:436, 976, 978-982; Ulrich von Wilamowitz-Möllendorff, Platon 
(Berlín: Weidman, 1920), 1:647; Friedländer, Plato, 3:387; Harold Cherniss, The Riddle of the Early 
Academy (Berkeley: University of California Press, 1945), 4; Eric Voegelin, Plato (Baton Rouge: Loui-
siana State University Press, 1981), 215-268; Gregory Vlastos, Socratic Studies (Cambridge: Cambridge 
University Press, 1994), 135; Christopher Bobonich, Plato’s Utopia Recast: His Later Ethics and Politics 
(Oxford: Clarendon Press, 2002). Como se señala en la introducción de este libro, la mayoría de los 
estudios estilométricos de los diálogos asume que las Leyes fue escrito de último y comparan otros 
diálogos con él.

2	 Diógenes Laercio 3.37 reporta que Filipo de Opunte transcribió las Leyes desde tablas de cera. Algunos 
comentaristas posteriores han asumido, por lo tanto, que Platón trabajó en el diálogo hasta su muerte 
en 347, o incluso que Filipo compuso las Leyes y el Epinomis con base en las notas de Platón. Glenn 
Morrow, Plato’s Cretan City (Princeton: Princeton University Press, 1960), 515-518, proporciona un 
sobrio recuento de las razones por las que muchos académicos consideran las Leyes como un diálogo 
genuinamente platónico. Para una revisión de los debates sobre el Epinomis, véase Edouard Des Places, 
Études platoniciennes (Leiden: E.J. Brill, 1981), 105-119, 172-179.

Los filososfos de Platon_20.indd   3Los filososfos de Platon_20.indd   3 8/10/25   10:23 a.m.8/10/25   10:23 a.m.



44 los filósofos de platónlos filósofos de platón

las ventajas de registrar estas conversaciones por escrito. Dado que la diferencia 
más obvia entre Platón y su maestro Sócrates es que el primero escribió y el 
segundo no, algunos críticos han concluido que el extranjero ateniense que parece 
reemplazar a Sócrates como el vocero en este diálogo es el mismo Platón,3 quien, 
bajo el disfraz de un ateniense anónimo, responde y corrige las propuestas que él 
mismo planteó en boca de Sócrates en la República.4 Otros han argumentado que 
las Leyes constituyen una especie de experimento mental: ¿qué habría pasado si 
Sócrates, al contrario de lo que indican los informes en los otros diálogos, hubiera 
abandonado Atenas?5 ¿Qué habría pasado si hubiese tenido la oportunidad de 
mantener tal conversación como un anónimo extranjero ateniense con verdaderos 

3	 Cicerón (De Legibus 1.4.15) parece haber sido el primer autor clásico en identificar al extranjero ate-
niense con Platón. Hans-Georg Gadamer, “Plato and the Poets”, en Dialogue and Dialectic, trad. por 
R. Christopher Smith (New Haven: Yale University Press, 1980), concluye que más que nadie es “el 
Ateniense en quien más patentemente se ha ocultado [Platón]” (71). El ateniense no solo hace del es-
crito de su conversación, es decir, el diálogo mismo de Platón, el texto básico para la educación de los 
ciudadanos, sino que también lo llama el drama más noble. De la misma forma, Klosko piensa que el 
extranjero ateniense es “probablemente un suplente para el propio Platón” (Development, 198). Jacques 
Derrida enfatiza la importancia de la escritura al distinguir a Platón de Sócrates: Derrida, Otobiographies: 
L’enseignement de Nietzsche et la politique du nom proper (París: Galilée, 1984); Derrida, The Ear of the 
Other, ed. por Christie V. McDonald (Nueva York: Schocken Books, 1985), 7; y Derrida, The Postcard, 
trad. por Alan Bass (Chicago: Chicago University Press, 1987), 20.

4	 Véase, por ejemplo, Trevor J. Saunders, “Plato’s Later Political Thought”, en Cambridge Companion 
to Plato, ed. por Richard Kraut (Cambridge: Cambridge University Press, 1992), 469; R. F. Stalley, 
An Introduction to Plato’s “Laws” (Oxford: Basil Blackwell, 1983); Morrow, Cretan City; Grote, Plato, 
3:301-302, 350. Los tres primeros ven que la principal diferencia entre la República y las Leyes está en la 
generalidad del primero y el carácter específico de las propuestas en el segundo. Grote argumenta que 
Platón se había hecho más intolerante; enfatiza las diferencias entre el carácter abierto del cuestion-
amiento socrático y las creencias teológicas impuestas en las Leyes. Diskin Clay está de acuerdo en que 
las Leyes probablemente son el último trabajo de Platón, pero se rehúsa a identificar a Platón con el 
extranjero ateniense. “En las Leyes parece que escuchamos su voz desconocida proyectada a través de la 
máscara del extranjero ateniense. Pero esta voz está distorsionada por una máscara que… es la máscara 
de un personaje, no de un individuo” (Platonic Questions, 268).

5	 Cf. Leo Strauss, The Argument and the Action of Plato’s “Laws” (Chicago: University of Chicago Press, 
1975), 1-2. Si Sócrates hubiera sido más joven, señala Strauss, es posible que no se hubiera limitado a 
las opciones de escape que dibuja en el Critón (53b-d); podría haber viajado a un régimen lejano bien 
gobernado (como Creta) para poder seguir manteniendo conversaciones con otros en calidad de un 
anónimo extranjero ateniense. Sin embargo, en el Menéxeno (donde Sócrates se refiere a un evento que 
ocurre después de su propia muerte), Platón muestra que no estaba limitado por el hecho o la probabili-
dad históricos. Por ende, Strauss concluye que debe haber una razón distinta a la ambientación en Creta 
para explicar la ausencia de Sócrates en las Leyes. Strauss señala en “How Farabi Read Plato’s Laws”, en 
What Is Political Philosophy? and Other Studies (Glencoe, IL: Free Press, 1959), 153-154, que Sócrates 
no creó leyes. De acuerdo tanto con la Apología (31c-32a) como con la República (496c-e), el hecho de 
que Sócrates nunca hablara a la Asamblea fue intencional. En las Leyes el extranjero ateniense propone 
un conjunto de leyes para ser utilizado por los funcionarios encargados de establecer una nueva colonia 
en Creta si lo ven adecuado.

Los filososfos de Platon_20.indd   4Los filososfos de Platon_20.indd   4 8/10/25   10:23 a.m.8/10/25   10:23 a.m.



1. Utilizar la filosofía presocrática1. Utilizar la filosofía presocrática 55

estadistas en ejercicio de los regímenes supuestamente mejor gobernados de 
la Grecia antigua?6 En las Leyes vemos lo que Sócrates habría dicho entonces. 
Estos comentaristas tienden a negar que la forma de entender la política que 
encontramos en las Leyes difiere fundamentalmente de la que encontramos en 
la República —lo que significa negar que Platón cambió su comprensión de la 
política más tarde en su vida—. Las diferencias en las propuestas específicas para 
la reforma política en los dos diálogos reflejan diferencias en la puesta en escena 
y los interlocutores.

Ambas interpretaciones de la importancia de la ausencia de Sócrates en las 
Leyes y el Epinomis van en contra de un hecho: en ninguno de los dos diálogos se 
menciona ni una sola vez la guerra del Peloponeso ni cualquiera de las personas 
y eventos asociados con ella.7 ¿Es probable que Platón hubiese expresado su 
propia comprensión política final o sus propuestas prácticas para la reforma 
constitucional sin siquiera mencionar la guerra en la que su propia ciudad había 
sido derrotada y sometida a una serie de regímenes inestables? En su Carta VII 
(324b-326b), Platón dice que su propio entendimiento de la relación entre la polí-
tica y la filosofía se vio afectado fundamentalmente por los eventos de posguerra 
previos al juicio y la muerte de Sócrates. En el libro 3 de las Leyes el extranjero 
ateniense ofrece un relato sobre la corrupción en la política ateniense, pero no 
menciona la guerra, la plaga ni cualquiera de los líderes —por ejemplo, Pericles, 
Cleón o Alcibíades— del período posterior a las guerras persas. ¿Es probable 
que un ateniense anónimo —ya sea Sócrates o Platón— tratara de convencer 
a dos experimentados políticos dorios de introducir una serie de instituciones 
extraídas de la Atenas anterior a la guerra después de la derrota de esta a manos 
de Esparta sin dar cuenta ni explicación de esa derrota?8 Sin embargo, la ausencia 

6	 En la Política 1265a10, Aristóteles llama al vocero de Platón en las Leyes “Sócrates”. Zdravko Planinc, 
Plato’s Political Philosophy: Prudence in the “Republic” and the “Laws” (Columbia: University of Missouri 
Press, 1991) argumenta que el “ser humano que [los dos diálogos] describen es Sócrates, quien, según dice 
Aristóteles, está presente en ambos” (26). Thomas L. Pangle, en el “Interpretative Essay” que anexa a su 
traducción Plato’s “Laws” (Nueva York: Basic Books, 1980), observa que “en las Leyes, Platón presenta 
un viejo filósofo ateniense sin nombre quien actúa y habla de una manera que recuerda a Sócrates… En 
las Leyes aprendemos lo que Sócrates habría dicho y hecho si su búsqueda de autoconocimiento y sus 
amistades le hubieran permitido alguna vez dedicarse a asesorar a los reformistas políticos —y si alguna 
vez se hubiera encontrado en la circunstancia adecuada—” (378-379).

7	 Estoy en deuda con Michael Zuckert por esta observación crucial. 
8	 En su argumento de que se debería imaginar que la fecha dramática de las Leyes es 408/407, Slobodan 

Dusanic, “The Laws and the Foreign Policy of Eubulus’ Athens”, en Plato’s “Laws” and Its Historical 
Significance, ed. por Francisco L. Lisi (Sankt Agustin: Academia Verlag, 2001), observa que en 408/407 
un espartano llamado Megilo llegó a Atenas como el miembro más joven de una misión diplomática de 
tres hombres y que 408/407 fue “tal vez el momento crítico en la historia de la guerra del Peloponeso” 
(232). Pero si una misión de paz espartana hacia el final de la guerra del Peloponeso fuera el antecedente, 

Los filososfos de Platon_20.indd   5Los filososfos de Platon_20.indd   5 8/10/25   10:23 a.m.8/10/25   10:23 a.m.



66 los filósofos de platónlos filósofos de platón

no solamente de alguna mención de la guerra, sino de la guerra misma podría 
considerarse como una condición previa necesaria para una conversación pací-
fica entre un ateniense y dos dorios acerca del mejor régimen o conjunto de leyes 
posibles. El hecho de que no se haga referencia a ningún evento específico en la 
historia política de Grecia posterior a Salamina y Platea (las batallas con las que 
atenienses y espartanos ganaron la guerra de Persia en 479) sugiere que la fecha 
dramática de las Leyes se ubica en algún momento durante las siguientes dos 
—o tal vez tres— décadas, es decir, un período durante el cual Atenas y Esparta 
todavía eran aliadas. En ese momento, Sócrates aún no había emergido como 
figura pública.9

La sospecha creada por esa probable datación dramática de que el extranjero 
ateniense es una figura presocrática crece cuando observamos algunas de sus 
enseñanzas principales. Como Sócrates en la República, pero aún más como los 
pitagóricos, el ateniense hace énfasis en la utilidad del estudio de los números 
(Leyes 747b).10 Otra vez como Sócrates en la República, pero también como  

si no la ocasión, para la conversación, cabe esperar que al menos se mencionara la guerra. Al señalar que 
el nombre es inusual, Dusanic argumenta que Clinias también está asociado con la política ateniense 
en ese momento porque lleva el mismo nombre que el padre de Alcibíades. Sin embargo, una conexión 
con Alcibíades no habría promovido una alianza potencial en ese momento porque Alcibíades ya se 
había convertido en un problema para los espartanos. Como argumento después, es más probable que 
la conexión entre Clinias el cretense y Alcibíades sea una conexión de carácter; se muestra que ambos 
tienen deseos tiránicos. La sugerencia de Dusanic de que los tres interlocutores en las Leyes son repre-
sentantes oficiales de sus regímenes respectivos se contradice con el anonimato del ateniense. Además, 
no parece probable que los dorios le pidieran o aceptaran consejos para formular las leyes de una nueva 
colonia a un representante oficial de Atenas, un régimen con el que ambos afirman tener conexiones 
familiares, pero que inicialmente desprecian. En general, Dusanic busca detalles para respaldar la lectura 
de las Leyes como una promoción de una política exterior que Platón estaba defendiendo en la Atenas 
del siglo iv y no en términos del propio drama o escenario del diálogo.

9	 La primera descripción que obtenemos de Sócrates en los diálogos platónicos es como un joven de 
aproximadamente veinte años en conversación con Parménides (en el diálogo, si no en realidad) en 
450. Cf. Allen, Plato’s “Parmenides”, 72. Platón muestra a Sócrates cuando está comenzando a generar 
la reputación de ser un “orador inteligente”, si no un filósofo, en el Protágoras, en una conversación que 
se produce poco antes del estallido de la guerra del Peloponeso.

10	 Ya que Pitágoras no dejó escritos, existe una incertidumbre considerable sobre lo que enseñó. Los es-
tudiosos no están de acuerdo, por otra parte, sobre si Pitágoras y sus seguidores se dedicaban a los 
estudios matemáticos asociados con su nombre antes de finales del siglo v o no. Cf. Walter Burkert, 
Weisheit und Wissenschaft: Studien zu Pythagoras, Philolaus, und Platon (Nuremberg: Hans Tarl, 1962), 
202; W.K.C. Guthrie, A History of Greek Philosophy (Cambridge: Cambridge University Press, 1962), 
1:181; John Burnet, Early Greek Philosophy (Londres: Adam and Charles Black, 1892), 83 -109, 301-321; 
Wilbur Richard Knorr, The Evolution of Euclidean Elements (Dordrecht: D. Reidel, 1975), 21-28. Sin 
embargo, muchos comentaristas creen que los seguidores de Pitágoras ya se dedicaban al estudio de las 
matemáticas en la década de 460. Cf. Charles H. Kahn, Pythagoras and the Pythagoreans: A Brief His-
tory (Indianápolis: Hackett Publishing, 2001), 5-18. Fuentes antiguas atribuyen el descubrimiento de la 
inconmensurabilidad a Pitágoras y sus seguidores: Pappus, Commentary on Book X of Euclid’s “Elements”, 

Los filososfos de Platon_20.indd   6Los filososfos de Platon_20.indd   6 8/10/25   10:23 a.m.8/10/25   10:23 a.m.



1. Utilizar la filosofía presocrática1. Utilizar la filosofía presocrática 77

los pitagóricos, el ateniense sugiere que sería mejor si todos los ciudadanos 
tuvieran todos los bienes en común y si los hombres y las mujeres recibieran la 
misma educación.11 A diferencia de Sócrates o Pitágoras (o el Timeo de Platón, por 
cierto), el ateniense no propone una enseñanza sobre la inmortalidad de las almas 
individuales o la reencarnación.12 Cuando el ateniense sugiere que algunos de los 
ciudadanos de su “ciudad en la palabra” deberían estudiar no solo los números 
sino también las líneas, figuras y sólidos conmensurables e inconmensurables, 
agrega que él mismo ha aprendido sobre estos últimos solo recientemente. Si es 
así, el ateniense indica una vez más que probablemente pertenece a la generación 
posterior a Pitágoras (ca. 560-500) y anterior a Sócrates (469-399).13 

Cuando el ateniense ofrece un argumento para probar que los dioses existen 
(algo que ningún otro portavoz filosófico platónico siquiera intenta), parece 
estar dirigiéndose y refutando a los filósofos presocráticos tales como Arquelao 
(quien supuestamente fue estudiante de Anaxágoras y maestro de Sócrates) y 
el mismo Anaxágoras.14 Aunque el ateniense reconoce tres posibilidades con 

ed. por Gustav Junge y William Thomson (Cambridge: Harvard University Press, 1930), 63-64; Proclus, 
A Commentary on the First Book of Euclid’s “Elements”, trad. por Glenn Morrow (Princeton: Princeton 
University Press, 1970), 65; y Iamblichus, Life of Pythagoras, trad. por Thomas Taylor (Londres: John 
M. Watkins, 1965), 95, 126-127. Burkert y Knorr sugieren que esta probablemente no fue descubierta 
hasta 430. Estos académicos modernos basan sus afirmaciones sobre lo que los pitagóricos no sabían 
principalmente en Sócrates y Aristóteles. Una fecha dramática temprana para las Leyes daría credibilidad 
a la visión antigua de que los pitagóricos descubrieron la inconmensurabilidad, pero la mantuvieron en 
secreto aproximadamente hasta 450, cuando fueron expulsados de Italia. 

11	 Pitágoras pidió a sus seguidores que tuvieran en común sus propiedades y dio conferencias tanto a 
mujeres como a hombres; también educaba a los niños por separado de sus padres. Cf. G. S. Kirk, J. E. 
Raven y M. Schofield, The Presocratic Philosophers, 2.a ed. (Cambridge: Cambridge University Press, 
1983), 226-227 (Dicaearchus frag. 33 [Porfirio Vita Pythagorae 18]; Timeo frag. 13a).

12	 Al final de las Leyes el ateniense dice que “cuando morimos, es correcto decir que los cadáveres son 
imágenes, mientras que el que es auténticamente cada uno de nosotros, llamado alma inmortal, se va 
junto a los demás dioses a rendir cuentas, como dice la ley patria —una cosa que, si bien para el bueno 
es algo que se puede intentar con confianza, para el malo es un asunto al que debe temer—” (959b). Sin 
embargo, no afirma ni argumenta la veracidad de lo que él mismo está diciendo. 

13	 Sócrates no presenta la inconmensurabilidad de la hipotenusa de un cuadrado con sus lados de una uni-
dad como un nuevo descubrimiento en la famosa exposición con el niño esclavo en el Menón (82a-84a).

14	 En Tusculanae disputationes 5.10 Cicerón reporta que “Sócrates había oído a Arquelao, un discípulo 
de Anaxágoras”. Como en el caso de muchos filósofos presocráticos, los eventos y fechas de la vida de 
Anaxágoras son algo inciertos. Apolodoro dice en sus Crónicas que el filósofo nació en la septuagésima 
Olimpiada (500/497) y murió el primer año de la número 88 (428/427). Se atribuye a Anaxágoras el 
haber traído la enseñanza de Pitágoras a Atenas aproximadamente en 480. Hay mucho debate sobre 
el momento en el cual fue acusado de impiedad y si realmente fue juzgado. De acuerdo con Plutarco, 
Anaxágoras fue víctima de un decreto contra los ateos introducido por Diopites hacia 433. En La sucesión 
de los filósofos, Soción dice que Anaxágoras fue perseguido por Cleón por impiedad porque sostenía que 
el sol era una masa de metal al rojo vivo, y que después de que Pericles, su pupilo, hiciese un discurso en 
su defensa, el filósofo fue multado con cinco talentos y exiliado. De acuerdo con A. E. Taylor, “On the 

Los filososfos de Platon_20.indd   7Los filososfos de Platon_20.indd   7 8/10/25   10:23 a.m.8/10/25   10:23 a.m.



88 los filósofos de platónlos filósofos de platón

respecto al movimiento y al cambio —que todo se mueve y cambia; que algunas 
cosas se mueven y cambian a otras, y que algunas cosas nunca cambian ni se 
mueven— nunca postula explícitamente la existencia de algo eterno e inmutable, 
excepto el movimiento o el alma y la batalla entre lo bueno y lo malo. En otras 
palabras, a diferencia de Anaxágoras, por no hablar de Sócrates y el extranjero 
eleático, el ateniense no muestra signos de haber sido influenciado por o de 
haber incorporado (si bien solo una parte de) el famoso argumento de Parmé-
nides con respecto al carácter completo e inmutable, pero, por lo tanto, inteli-
gible del Ser en sí mismo y en su conjunto. Suena más como Heráclito cuando 
concluye (Leyes 906a-b) que los seres humanos están atrapados en una batalla 
cósmica inmortal entre lo bueno y lo malo, entre los movimientos ordenados y 
los desordenados.15 El ateniense no parece representar una escuela o enseñanza 
particular de la filosofía presocrática; en efecto, su propio argumento acerca de 
la prioridad del alma sobre el cuerpo constituye una modificación importante de 
los argumentos previos, es decir, una innovación. No obstante, sus argumentos 
sobre la prioridad del alma y la importancia de los movimientos ordenados de 
los cielos se basan y se formulan principalmente en reacción a las doctrinas de los 
cosmólogos presocráticos. Cuando el ateniense sugiere al final del diálogo que los 
miembros del Consejo Nocturno necesitarán investigar la unidad y la diversidad 
de las virtudes, así como las ideas de lo bueno y lo noble —cuestiones planteadas 
particularmente por Sócrates— Platón impulsa a sus lectores a preguntar si la 
filosofía presocrática en la que el ateniense se ha apoyado hasta este punto es o 
no adecuada para respaldar su proyecto político. 

No solo son presocráticas la probable fecha dramática de la conversación y, 
por tanto, las doctrinas filosóficas a las que el ateniense se refiere; también lo es 
el precedente más notable y probable de su proyecto político. Al haber supues-
tamente huido de la tiranía de Polícrates en Samos en 530, Pitágoras impresionó 
tanto al consejo de ancianos que gobernaba en Crotona con su sabiduría y virtud 

Date of the Trial of Anaxagoras”, Classical Quarterly II (1917): 81-87, Sátiro estaba en lo cierto al colocar la 
persecución de Anaxágoras al principio y no al cierre de la carrera política de Pericles, es decir, alrededor 
de 450. De acuerdo con Sátiro, el cargo contra Anaxágoras fue presentado por Tucídides en su campaña 
política contra Pericles, y se le acusaba de medismo, además de impiedad. El filósofo fue condenado a 
muerte en su ausencia y finalmente se retiró a Lampsaco, donde murió. A todas luces, la persecución de 
Anaxágoras por impiedad a la que se refiere el ateniense al final del diálogo se habría producido antes del 
estallido de la guerra del Peloponeso. Kirk, Raven y Schofield concluyen que “existe una buena cantidad 
de evidencia que soporta acumulativamente la conclusión de que el impacto inmediato de Anaxágoras 
como filósofo se produjo principalmente en Atenas antes de 450” (Presocratic Philosophers, 353-54).

15	 Cf. Charles H. Kahn, “A New Look at Heraclitus”, American Philosophical Quarterly 1, n.o 3 (julio 1964): 
198n.: “El libro X de las Leyes… se refiere esencialmente a la reinterpretación de la Naturaleza en térmi-
nos de la Razón —una reinterpretación de diferente tipo, pero no tendencia, a la de Heráclito—”.

Los filososfos de Platon_20.indd   8Los filososfos de Platon_20.indd   8 8/10/25   10:23 a.m.8/10/25   10:23 a.m.



1. Utilizar la filosofía presocrática1. Utilizar la filosofía presocrática 99

que estos le pidieron que educara a sus jóvenes, a sus niños en ausencia de los 
padres e incluso a sus mujeres.16 Bajo su orientación, la moral y la disciplina de 
los ciudadanos de Crotona mejoró tanto que no solo se recuperaron de la derrota 
a manos de Locri, sino que se convirtieron en la ciudad dominante en el sur de 
Italia.17 El ateniense parece querer hacer algo similar en Creta. Como Pitágoras, 
el ateniense parece estar huyendo de la tiranía incipiente resultante de la destruc-
ción de la ley y el orden en Atenas después de las guerras persas (cf. Leyes 701b-c) 
y buscando establecer un régimen más virtuoso con el apoyo de los mayores en 
una ciudad lejana.18 Al final del diálogo (968e-969a) reconoce explícitamente 
que emprenderán una tarea peligrosa y ofrece compartir el riesgo al darles sus 
opiniones sobre la educación y la crianza. Con el conocimiento del destino de los 
pitagóricos en el sur de Italia se habría hecho evidente el peligro o el riesgo. En la 
primera mitad del siglo v, las fuerzas democráticas en las ciudades griegas del sur 
de Italia se organizaron en oposición a la influencia pitagórica sobre los gobiernos 
aristocráticos. Para el año 450, todos menos dos de los pitagóricos en Crotona 
habían sido asesinados (cuando su centro de reuniones fue incendiado), y estos 
dos huyeron; los pitagóricos más importantes en otras ciudades del sur de Italia 
también fueron expulsados. En este contexto, no es una sorpresa ver que solo 
después de una larga y compleja discusión el ateniense revela el fin o el propósito 
(telos) de su “ciudad en la palabra” a los dorios mayores con quienes conversa.19 
Al mismo tiempo se refiere indirectamente a la persecución de Anaxágoras por 
impiedad en Atenas. Si estos filósofos hubieran llegado a las conclusiones correctas 
de sus observaciones, argumenta, no habrían sido procesados. Por el contrario, 
habrían demostrado, como lo hace él mismo, la forma en que se puede usar la 
filosofía para establecer y apoyar un orden político más virtuoso.

La cuestión que surge tanto del argumento como de la acción de las Leyes es 
si el ateniense hubiera podido tener éxito. Si se supone que el diálogo tuvo lugar 
antes de la guerra del Peloponeso, el ateniense no puede ser Sócrates (quien era 
muy joven para tomar parte en una conversación con hombres viejos) ni Platón 
(quien aún no había nacido). Lo que el diálogo presenta (sea cual sea la fecha en 

16	 Platón, Laws, Loeb ed., trad. por R. G. Bury (Cambridge: Harvard University Press, 1926), 2n313, se 
apoya en Diógenes Laercio 2.16 sobre Arquelao, 967b-c, con respecto a Anaxágoras.

17	 A modo de contraste, Sócrates nunca fundó una escuela. En la Apología de Sócrates de Platón, Sócrates 
afirma que dejó que cualquiera que deseara escucharlo conversar lo hiciera. Platón sí fundó la “acade-
mia”. Sin embargo, estableció su “escuela” en su propia tierra, y no con soporte político o control de los 
Areópagos (el viejo consejo de ancianos ateniense, el cual fue privado de gran parte de su poder por 
Pericles).

18	 Planinc (Prudence, 221-233) enfatiza los elementos pitagóricos en el régimen del ateniense. 
19	 Como señala Strauss (Argument and Action, 9), el ateniense dice que la muerte es el final del régimen 

político, en el libro 1 (Leyes 632c). El ateniense corrige esta afirmación solo en el libro 12 (960b).

Los filososfos de Platon_20.indd   9Los filososfos de Platon_20.indd   9 8/10/25   10:23 a.m.8/10/25   10:23 a.m.



1010 los filósofos de platónlos filósofos de platón

la que fue escrito) es una historia hipotética, un “podría haber sido”. Si al final 
de la conversación estamos convencidos de que el proyecto del ateniense era 
factible, debemos concluir que, en las Leyes, Platón muestra cómo un filósofo 
podría haber influenciado las leyes de una ciudad de una manera que Sócrates creía 
imposible (Apología 31c-32a; República 496c-e). En este caso, también indica algo 
sobre lo que se debería intentar en el futuro. Si encontramos, sin embargo, que el 
proyecto del ateniense no podría funcionar, habremos descubierto algunas de las 
razones no solo por las que Platón pensó que no habría una verdadera reforma 
política hasta que los filósofos se convirtieran en reyes, pero también por las que 
esa combinación podría ser imposible de lograr.

I. Diferencias entre el extranjero ateniense y Sócrates

Una breve comparación del Minos, tradicionalmente considerado como un prefacio 
o introducción a las Leyes, y el comienzo de las Leyes saca a relucir diferencias 
notables entre Sócrates y el extranjero ateniense en el contenido y la forma, así 
como en las circunstancias, de sus respectivas investigaciones.20 En la primera 
frase del Minos, Sócrates pregunta de manera característica pero abrupta: “¿Qué 
es la ley para nosotros?”. No solo la pregunta “¿qué es…?” es propia de Sócrates; 
también lo es la personalidad de su interlocutor, un ateniense. En los diálogos 
platónicos, se nos recuerda que Sócrates nunca dejó Atenas, excepto para cumplir 
con su servicio militar. 

En el Minos, el anónimo interlocutor ateniense de Sócrates inicialmente 
ofrece una definición de la ley característica de Atenas: es lo que el consejo y la 
asamblea (boulē) acuerden que es ley. Sócrates objeta esta definición conven-
cional pero democrática al observar que prácticamente todas las naciones y los 
pueblos están de acuerdo en que se supone que las leyes deben ser justas. De la 
misma forma en que los médicos necesitan saber lo que es una complexión salu-
dable, también, mantiene Sócrates, aquellos que se llamen legisladores necesitan 
saber lo que es justo —en efecto, lo que es bueno y malo para el alma—. Como 
respuesta a la objeción planteada por su interlocutor de que las leyes difieren 
según el lugar y la época, Sócrates afirma que la ley “desea” o apunta (bouletai) 
a lo que realmente es.21 Como en la República (y en muchos otros diálogos), 

20	 Clay observa que “el carácter de la discusión [en las Leyes] es muy diferente a las discusiones sobre los 
diálogos anteriores de Platón y lo que entendemos como el método socrático” (Platonic Questions, 268).

21	 Seth Bernardete, Plato’s “Laws”: The Discovery of Being (Chicago: University of Chicago Press, 2000), 
hace de esta afirmación socrática una parte fundamental de su interpretación. El problema no es solo que 
la declaración proceda de Sócrates en un diálogo diferente y no del extranjero ateniense. El problema 

Los filososfos de Platon_20.indd   10Los filososfos de Platon_20.indd   10 8/10/25   10:23 a.m.8/10/25   10:23 a.m.



1. Utilizar la filosofía presocrática1. Utilizar la filosofía presocrática 1111

la definición de Sócrates de la ley sugiere que para ser un verdadero legislador 
hay que saber lo que realmente es. Por lo tanto, para convertirse en legislador, 
una persona debe buscar el conocimiento, sobre todo de lo que es justo o, en 
términos más generales, lo que es bueno para el alma humana. En otras palabras, 
de acuerdo con Sócrates, para convertirse en legislador, propiamente dicho, 
primero se debe haber sido filósofo.22

En la primera frase de las Leyes, el extranjero ateniense le pregunta a Clinias 
si la causa (aitia) de las leyes de Creta fue un dios o un ser humano.23 Nunca 
pregunta “¿qué es la ley?” ni tampoco dice explícitamente que un legislador 
debe haber sido antes un filósofo. Sí sugiere, tanto en la práctica como en los 
preceptos, que, idealmente, un legislador debe aprender acerca de las leyes de los 
regímenes viajando, observando y entrevistando a los habitantes. Él mismo parece 
haber ido a Creta para investigar la fuente y el carácter de las leyes de ese lugar; 
en contraste con Sócrates, el ateniense claramente no se ha quedado en Atenas 
para hacer sus investigaciones. Al final de las Leyes (951a-c) él sugiere que los 
emisarios ancianos provenientes de Magnesia deberían viajar al extranjero para 
aprender cómo se regulan otros regímenes. De esta forma, tanto las preguntas 
que el ateniense formula como la forma en que trata de responderlas difieren de 
las que caracterizan a Sócrates.24 

La presuposición con la que el ateniense comienza también es diferente. 
Mientras que el Minos empieza con la premisa democrática de que las leyes son 
el resultado de acuerdos humanos, las Leyes comienza con la premisa de que lo 

es también que la distinción entre naturaleza (physis) y convención (nomos) de la que a menudo se dice 
que surge la filosofía política socrática no surge en el Minos, donde la palabra physis no aparece ni una 
sola vez. Si, como dice Sócrates en el Minos, la ley aspira a lo que realmente es, la mayoría de las leyes en 
la mayoría de los lugares son un fracaso, es decir, no son realmente leyes. Aquí, como en la República, 
vemos el carácter potencialmente revolucionario del filosofar socrático.

22	 Bruell (Socratic Education, 7-15) argumenta que el Minos representa el verdadero comienzo de una edu-
cación socrática. 

23	 Porque aitia se usaba en referencia a casos judiciales, la frase podría traducirse: ¿quién es responsable de 
sus leyes? En otras palabras, podría leerse como una acusación o un cargo.

24	 Malcolm Schofield, Plato (Nueva York: Oxford University Press, 2006), observa: “El visitante ateniense 
no es un Sócrates anonimizado, sino un sucesor de los legisladores sabios como Solón (en Atenas) y Li-
curgo (en Esparta). La misma designación de ‘visitante ateniense’, sin duda, tiene la intención de hacer 
que pensemos en Solón. Heródoto hace que Solón sea recibido en su llegada a Sardes por el rey de Lidia, 
Creso, con las siguientes palabras (1.30): ‘Visitante ateniense, hemos oído hablar mucho sobre usted a 
causa de su sabiduría y de su viaje. Ha atravesado gran parte de la tierra en sus esfuerzos filosóficos por 
contemplar las cosas’. De la misma forma, el ateniense de las Leyes tiene amplia experiencia con una 
variedad de instituciones sociales y políticas (1.639D), a diferencia de sus interlocutores espartanos y 
cretenses. Él llega a Creta no solo para ofrecer su sabiduría, sino también para aprender: esta vez como 
Licurgo, quien Heródoto informa que tomó prestado de Creta el sistema social y político espartano, 
según la versión del asunto de los propios espartanos (1.65)” (75-76).

Los filososfos de Platon_20.indd   11Los filososfos de Platon_20.indd   11 8/10/25   10:23 a.m.8/10/25   10:23 a.m.



1212 los filósofos de platónlos filósofos de platón

antiguo es lo bueno.25 Una razón por la cual los críticos han visto el Minos como 
una introducción a las Leyes es que el Minos inicia con la noción democrática 
de que las leyes son convenciones, pero termina con la convicción tradicional 
de que lo antiguo es lo bueno. En la conclusión del Minos, Sócrates le recuerda 
a su interlocutor que las leyes de Creta son algunas de las más antiguas. Se 
puede asumir que las leyes que han durado mucho tiempo sin ser cambiadas 
han demostrado ser buenas en la práctica. Además, existe una historia según 
la cual Minos, el legislador original, recibió instrucciones de su padre Zeus en 
una caverna. Aunque esa historia fue transmitida a las generaciones posteriores 
por Homero de una forma altamente dudosa (como una mentira que Odiseo 
dice cuando regresa a Ítaca disfrazado de un mendigo extranjero proveniente de 
Creta), Sócrates parece tomarla literalmente.26 Las leyes de Minos eran buenas 
porque se basaban en la sabiduría divina. Los atenienses ven a Minos como 
un tirano, explica Sócrates, porque así lo muestran las tragedias. Lo muestran 
como un tirano porque no solo derrotó a los atenienses con su armada, sino que 
también exigió el sacrificio de siete mujeres y siete hombres jóvenes cada año a 
partir de entonces.27 Así, los atenienses han sido engañados por sus poetas para 
mirar a Minos en términos del dolor que les causó, en lugar de la excelencia o 
los defectos de las leyes que le dio a su propia gente. Las Leyes comienzan con 
una investigación sobre la excelencia del legislador cretense. Por lo tanto, podría 
parecer que tienen el propósito de servir como una corrección “socrática” de la 
aversión democrática ateniense hacia Minos.28

Como podemos ver desde el comienzo del Minos, Sócrates cuestiona regu-
larmente tanto la sabiduría como la justicia de las leyes de su propio régimen. El 
ateniense, por el contrario, recomienda muchas de las instituciones de la Atenas 
anterior a Pericles a sus interlocutores dorios.29 A pesar de su servicio militar o 

25	 Un crítico podría objetar que la diferencia en las presuposiciones simplemente refleja una diferencia en 
los interlocutores. Pero, como argumento más adelante, la diferencia en los interlocutores (mayores en 
el caso del ateniense y generalmente jóvenes en el de Sócrates) es una reflexión sobre los hábitos de cada 
uno —Sócrates siempre se quedó en Atenas (cf. Criton 52b), excepto para hacer el servicio militar— y 
forma de proceder característica. Sócrates no aceptó, y afirmó que no podía aceptar, la “ley de leyes de 
los dorios”, la cual prohibía criticar las leyes en presencia de los jóvenes.

26	 Minos 319b-c; Odisea 19.179.
27	 Al principio del Fedro (58b-c) aprendemos que la muerte de Sócrates se retrasó quince días porque la 

ley prohibía las ejecuciones públicas durante el período en el que los atenienses enviaban un barco a 
Delos cada año para conmemorar la salvación de catorce mujeres y hombres jóvenes que habían sido 
enviados a Creta. 

28	 De acuerdo con Morrow (Cretan City, 35-39), esta es la interpretación de comentaristas posteriores.
29	 Morrow, en Cretan City, documenta ampliamente la medida en que las leyes que el ateniense recomienda 

para la fundación de la nueva colonia en Creta son tomadas de la práctica ateniense prepericleana. 

Los filososfos de Platon_20.indd   12Los filososfos de Platon_20.indd   12 8/10/25   10:23 a.m.8/10/25   10:23 a.m.



1. Utilizar la filosofía presocrática1. Utilizar la filosofía presocrática 1313

defensa de Atenas en sus actos, Sócrates rara vez aparece en los diálogos platónicos 
como un abogado o defensor explícito de las leyes e instituciones atenienses en 
su discurso. La postura que el extranjero ateniense y Sócrates toman frente a su 
ciudad natal también parece ser diferente.

También difieren la forma y las condiciones bajo las cuales conducen sus 
respectivas investigaciones. Después de preguntar por la fuente de las leyes de 
Creta, el ateniense sugiere que los tres hombres viejos se ocupen discutiendo 
sobre leyes y regímenes mientras caminan por el largo sendero desde Cnosos 
hasta la caverna de Zeus, y que tomen descansos periódicos del calor del sol bajo 
la sombra de los cipreses. Al comienzo del Fedro Sócrates observa que, al condu-
cirlo fuera de la ciudad hacia el campo (donde también buscan sombra bajo un 
árbol de plátano [platonos]) por medio de su amor por los discursos, Fedro lo ha 
inducido a apartarse de sus hábitos ordinarios. En lugar de vagar por el campo, 
Sócrates generalmente permanece en la ciudad. Los árboles no tienen nada que 
enseñarle, explica, mientras que sus conciudadanos sí. Al permanecer en Atenas, 
Sócrates puede conversar, y conversa, con maestros extranjeros, así como con 
sus conciudadanos. Tanto el filósofo como sus interlocutores disfrutan de la 
protección de la ley democrática ateniense, que permite una libertad de expresión 
(parrhesia) amplia. En la isla de Creta, señala más tarde el extranjero ateniense, 
a nadie se le permite cuestionar la justicia o beneficencia de las leyes en público. 
Sin embargo, unos pocos ancianos que conversan en privado pueden hacerlo, 
siempre y cuando no haya ningún joven presente. No solo existen diferencias 
significativas entre los hábitos y las circunstancias físicas de Sócrates y el ateniense, 
sino también entre las condiciones políticas o legales bajo las cuales conversan.

También difieren sus interlocutores. Tal como es descrito en el Banquete y 
el Fedro, Sócrates es explícitamente un erótico. En las Leyes el ateniense critica 
de forma igualmente explícita las relaciones homosexuales y otras relaciones 
extramaritales que Sócrates parece tolerar, si no aprobar. El deseo “erótico” de 
Sócrates por el conocimiento lo conduce a conversar con otras personas, especial-
mente hombres jóvenes. En Creta, el ateniense también parece estar buscando 
el conocimiento por medio de la conversación con otros, pero las personas con 
las que busca conversar no son solo extranjeros, sino también hombres de estado 
mayores y experimentados, quienes buscan conocer la mejor forma de vida tanto 
para un individuo como para un régimen principalmente comparando las insti-
tuciones y las prácticas de sus respectivos regímenes. 

En evidente contraste con Sócrates, las investigaciones del ateniense no 
parecerían hacerlo sujeto de la acusación tradicionalmente formulada contra 
los filósofos: que, al ser estudiantes de las cosas en el cielo y bajo la tierra, son 
ateos. Por el contrario, en el libro 10 de las Leyes el ateniense presenta un discurso 
explícitamente diseñado para convencer a los jóvenes corrompidos por tales 

Los filososfos de Platon_20.indd   13Los filososfos de Platon_20.indd   13 8/10/25   10:23 a.m.8/10/25   10:23 a.m.



1414 los filósofos de platónlos filósofos de platón

filósofos de que los dioses existen. Aparentemente no tendría que preocuparse 
por ser llevado a la corte y acusado, como Sócrates, de los crímenes capitales 
de no creer en los dioses de la ciudad y corromper a los jóvenes. Porque no hay 
personas jóvenes presentes, estas no podrán enojar a sus mayores imitando las 
preguntas del filósofo. Estos ancianos tampoco podrán repetir los cargos comunes 
en contra de la filosofía; no los conocen. Las doctrinas filosóficas que ellos y los 
futuros ciudadanos deben aprender en el régimen que el ateniense propone están 
diseñadas explícitamente para fomentar la piedad.

Sin embargo, el ateniense paga un precio por su inmunidad a la persecución 
política. Aunque reafirma el dictamen socrático de que nadie comete una injusticia 
voluntariamente porque nadie se hace daño a sí mismo voluntariamente (860-d), 
el ateniense nunca alienta a sus actuales interlocutores ancianos ni a los jóvenes 
futuros colegas de estos a buscar el autoconocimiento como medio único y necesario 
para descubrir lo que es bueno para el alma humana. El carácter autorreflexivo y 
crítico del filosofar socrático, por lo tanto, parece estar casi completamente ausente 
en las Leyes.30 Porque el ateniense nunca avergüenza a sus interlocutores mayores 
confrontándolos directamente con su ignorancia o sus opiniones contradictorias 
como individuos, en vez de representantes de sus respectivos regímenes, nunca los 
somete a la vergüenza que Aristóteles sugiere (Etica a Nicomaco, 112, 8B, 15-16) 
es apropiada solo para los jóvenes. Como resultado, los viejos interlocutores del 
ateniense nunca se dan cuenta de lo mucho que no saben. Esto lleva a que los 
lectores se pregunten si los ancianos dorios seguirán estando dispuestos a inves-
tigar la bondad y la eficacia de las leyes que proponen en presencia de personas 
más jóvenes cuando queda claro en las respuestas a las preguntas planteadas por 
los jóvenes que los mayores no entienden, y por lo tanto no pueden explicar, las 
razones de ser de las instituciones que han establecido.

II. El proyecto político del ateniense en las Leyes

El problema con el modo característico de proceder del ateniense y las leyes que 
propone se hace evidente de forma gradual a lo largo del diálogo. Aunque muchos 
comentaristas han entendido las Leyes como un debate extenso y repetitivo lleno 

30	 Nightingale pregunta, “¿[está] la discusión diseñada para reducir los interlocutores a la perplejidad y 
exponer las inconsistencias en sus almas de manera ‘socrática’? Ciertamente no tiene este efecto en Megi-
lo”, observa ella. Y “Clinias no puede participar en una verdadera discusión filosófica porque es inculto”. 
Ella concluye, “la argumentación en las Leyes es… completamente asocrática” (“Literary Interpretation”, 
294-295).

Los filososfos de Platon_20.indd   14Los filososfos de Platon_20.indd   14 8/10/25   10:23 a.m.8/10/25   10:23 a.m.



1. Utilizar la filosofía presocrática1. Utilizar la filosofía presocrática 1515

de detalles históricos, el diálogo está claramente organizado en tres partes.31 En la 
primera parte (libros 1-4) el ateniense demuestra la forma en la que es capaz de 
explicar a los viejos dorios que tiene un conocimiento superior de la política para 
así persuadirlos de que escuchen sus propuestas legislativas (libros 1-3). Concluye 
esta parte de la conversación en el libro 4 anunciando dos principios o requisitos 
básicos de la ley: 1) que se origine en la inteligencia (nous) y 2) que los legisla-
dores dirijan las acciones de otros por medio de la persuasión (los preludios), 
en lugar de simplemente hacerlo por la fuerza. En la segunda parte del diálogo 
(libros 5-8) el ateniense propone un conjunto de leyes específicas utilizando su 
conocimiento de las instituciones y prácticas tanto atenienses como dorias. Mien-
tras hace sus recomendaciones, los lectores ven que sus ancianos interlocutores 
dorios no podrán establecer o mantener los arreglos que propone el ateniense 
porque carecen de la educación científica, poética, histórica y matemática nece-
saria. Los lectores también aprenden que todos los legisladores se enfrentan a 
un problema constante y fundamentalmente insoluble al tratar de imponer un 
orden duradero, si no inmutable, para las nuevas generaciones. En los últimos 
cuatro libros (9-12) el ateniense les muestra a sus interlocutores (y a los lectores 
de Platón) la necesidad de establecer otros cuatro tipos de respuestas institucio-
nales a la imborrable resistencia a la regulación de sus pasiones por medio de la 
ley, resistencia que todos los seres humanos experimentan, especialmente cuando 
son jóvenes: los castigos; una enseñanza pública sobre el apoyo de los dioses a las 
leyes; regulaciones relativas a la herencia y el intercambio de propiedades, y una 
escuela para futuros legisladores. Al relatar y explicar las razones de las propuestas 
del ateniense, tengo la intención de mostrar cuán ordenada es su presentación 
de los problemas que enfrenta un legislador. 

Aunque Platón muestra que las propuestas del ateniense representan una 
mejoría de la práctica política griega pasada, los lectores ven al final que sus 
propuestas legislativas no resuelven el problema político como lo describió en un 
principio. Si el objetivo del legislador es, ante todo, hacer de cada ciudadano tan 
virtuoso como sea posible, los legisladores deben saber lo que es la virtud. Por eso, 
al final de las Leyes el ateniense advierte a sus viejos interlocutores dorios que los 
miembros del Consejo Nocturno tendrán que abordar las preguntas caracterís-
ticamente socráticas sobre la unidad de las virtudes, lo bueno y lo noble. Como 
la mayoría de lectores saben gracias a la descripción “tardía” hecha por Platón 
del juicio y la muerte de Sócrates, tales investigaciones no son compatibles con 

31	 Véase, por ejemplo, Morrow, Cretan City; George Klosko, “The Nocturnal Council in Plato’s Laws”, 
Political Studies 36 (1988): 74-88; Bobonich, Utopia, 114; Stalley, Introduction, 171; Wilamowitz-Möl-
lendorff, Platon, 1:655.

Los filososfos de Platon_20.indd   15Los filososfos de Platon_20.indd   15 8/10/25   10:23 a.m.8/10/25   10:23 a.m.



1616 los filósofos de platónlos filósofos de platón

las regulaciones, en particular con la aplicación de una enseñanza pública sobre 
la piedad, que el ateniense ha recomendado.

Ya que las Leyes contienen una discusión larga, compleja y detallada, los lectores 
encontrarán de utilidad el siguiente esquema más detallado de sus contenidos 
tal como son analizados en este capítulo:

I.	 Diferencias entre el extranjero ateniense y Sócrates
II.	 El proyecto político del ateniense en las Leyes

A.	 La forma en que el ateniense persuade a los ancianos legisladores dorios 
de que escuchen
1.	 Oponer a Creta contra Esparta
2.	 Reemplazar a Creta y Esparta por Atenas como modelo
3.	 El defecto tanto de los militaristas dorios como de los atenienses 

democráticos
4.	 Extraer enseñanzas de las leyendas y la experiencia política de la 

Grecia antigua 
B.	 La “ciudad en la palabra” del ateniense

1.	 Condiciones necesarias
a.	 La ubicación, la población, el conocimiento y el poder necesa-

rios para fundar un nuevo régimen
b.	 El papel del dios, o la verdadera fuente de la ley
c.	 La innovación del ateniense: los preludios
d.	 Los límites de los preludios (o persuasión)
e.	 Inculcar la moderación al restringir las diferencias en la riqueza

2.	 El régimen: problemas adicionales para el legislador
a.	 Funcionarios públicos transicionales
b.	 Justicia imperfecta en la asignación de cargos u honores
c.	 La necesidad de adaptar las leyes “invariables” a las circunstan-

cias cambiantes
d.	 Los problemas planteados por la generación

1)	 Regular las relaciones privadas entre los sexos: cómo utilizar 
y mantener la vergüenza

2)	 Supervisar el comportamiento de las mujeres y los niños
3)	 Reemplazar las leyes con canciones o “juegos”

e.	 La instrucción intelectual
1)	 Por qué los profesores deben ser “extranjeros”
2)	 La alfabetización y la introducción de las Leyes como texto
3)	 La música: las Leyes como la mejor y más noble tragedia
4)	 Las matemáticas: dividir explícitamente los pocos de los 

muchos

Los filososfos de Platon_20.indd   16Los filososfos de Platon_20.indd   16 8/10/25   10:23 a.m.8/10/25   10:23 a.m.



1. Utilizar la filosofía presocrática1. Utilizar la filosofía presocrática 1717

f.	 Los límites de la educación a través del juego
1)	 Superar el miedo a la muerte con los juegos de guerra
2)	 La dificultad de regular el eros humano por medio de la 

ley
g.	 Las limitaciones del régimen

1)	 La justicia imperfecta: un pueblo dividido de acuerdo con 
la ocupación y el nacimiento, en lugar de la naturaleza o 
el talento

2)	 La necesidad de castigos
C.	 Remediar los defectos de la ley per se: el problema del thymos

1.	 Por qué son necesarios los castigos
a.	 Reemplazar la venganza con la reparación y la reconciliación
b.	 Imponer el respeto por los mayores

2.	 Hacer obligatoria la enseñanza pública sobre los dioses
a.	 Por qué es necesaria una defensa filosófica de la creencia en los 

dioses
b.	 La ley con respecto a la piedad

3.	 La necesidad de regular todas las formas de intercambio
4.	 El fin del régimen —y el nuevo comienzo—

III.	 Conclusión: sobre la compatibilidad de la filosofía y el orden político

A. La forma en que el ateniense persuade a los 
ancianos legisladores dorios de que escuchen

A lo largo de los tres primeros libros del diálogo, Platón muestra que el ateniense 
adquiere un tipo de estudiantes que Sócrates nunca atrajo, persuadiendo a dos 
ancianos dorios de que es capaz de proponer un conjunto de leyes superiores 
a las de sus propias ciudades. Dado que se creía que Creta y Esparta estaban 
entre las ciudades mejor gobernadas de Grecia, el logro inicial del ateniense 
es notable.

1. Oponer a Creta contra Esparta

Una razón por la que el ateniense es capaz de persuadir a los ancianos dorios de 
escuchar sus sugerencias para mejorar las leyes de ellos es que adapta sus preguntas 
al carácter y los hábitos mentales particulares de sus interlocutores y luego, en 
momentos cruciales, enfrenta a uno contra el otro. Él es capaz de verificar las 
presuposiciones que tiene sobre ellos con unas pocas preguntas, porque, como 

Los filososfos de Platon_20.indd   17Los filososfos de Platon_20.indd   17 8/10/25   10:23 a.m.8/10/25   10:23 a.m.



1818 los filósofos de platónlos filósofos de platón

insinúa más tarde (Leyes 641e), los tres participantes en esta discusión son típicos 
de sus respectivos regímenes. 

Desde la época de Homero, los cretenses habían tenido la fama (o infamia) de 
ser mentirosos. Al preguntar a Clinias si la fuente de las leyes de Creta es humana 
o divina, el ateniense aprende rápidamente que el astuto viejo cretense tiende a 
decir lo que cree que es públicamente aceptable o “más justo” (lo “justo” enten-
dido como lo “legal” o convencional). Sin embargo, como revelan las preguntas 
de seguimiento del ateniense, las opiniones propias de Clinias son algo diferentes. 
Cuando se le pregunta sobre los motivos de las instituciones distintivas de Creta 
—su entrenamiento militar, comidas comunes y ejercicios gimnásticos—, Clinias 
elogia al “legislador” por organizar todo con miras a ganar victorias en las guerras, 
a través de las cuales los vencedores adquieren los bienes de los vencidos. Mientras 
que su primera respuesta fue piadosa, su segunda —una explicación de la base de 
la ley— es funcional; en el fondo alimenta la codicia humana. 

Una de las razones por las que el ateniense persuade a Clinias de escuchar es 
que nunca avergüenza directamente ni amenaza con enojar o silenciar al viejo 
cretense confrontándolo con las contradicciones en sus opiniones, como sí lo 
haría Sócrates. En lugar de señalar la tensión entre la explicación funcional de 
las leyes de Clinias y su explicación “más justa” del origen de estas, el ateniense 
simplemente indica el problema inherente a la afirmación de que la victoria en 
la guerra es el fin supremo y global de la política al preguntar si no sería posible 
que un numeroso grupo de hombres inferiores de una ciudad venciera a los pocos 
que son superiores. Sorprendido, Clinias admite que sí sería posible. El ateniense 
luego pregunta: ¿sería mejor que los mejores hombres se gobernaran y mataran 
a los malvados; que obligaran a las personas de menor rango a servirlos y obede-
cerlos, o que un juez sabio reconciliara a las dos facciones beligerantes? Aunque 
acababa de decir que cada persona está siempre en guerra —con todos los demás 
e incluso consigo mismo—, Clinias elige la tercera opción. En contraste con su 
propia declaración inicial, él cree que lograr la paz en la ciudad propia es más 
importante que ganar victorias en el extranjero.

Sin embargo, Clinias objeta que las leyes de Creta fueron diseñadas para permi-
tirles ganar guerras. Pero el ateniense desvía la discusión de una crítica directa 
de Clinias o del legislador de Creta al pedirle a su interlocutor que considere las 
opiniones contrastantes de dos poetas. Mientras que Tirteo, un ateniense que 
se había convertido en ciudadano de Esparta, alabó la valentía en la guerra como 
la mayor virtud, Teognis de Mégara (Sicilia) sugirió que un soldado valiente 
pero poco digno de confianza no sería un buen conciudadano o camarada de 
armas. La valentía es solo una de varias virtudes, señala el ateniense (630a); es 
mejor tener justicia (dikaiosynē), moderación (sōphrosyne) y sabiduría práctica 
(phronēsis) también. 

Los filososfos de Platon_20.indd   18Los filososfos de Platon_20.indd   18 8/10/25   10:23 a.m.8/10/25   10:23 a.m.



1. Utilizar la filosofía presocrática1. Utilizar la filosofía presocrática 1919

Clinias objeta nuevamente a la degradación de “nuestro legislador” hecha por 
el ateniense, y este último nuevamente desvía las críticas al sugerir que no es el 
legislador de Creta quien tiene la culpa, sino la declaración o comprensión que 
hacen ellos de su intención. El objetivo de cualquier legislador “divino” debe ser 
permitirle a su pueblo alcanzar la felicidad mediante la adquisición no solo de 
los cuatro bienes humanos —la salud, la belleza, la fortaleza y la riqueza—, sino 
también, y más importante, de los cuatro bienes divinos —prudencia (phronēsis); 
moderación inteligente (meta nou sōphrōn psychēs hexis); la justicia que nace de la 
moderación mezclada con valentía, y la valentía en sí misma (Leyes 631b-d)—.32 
Para hacer esto de manera efectiva, un legislador debe supervisar las asociaciones 
y pasiones de su pueblo desde el nacimiento hasta la muerte.

Reconociendo la creciente resistencia de Clinias a participar en un intercambio 
que parece ser crítico del legislador cretense, el ateniense se dirige al espartano, 
quien es menos astuto, pero más directo, valiente y generoso.33 En lugar de seguir 
criticando sutilmente a Clinias con su interrogatorio, como desea Megilo (633a), 
el ateniense le pide al espartano que explique el modo en el que su régimen inculca 
la valentía. Megilo responde que lo hace a través de la exigencia de que los jóvenes 
que aprendan a cazar, a participar en el servicio secreto y a soportar el dolor —
así como a través de las comidas comunes y el entrenamiento gimnástico que 
Esparta tiene en común con Creta—. Pero el ateniense pregunta: ¿no pueden las 
personas ser vencidas por los placeres y por los dolores? ¿Cómo les enseñan las 
leyes espartanas a dominar o controlar sus placeres? Megilo no puede explicarlo.

El ateniense usa la oportunidad creada por la incapacidad (esperada) de Megilo 
de demostrarle a Clinias que no estará en riesgo de infringir las leyes y costumbres 

32	 Como señala Pangle en una nota a su traducción de las Leyes (515), la traducción de este pasaje crucial 
es problemática porque hay una laguna en los manuscritos que solo tienen el adjetivo “divino” (theias) 
y no agregan un sustantivo principal. Al citar las Leyes en este capítulo, generalmente he usado la tra-
ducción de Pangle, aunque ocasionalmente, como aquí (al utilizar “legislador” en lugar de “hombre” 
para mantener la ambigüedad sobre si el legislador es humano o divino), me he apartado ligeramente 
de ella con base en mi propia comprensión del texto.

33	 Megilo demuestra tanto su honestidad como su generosidad un poco más adelante en la conversación, 
cuando recuerda cómo había defendido a Atenas de sus compatriotas enojados. Como muchos otros, él 
cree que “los atenienses que son buenos… son buenos por naturaleza, no por compulsión” (Leyes 642c-
d). El espartano es más directo, honesto y generoso que su compañero cretense porque siente que tanto 
él mismo como su régimen son más fuertes. Él tiene la simplicidad que a menudo se asocia con cierto 
tipo de nobleza. Puesto que se siente capaz de defender sus opiniones, dice lo que piensa. Hay, por lo 
menos, otras dos ocasiones más más adelante en el diálogo en las que el ateniense confronta y provoca 
al espartano honesto de una manera en que nunca lo hace con el astuto cretense con el fin de trasladar 
la conversación a otro plano, uno superior. La primera ocurre en el libro 4 cuando el ateniense insiste 
en el carácter novedoso de su enseñanza sobre los preludios (721e-22b); la segunda, en el libro 7 cuando 
la objeción de Megilo a la degradación de la raza hecha por el ateniense (804b) lo lleva a proponer una 
educación más intelectual para los gobernantes.

Los filososfos de Platon_20.indd   19Los filososfos de Platon_20.indd   19 8/10/25   10:23 a.m.8/10/25   10:23 a.m.



2020 los filósofos de platónlos filósofos de platón

de Creta al persistir en su investigación. En lugar de señalar inmediata y directa-
mente el defecto obvio de ambos regímenes dorios —que inculcan valentía, mas 
no moderación—, el ateniense gana los corazones de sus dos interlocutores al 
elogiar una de sus leyes.34 Esa ley ordena a todos en el régimen que repetidamente 
canten al unísono lo buenas y justas que son las leyes. Solo los ancianos, reunidos 
en privado y sin jóvenes presentes, pueden preguntar sobre la solidez de su propia 
legislación y las posibles ventajas de las instituciones de otros. No está claro que 
los dorios hayan oído hablar de tal ley antes de esto; Clinias elogia al ateniense 
por “adivinar” la intención de su legislador. Sin embargo, se ha establecido que 
su investigación está legalmente autorizada. Clinias no necesita ser tan cauteloso 
como lo ha sido hasta ahora.

El ateniense, entonces, utiliza la libertad que ofrece la privacidad del inter-
cambio para desafiar, si no provocar, al honesto Megilo. De esta forma, mueve 
su investigación sobre las leyes y los regímenes hacia un nueva, segunda etapa, 
en la cual el simposio ateniense reemplaza el entrenamiento militar dorio como 
modelo o lugar para una buena educación.

2. Reemplazar a Creta y Esparta por Atenas como modelo

Habiendo aprovechado el tiempo o la oportunidad para reflexionar que le dio 
la digresión del ateniense sobre la ley, Megilo afirma (Leyes 636a) que los espar-
tanos inculcan la moderación o el dominio del placer de la misma manera en 
que enseñan a sus ciudadanos a superar sus miedos, a través del entrenamiento 
gimnástico y las escasas comidas (espartanas) comunes. Se podría decir que 
estas famosas instituciones promueven la virtud, responde el ateniense, pero en 
realidad fomentan relaciones sexuales licenciosas y antinaturales entre hombres. 
Golpeado por la crítica a su amada ciudad, Megilo responde: por lo menos 
no somos tan descarados como los atenienses, quienes aparecen borrachos en 
público. El ateniense entonces aprovecha la oportunidad creada no solo por la 
libertad de una conversación privada y el ataque que él mismo ha provocado, sino 
también por el respeto que sabe que sus interlocutores tienen por la expresión 
de los sentimientos patrióticos para defender una institución distintiva de su 

34	 Vemos aquí los motivos de la distinción que Alfarabi elaboró en su Philosophy of Plato entre el agresivo 
“camino de Sócrates”, el cual requería una ruptura abierta con las opiniones aceptadas, y el “camino de 
Platón” que exige conformidad juiciosa con las opiniones aceptadas. En su Summary of Plato’s “Laws”, 
Alfarabi no nombra ni distingue entre los discursos de los interlocutores. Él escribe simplemente sobre 
lo que Platón dijo, pretendió o escribió. Alfarabi’s “Philosophy of Plato and Aristotle”, trad. por Muhsin 
Mahdi (Glencoe, IL: Free Press, 1962), 62-67; Strauss, “How Farabi Read Plato’s Laws”, 153. 

Los filososfos de Platon_20.indd   20Los filososfos de Platon_20.indd   20 8/10/25   10:23 a.m.8/10/25   10:23 a.m.



1. Utilizar la filosofía presocrática1. Utilizar la filosofía presocrática 2121

propia ciudad. Al mismo tiempo instruye a Megilo sobre las propiedades de la 
investigación dialógica: los atenienses podrían responder a su ataque señalando 
el comportamiento notoriamente suelto de las mujeres espartanas, pero tales 
intercambios de insultos no tienen ningún propósito útil. En cambio, deberían 
indagar sobre la mejor manera de lidiar con la bebida. Los pueblos varían. Mien-
tras que los espartanos prohíben por completo el consumo de alcohol, los persas 
y otros beben vino sin diluir con agua. ¿Cuál es la mejor manera? 

Megilo replica que los espartanos derrotan a todos y cada uno de estos pueblos 
en el campo de batalla. Pero el ateniense señala que los dorios confunden el 
poder con la justicia. La victoria en la batalla a menudo refleja el tamaño de la 
nación más que la excelencia de su régimen. Dejando de lado la victoria por el 
momento —junto con el menosprecio de lo de los demás y la alabanza de lo 
propio— deberían indagar si la institución en cuestión es noble. Para hacer eso, 
tienen que examinarla debidamente ordenada y dirigida, es decir, con un gober-
nante apropiado (archōn).

Clinias admite fácilmente que cualquier actividad organizada requiere un 
gobernante con la habilidad y la virtud necesarias, pero pregunta: ¿qué posible 
uso o beneficio pueden tener las reuniones donde las personas beben? En lugar 
de responder de inmediato con el paralelismo que dibuja posteriormente entre la 
forma en que la bebida social sirve como práctica para que las personas controlen 
su placer y la forma en que las instituciones espartanas enseñan a sus ciudadanos 
a superar el miedo obligándolos a enfrentar el dolor, el ateniense simplemente 
afirma: el beneficio en cuestión es la educación. Los hombres bien educados no 
solo se vuelven buenos, sino también vencen a otros en la batalla, mientras que los 
conquistadores a menudo dan paso a la arrogancia. Las instituciones dorias tienden 
a hacer que la enseñanza de la virtud sea simplemente un medio de conquista y 
adquisición; un mejor conjunto de instituciones haría del autodominio, o, más 
bien, de la adquisición de la virtud en su conjunto, la meta.

Clinias percibe de inmediato que lo que está en juego no es la mera bebida o 
la intoxicación, sino el fomento de la libertad y la amistad que hacen posible la 
asociación agradable. Lo que no entiende, aunque él y Megilo están a punto de 
ser testigos de un ejemplo, es que tal asociación amistosa procede principalmente 
a través de intercambios de palabras o discursos (logoi), a diferencia del combate 
con armas o el intercambio de bienes. Puesto que carece de tal experiencia, Clinias 
le pide al ateniense que le muestre cómo es que las fiestas en las que las personas 
beben contribuyen a la educación de los ciudadanos.

El ateniense inmediatamente demuestra su experiencia y habilidad supe-
riores para liderar dicho intercambio conversacional al insistir en la necesidad 
de comenzar con una definición de la educación: qué es y qué poderes implica. 
Él define la educación como una especie de práctica lúdica, emprendida desde 

Los filososfos de Platon_20.indd   21Los filososfos de Platon_20.indd   21 8/10/25   10:23 a.m.8/10/25   10:23 a.m.



2222 los filósofos de platónlos filósofos de platón

la infancia en adelante, en las actividades que permiten a una persona conver-
tirse en un ciudadano perfecto, para gobernar y ser gobernado de manera justa. 
Esta práctica lúdica contrasta implícitamente con los serios preparativos para la 
guerra enfatizados por los dorios. En lugar de operar principalmente a través de 
la moderación y el dolor, como lo hacen las normas de los dorios, esta educación 
(paideia) apunta a vincular los placeres y deseos del niño (pais) con los objetos 
apropiados mediante el juego (paizonta). Esta práctica es necesaria porque los 
seres humanos, como marionetas, son jalados en direcciones opuestas por sus 
placeres y sus dolores. Estas atracciones y aversiones necesitan ser dirigidas y 
reguladas por la razón (logismos) en los individuos y por la ley en las ciudades. 
Debido a que la razón en sí ejerce poco empuje o atracción, debe fortalecerse 
mediante la asociación con las otras fuentes de movimiento.

El ateniense indica la manera, si no las razones por las cuales la educación que 
describe es superior a las leyes de los dorios cuando observa (645b) que la imagen 
de los seres humanos como marionetas nos permite entender un poco mejor lo que 
significa lograr una victoria sobre uno mismo. La declaración original de Clinias fue 
emitida en términos del conflicto y la represión enérgica; la imagen del ateniense 
apunta a la conveniencia de la armonía y a la necesidad de liderazgo —jalar o atraer, 
en lugar de simplemente someter o reprimir—. Los symposia brindan oportunidades 
para desarrollar esta forma de liderazgo no solo al servir como práctica para que los 
participantes controlen su placer, sino también, y más importante, porque propor-
cionan al gobernante la oportunidad de aprender cuál es el verdadero carácter de 
sus almas y deseos mediante la observación de lo que hacen cuando se desinhiben.

Los symposia tienen una tercera función, además, que es preservar en los 
adultos los efectos de la educación que recibieron cuando eran niños. Como 
sugiere la imagen de las personas como marionetas, los seres humanos inter-
namente no están gobernados o dirigidos por la naturaleza. Al igual que otros 
animales, los seres humanos emiten sonidos inarticulados y están en constante 
movimiento desde el nacimiento. A diferencia de otros animales, los humanos 
tienen la capacidad de aprender a ordenar sus movimientos y dar a sus expre-
siones un significado regular al aprender a bailar y cantar en armonía con los 
demás.35 Todos los sonidos y todos los bailes no tienen los mismos efectos, sin 
embargo; algunos tienden a hacer que las personas sean demasiado suaves; otros, 
demasiado frenéticos. Si los legisladores quieren capacitar y educar a ciudadanos 
virtuosos, tendrán que regular el contenido de las canciones y los tipos de bailes 
que se realizan en su ciudad.

35	 Elizabeth Belfiore ignora el significado de esta crucial introducción a la discusión de la educación coral 
en su análisis, “Wine and Catharsis of the Emotions in Plato’s Laws”, Classical Quaterly 36, n.o 2 (1986): 
421-437.

Los filososfos de Platon_20.indd   22Los filososfos de Platon_20.indd   22 8/10/25   10:24 a.m.8/10/25   10:24 a.m.



1. Utilizar la filosofía presocrática1. Utilizar la filosofía presocrática 2323

3. El defecto tanto de los militaristas dorios 
como de los atenienses democráticos

En respuesta a la objeción de Clinias de que Creta y Esparta son las únicas 
ciudades que intentan regular las producciones musicales, y de que no han podido 
proteger a sus ciudadanos de la corrupción del gusto, el ateniense admite que 
él está hablando sobre lo que debería suceder, más que sobre lo que realmente 
sucede. De hecho, gradualmente está moviendo la conversación —y, por lo tanto, 
su educación inicial de los dos viejos dorios— más allá de la alabanza de Atenas 
hacia una tercera e incluso más elevada etapa. En Atenas, la gente reconoce la 
importancia de la música más que en Creta o Esparta, señala, pero en Atenas la 
mayoría juzga las interpretaciones musicales según su gusto; no aceptan el juicio 
de aquellos que son más sabios y mejores. 

Clinias acepta fácilmente y con entusiasmo que sería una gran mejora si todos 
los pueblos siguieran el ejemplo de las ciudades dorias. Sin embargo, estas ya 
no son el primer ejemplo de buena legislación;36 tampoco lo es Atenas.37 Por el 
contrario, demuestra el ateniense, tanto los oligarcas militaristas como el pueblo 
comparten la misma interpretación errónea del bien humano. Los legisladores 
deberían obligar a los poetas a enseñar “que el hombre bueno, por ser prudente y 
justo es bienaventurado y feliz, ya sea grande y fuerte o pequeño y débil, tenga o 
no riquezas” y que “aquellos que el vulgo llama bienes, no llevan correctamente 
dicho nombre. Pues se dice que el más importante es la salud; el segundo, la belleza 
física; el tercero, la riqueza… además, el hacer lo que se quiera con poderes tiránicos, 
y la cumbre de toda felicidad, el volverse inmortal lo más rápidamente posible, 
poseyendo todas estas cosas” (Leyes 660e). Clinias, sin embargo, se resiste. Está 
de acuerdo con que la vida justa es noble y que la adquisición injusta de lo que el 
ateniense previamente había llamado “los bienes humanos” es baja (662a), pero 

36	 Aunque la educación griega tradicionalmente era entendida como una combinación de gimnasia y 
música, este intercambio sirve para recordarles a los lectores (así como, quizás, a los dos viejos dorios) 
que ni Clinias ni Megilo habían mencionado la regulación de la música o de la poesía como una de las 
formas con las cuales sus regímenes fomentan la virtud. Ellos se habían referido solo a la regulación de 
las funciones y actividades corporales —la alimentación y la gimnasia—. Para los dorios, la defensa y 
la adquisición son actividades importantes y serias, cuestiones vida o muerte; la poesía, al igual que la 
palabra en general, es una empresa frívola para quienes tienen tiempo libre. Aunque conceden la atri-
bución tradicional del teatro, la poesía y el canto a los dioses —Dioniso, Apolo y las Musas—, los viejos 
dorios no entienden la implicación de los orígenes divinos: que estas actividades son tan importantes, 
tan beneficiosas y tan buenas para los seres humanos como las “leyes” que atribuyen a Zeus (quien tra-
dicionalmente ha sido entendido como la fuente y el ejecutor de la justicia).

37	 A diferencia de los dorios, los atenienses aprecian la música. Sin embargo, dejan el juicio sobre la exce-
lencia de esta a los no informados. 

Los filososfos de Platon_20.indd   23Los filososfos de Platon_20.indd   23 8/10/25   10:24 a.m.8/10/25   10:24 a.m.



2424 los filósofos de platónlos filósofos de platón

no cree que la adquisición injusta de riqueza y poder sea mala. Como la mayoría, 
Clinias cree, en el fondo, que el placer es lo bueno y que lo mejor es ser un tirano.38

Habiendo sacado a la luz la raíz tiránica de las opiniones y prácticas tanto dorias 
como atenienses, el ateniense explícitamente disiente. Si él fuera un legislador, 
trataría de obligar a los poetas y a todos los demás ciudadanos a cantar regular-
mente al unísono, no como en los regímenes dorios, que las leyes son buenas y 
justas, sino más bien que la vida justa es la mejor y la más placentera.39 Indicando 
su propia visión de la verdadera fuente de las leyes dorias, dice que no atribuiría 
injustamente el deseo de adquirir bienes y poder a los dioses; él atribuiría tales 
declaraciones a los ancestros y legisladores humanos.40

Clinias admite que a un legislador le puede resultar útil propagar este punto de 
vista entre la población, aun si fuese una mentira (pseudos). Así que el ateniense 
deja de lado la cuestión de la verdad de la enseñanza, y pregunta, en cambio, 
cómo esta se puede propagar.41 Volviendo a la cuestión del entrenamiento vocal, 
sugiere que se debería dividir a los ciudadanos en grupos según su edad. Los niños 
solamente deberán cantar la identidad de los buenos y los justos; a los de entre 
dieciocho y treinta años de edad se les enseñará a atribuirle la verdad de esta 
afirmación a Apolo. Es solo el tercer coro, compuesto por aquellos de treinta a 
sesenta años de edad y sus mayores, que ya no pueden cantar, cuyos caracteres 
deberán ser puestos a prueba con la bebida para así ser revelados. Tendrán que 
aprender cuáles deben ser el contenido de las canciones y las formas de los bailes 
para inculcar la virtud en las personas —y cómo introducir variaciones constan-
temente para mantener el placer que la gente siente al cantar y, por lo tanto, el 
efecto de las canciones—. 

El propósito principal y más importante de los symposia, por lo tanto, resulta 
ser la educación de estos ancianos, la cual les permitiría conocer la naturaleza de 
las cosas para que puedan juzgar lo que es una imitación correcta y reconocer la 

38	 Probablemente no sea un accidente que Platón le haya dado al viejo cretense el mismo nombre del padre 
(e hijo) de Alcibíades. En este caso el hijo heredó y llevó a cabo el deseo de su padre. Barry Strauss fue 
el primero en señalarme la conexión de los nombres.

39	 “Hay algunos hombres que, aunque malos, viven con placer o que lo que es útil y provechoso es una 
cosa y lo justo otra, y también convencería a mis ciudadanos de que sostuvieran muchas otras afirma-
ciones diferentes de las que hacen ahora los cretenses y los lacedemonios, como parece, y me imagino 
que también, quizás, los demás seres humanos” (Leyes 662b-c).

40	 Como Aristófanes en las Nubes y Adimanto en la República, el ateniense también les recordaría a los 
padres de que insten a sus hijos a ser justos; al declarar que la vida injusta es la más feliz, son inconsis-
tentes. La fama (la forma humana de la inmortalidad) es agradable, y la fama les llega a los justos.

41	 Más tarde, en su monólogo sobre el alma en el libro 5, vuelve a insistir en la importancia de la veracidad 
para alcanzar la felicidad humana (Leyes 730c) y en que la vida más placentera es, en general, la más 
moderada (732-734e).

Los filososfos de Platon_20.indd   24Los filososfos de Platon_20.indd   24 8/10/25   10:24 a.m.8/10/25   10:24 a.m.



1. Utilizar la filosofía presocrática1. Utilizar la filosofía presocrática 2525

forma en que lo verdadero y lo beneficioso se pueden presentar de manera agra-
dable (667b-669b). Los ancianos deben convertirse en expertos, en otras pala-
bras, no solo en la naturaleza del mundo y de los seres humanos, sino también en 
las artes de la persuasión.42 Solo aquellos que posean este conocimiento podrán 
juzgar cuáles canciones deberían ser permitidas. Solo aquellos que poseen tal 
conocimiento pueden crear y administrar leyes justas.

En su exploración del uso adecuado y el beneficio de los symposia con los viejos 
dorios, el ateniense ha proporcionado un ejemplo en acción de cómo se vería esa 
educación de las personas mayores. Al inducir a Clinias a examinar la naturaleza 
y el uso de la música, ha llevado a este no solo a revelar, sino a reconocer el defecto 
fundamental de su propio carácter: él, en el fondo, desea ser un tirano. Al mismo 
tiempo, el ateniense ha señalado el defecto más flagrante de las leyes e institu-
ciones que dieron forma al carácter del viejo cretense. Cuando Clinias comenta 
que los dorios no conocen canciones para que un coro de ancianos semejantes 
a Dios cante (y así obtenga el deseado conocimiento), el ateniense responde:

Es razonable; pues no os habéis familiarizado realmente con la canción más 
hermosa. En efecto, tenéis un orden político de campamento, impropio de los 
que viven en ciudades. Vuestros jóvenes andan en grupos buscando alimento, 
como potros que pacen en manadas. Ninguno de vosotros tomó el suyo, arran-
cándolo de entre sus compañeros, aunque se encabrite y se enfurezca, le pone 
su palafrenero particular, lo educa almohazándolo y domándolo… por lo que 
no sólo sería un buen soldado, sino también uno que puede administrar a un 
conjunto de ciudadanos y a una ciudad… porque honra la valentía no como 
primera posesión de la virtud, sino como cuarta siempre y en todo lugar, no sólo 
para los individuos, sino también para la ciudad entera. (666e-667a)

En su descripción de los requisitos de una verdadera educación, el ateniense 
apunta a algo parecido al cuestionamiento de Sócrates de los individuos en privado 
acerca de sus puntos de vista sobre lo bueno y lo noble. El ateniense no puede 
desarrollar su pensamiento con sus interlocutores dorios, porque, como él dice, 
carecen del conocimiento necesario de la mousikē, mucho menos de la filosofía. 

42	 El ateniense también indica (Leyes 674a-c) que el acto de beber vino per se juega un papel muy peque-
ño en la educación y, por lo tanto, en la vida del régimen “musical” que ha descrito. No habrá bebida, 
de hecho, excepto durante el día para el entrenamiento o la salud corporal. Ningún funcionario de la 
ciudad, soldado, sirviente o padre potencial deberá beber en la noche. Hay otras ocasiones en las que 
los hombres de correcta razón y ley no beberían. En suma, habría menos bebida en el régimen ateniense 
que en Creta o Esparta. Él les recuerda a sus interlocutores dorios los efectos del vino para mostrarles 
lo que los gobernantes realmente necesitan saber. Cf. Strauss, Argument and Action, 37.

Los filososfos de Platon_20.indd   25Los filososfos de Platon_20.indd   25 8/10/25   10:24 a.m.8/10/25   10:24 a.m.



2626 los filósofos de platónlos filósofos de platón

La educación que él puede proveer a los dorios mayores es limitada por la (falta 
de) experiencia y formación que estos obtuvieron en la juventud. 

4. Extraer enseñanzas de las leyendas y la 
experiencia política de la Grecia Antigua 

Después de haber preguntado sobre el contenido correcto, el uso y la forma de 
una educación en música, el ateniense sugiere que miren hacia la “gimnasia”.43 
Clinias se regocija, porque piensa que los dorios son expertos en el tema. Sin 
embargo, en el estudio de la experiencia política griega que sigue, el ateniense 
muestra que los defectos de la educación doria también han producido grandes 
defectos en la práctica. De esta forma establece el escenario para introducir una 
nueva y mejor comprensión de la práctica política.

El ateniense está de acuerdo con Clinias en que los seres humanos se hacen 
hostiles después de que se han organizado en ciudades. Pero, sugiere, entre ellos no 
se ven como antagonistas hasta que se organizan en unidades políticas discretas. 
Él plantea algo parecido a un “estado de naturaleza” moderno para contrarrestar 
la afirmación inicial de Clinias de que la guerra es necesaria y natural.

Tenemos que buscar el origen (archē) de los regímenes políticos en una época 
que los seres humanos ya no recuerdan. Como sabemos por experiencia propia, 
muchos regímenes diferentes han surgido y luego han muerto. Sin embargo, esta 
corriente en la que las cosas llegan a ser no fluye sin interrupción. Hay relatos 
antiguos de grandes desastres —inundaciones, por ejemplo— que dieron como 
resultado que los seres humanos, sus asentamientos, las artes y, por lo tanto, los 
medios de registrar lo aprendido fueron destruidos. Probablemente los sobre-
vivientes serían pastores solitarios que vivían en las cimas de las montañas. 
Entonces surge la pregunta sobre cómo esas personas podrían y habrían desa-
rrollado ciudades, leyes, virtudes y vicios. A partir de la fuente de la ley cretense, 
el ateniense amplía así el alcance de su investigación al origen de las leyes y los 
regímenes per se.

Al carecer de artes, en un principio los seres humanos eran inocentes y pacíficos. 
Puesto que tenían todo lo necesario para sobrevivir y raramente se encontraban 
con otros, no tenían incentivos para pelear.44 Sin ninguna razón o experiencia 
que los hiciera temer a los demás, encontraban placer en conocer a sus semejantes. 
Ya que se caracterizaban por un tipo de valentía natural o ingenua asociada con 

43	 Como tradicionalmente era concebida en Grecia, la educación consistía en la instrucción en música y 
gimnasia. Cf. Gadamer, “Plato and the Poets”, 53-54.

44	 Cf. Montesquieu El espíritu de las leyes 1:2-3.

Los filososfos de Platon_20.indd   26Los filososfos de Platon_20.indd   26 8/10/25   10:24 a.m.8/10/25   10:24 a.m.



1. Utilizar la filosofía presocrática1. Utilizar la filosofía presocrática 2727

la falta de miedo, así como por la moderación y la justicia que resultan de la 
ausencia de necesidad o codicia (pero que carece de desarrollo intelectual y, por 
lo tanto, de sabiduría), estas personas no necesitaban leyes. No obstante, vivían 
bajo una cierta clase de régimen (politeia): el gobierno del padre sobre la casa, 
generalmente llamado “dinastía” (dynasteia), que Homero describe entre los 
cíclopes. Ellos no tenían asambleas deliberativas ni reglas del clan, pero vivían 
por separado en cuevas y gobernaban a sus propios hijos y esposas.

Clinias admite que, como otros habitantes de Creta, no está familiarizado con 
las obras de poetas extranjeros tales como Homero. Tampoco se da cuenta del 
antagonismo fundamental que existe entre el esbozo de la prehistoria humana 
que el ateniense acaba de presentar y su propia afirmación inicial de que los 
seres humanos están en guerra siempre y en todas partes. Megilo observa que los 
espartanos están familiarizados con Homero (680c-d), pero señala que el poeta 
describe una forma de vida diferente, más jónica que lacónica. Aparentemente 
sin ironía consciente, Megilo alerta a los lectores de Platón del uso cuestionable 
que el ateniense ha hecho del poeta al comentar que Homero parece ser un buen 
testigo de los argumentos del ateniense porque atribuye las antiguas formas de los 
cíclopes a la condición “salvaje” o “incivilizada” de estos.45 En la Odisea, Homero 
describe el cíclope como un caníbal que se niega a honrar a Zeus o a las leyes que 
este impone a sus invitados. La visión de Homero de la naturaleza “incivilizada” 
se acerca más a la visión bélica inicial de Clinias que a la condición originalmente 
pacífica descrita por el ateniense.46 

Ni Clinias ni Megilo entienden el tema que plantea el relato del ateniense 
sobre el origen de la asociación política porque ninguno de los ancianos dorios 
ha recibido suficiente formación en filosofía para distinguir entre naturaleza y 
convención. Ellos simplemente ven que los diferentes pueblos tienen diferentes 
formas y creen que las formas que demuestran ser más poderosas son las mejo-
res.47 Sin embargo, al lector del diálogo se le invita a ver con cierto escepticismo 
el relato de la experiencia política griega expuesto por el ateniense. Con segu-
ridad el ateniense sabe que ha distorsionado la visión que Homero presenta de 
los cíclopes. Parece estar aprovechándose de la falta de instrucción de Clinias y 

45	 E.B. England, The “Laws” of Plato (Manchester: Manchester University Press, 1921), ad 1.316, prefiere 
“salvaje” en este contexto. 

46	 En Teeteto 152e, Sócrates señala que todos los poetas y los filósofos antes de Parménides, de los cuales 
Homero es el principal, enseñaban que todo estaba fundamentalmente en fluctuación. Más tarde en el 
diálogo (Leyes 782a-d), el ateniense sugiere que este punto de vista conduce a la conclusión de que la 
naturaleza humana en sí misma es extremadamente maleable, no que es esencialmente bélica.

47	 Cf. Leo Strauss, Natural Right and History (Chicago: University of Chicago Press, 1953).

Los filososfos de Platon_20.indd   27Los filososfos de Platon_20.indd   27 8/10/25   10:24 a.m.8/10/25   10:24 a.m.



2828 los filósofos de platónlos filósofos de platón

la simplicidad de Megilo en un intento por cambiar las opiniones de ambos.48 
Su afirmación de que los humanos originalmente vivían en paz está en tensión 
con, si no es que se opone por completo a, su observación anterior de que, como 
otros animales, los jóvenes seres humanos constantemente están en movimiento 
y que este movimiento se vuelve ordenado solo a través de la poesía o el arte.

Dejando a un lado su descripción poco detallada de la condición natural para 
responder a su consulta inicial, el ateniense identifica el surgimiento de la vida 
política propiamente dicha con la formulación explícita de leyes que ocurrió 
cuando varios clanes se reunieron detrás de los muros que construyeron para 
defenderse de las bestias salvajes.49 Una vez que los diversos clanes se unieron, 
percibieron la necesidad de deliberar sobre cuáles de sus diferentes costumbres 
deberían ser adoptadas por la comunidad en su conjunto. Las personas elegidas 
para decidir se convirtieron en los primeros legisladores y constituyeron una 
especie de aristocracia.

Habiendo utilizado la poesía y los mitos prehistóricos, de nuevo indirectamente, 
para desafiar la opinión de Clinias de que los seres humanos son hostiles por natu-
raleza, el ateniense admite que las ciudades se caracterizaron por la enemistad, 
tanto internamente como con respecto a las demás, cuando, olvidando el desastre 
original, los pueblos descendieron desde las montañas hacia las llanuras. Sin 
embargo, no es que los seres humanos simplemente hayan olvidado. El ateniense 
sugiere que perdieron el miedo a las fuerzas de la naturaleza al desarrollar artes 
como la construcción de barcos y la navegación para manejarlas, si no superarlas 
del todo, cuando menciona, aparentemente de paso, que una expedición militar 
probablemente llegó a Troya por el mar (como había mostrado Homero) porque 
en ese entonces todo el mundo estaba haciendo uso del mar sin miedo. 

Aquí, el ateniense muestra (y más tarde reitera) que los seres humanos que 
viven bajo diferentes condiciones han cambiado con el tiempo. Han aprendido a 

48	 Una de las diferencias más notables entre el modo de proceder del ateniense en las Leyes y el de Sócrates 
en la República es que el ateniense siempre cita frases de Homero y Hesíodo positivamente, mientras 
que en la República Sócrates es crítico con los poetas. Una razón por la cual el ateniense puede ser tan 
positivo como parece ser frente a las enseñanzas de los poetas épicos es que puede remodelar el contenido 
de los poemas de estos para satisfacer sus propios propósitos. Debido a que los jóvenes interlocutores 
atenienses de Sócrates están más familiarizados con los trabajos de los poetas, él no tiene la misma 
oportunidad de “reescribir”.

49	 El ateniense mantiene la ambigüedad introducida por su mal uso de Homero al no decir cómo es que las 
“bestias salvajes” se diferencian de los seres humanos sin ciudades. Cf. Político 274c, donde el extranjero 
eleático también asocia el surgimiento de asociaciones políticas con el desarrollo de las artes necesarias 
para preservar la raza humana. En la República, Sócrates, a modo de contraste, hace que “la verdadera 
ciudad” surja de una división del trabajo entre los artesanos, es decir, aquellos que ya poseen artes. En 
el “mito” que Protágoras relata en el diálogo que lleva su nombre, el conocimiento de cómo asociarse 
políticamente se produce después del desarrollo de otras artes.

Los filososfos de Platon_20.indd   28Los filososfos de Platon_20.indd   28 8/10/25   10:24 a.m.8/10/25   10:24 a.m.



1. Utilizar la filosofía presocrática1. Utilizar la filosofía presocrática 2929

organizarse a sí mismos en ciudades y a protegerse de otras maneras de las fuerzas 
naturales hostiles, pero los cambios, incluso el aumento del conocimiento, no 
siempre han sido simplemente buenos.50 Así como los seres humanos aprendieron 
a superar los peligros representados por las fuerzas naturales aprendiendo a usarlos 
o manipularlos, sugiere ahora el ateniense, también pueden aprender a superar 
el peligro que representa la enemistad con otros seres humanos. Sin embargo, la 
enseñanza o lección que debe ser extraída de la experiencia política pasada no es 
la que sus interlocutores dorios piensan inicialmente.51

El ateniense señala que después del ataque a Troya, los relatos (mythologia) de 
los poetas se unen con la historia de Esparta.52 Cuando las fuerzas aqueas regre-
saron a casa, se enfrentaron a rebeliones contra su gobierno. Después de haber 
derrotado a los jóvenes rebeldes, los vencedores cambiaron su nombre a dorios 
en honor a Dorieo, quien reunió a los exiliados. Habiendo llegado a la cuarta 
etapa en el desarrollo de los regímenes políticos, cuando el orden es restituido 
y restaurado sobre la base de la experiencia de la guerra, el ateniense señala que 
han regresado al punto en el que se alejaron de su investigación inicial sobre las 
leyes de los regímenes dorios al referirse a preguntas sobre la música y la bebida. 
Para determinar qué es noble y bueno y, por tanto, digno de preservar en estos 
regímenes, tendrán que comenzar de nuevo, por así decirlo, desde el principio. 
Sin embargo, deben examinar las leyes de los regímenes dorios bajo una luz 
diferente. El estándar de la excelencia ya no será la victoria militar, sino la incul-
cación de la virtud en su conjunto,53 como el ateniense insistió que debería ser 
desde el comienzo.

50	 Cf. Andrea Nightingale, “Historiography and Cosmology in Plato’s Laws”, Ancient Philosophy 19, n.o 2 
(otoño 1999): 304, 306-307, 311.

51	 Pienso que es un error escribir acerca de la discusión sobre la experiencia política pasada en las Leyes 
como “historia”, aunque varios comentaristas lo han hecho: por ejemplo, R. G. Bury, “Plato and His-
tory”, Classical Quarterly 45 (1951): 86-93; J.H. Callahan, “Dialectic, Myth and History in the Philoso-
phy of Plato”, en “Interpretations of Plato”, ed. por Helen North, número especial, Mnemosyne (1977): 
S64-S85; Konrad Gaise, Platon und die Geschichte, (Stuttgart: Fromman, 1961); y P. Vidal-Naquet, 
“Platon: L´historie et les historiens”, en Historie et structure, ed. por J. Brunschwig, C. Imbert, y A. 
Roger, 147-160 (París: Vrin, 1985). Para los griegos antiguos, historia significaba “indagación”; lo que 
llamamos “historia” era simplemente un registro de lo que había sucedido. No tenía ninguna dirección 
necesaria o principio(s) causal(es).

52	 El relato que ofrece el ateniense no coincide enteramente con los que se encuentran en otras fuentes. El 
propio ateniense luego se refiere a historias que sugieren que los conquistadores de Troya y quienes res-
tablecieron el orden en las ciudades del Peloponeso fueron dos pueblos diferentes cuando le recuerda a 
Megilo en 685d que los hijos de Heracles eran considerados mejores gobernantes que los descendientes 
de Pélope. Cf. Pangle, Laws, 522.

53	 Megilo, quien interviene en la conversación cuando tiene que ver con su ciudad en particular, afirma 
que estaría dispuesto a participar en un paseo y una conversación más largos si los argumentos fuesen 
del estilo de los que ha oído hasta ahora. Tal como en su elogio anterior de la virtud natural que los 

Los filososfos de Platon_20.indd   29Los filososfos de Platon_20.indd   29 8/10/25   10:24 a.m.8/10/25   10:24 a.m.



3030 los filósofos de platónlos filósofos de platón

El ateniense usa la historia de Esparta para probar este punto. Los arreglos 
iniciales instituidos por los dorios —una alianza de tres monarquías basada en 
el consentimiento popular para su defensa mutua contra amenazas internas y 
externas— eran defectuosos. La alianza misma y dos de las tres monarquías se 
derrumbaron rápidamente porque sus gobernantes sufrían de la misma falta de 
instrucción (amathia) que Clinias confesó antes: los reyes dorios no creían verda-
deramente que las cosas que proclamaban públicamente como nobles y justas 
fueran realmente buenas. Por lo tanto, buscaron engrandecerse injustamente 
a expensas de sus aliados. Para asombro de Megilo, el ateniense demuestra que 
la excelencia del régimen espartano no radica en sus ejércitos. La alianza de los 
tres reyes dorios les permitió acumular una fuerza armada de un tamaño y poder 
sin precedentes capaz de defender a Grecia en su conjunto, pero la alianza y su 
ejército se desintegraron rápidamente porque los reyes no podían confiar los 
unos en los otros.54 Los reyes dorios revelaron su falta de experiencia política y 
sabiduría al pensar que un juramento sería suficiente para restringir los deseos 
ilegales de los gobernantes no educados.55

Un legislador habría necesitado una gran previsión para saber lo que se habría 
requerido para evitar la disolución de la confederación, admite el ateniense, pero 
ellos tres pueden aprender de la experiencia pasada. De las tres monarquías, 
solo Esparta sobrevivió porque un “dios” bendijo a su rey con dos hijos; como 
resultado, el poder de la monarquía fue dividido y controlado desde el principio. 
Algún tiempo después, un ser humano percibió que aún había demasiado poder 
concentrado en la monarquía y trató de controlarlo aún más mediante el esta-
blecimiento de un consejo de ancianos con un poder igual al de los dos reyes. 
Incluso eso no bastó para sofocar la insolencia del poder, por lo que fue necesario 
un tercer “salvador” para establecer el éforo como otro control más. La excelencia 
del régimen de Esparta no se encuentra en su poder militar, como Megilo se jactó 
al principio, sino en las leyes, las cuales han evolucionado gradualmente para 
limitar el poder de cualquier parte o individuo. En una corrección del recuento 
tradicional que rastreaba las leyes espartanas hasta Licurgo y Apolo, el ateniense 

individuos atenienses manifiestan (Leyes 642c-d), aquí Megilo muestra que su comprensión no está 
atada a o limitada por las leyes de Esparta. 

54	 Como el ateniense indicó en su primera respuesta a Clinias, el poeta Teognis tenía razón al mantener 
que la amistad cívica es la condición previa para, y por lo tanto más importante que, la habilidad de 
pelear guerras con otros.

55	 El ateniense señala lo mismo sobre la ineficacia de confiar únicamente en los juramentos humanos en 
el libro 12 (Leyes 948b-e), cuando contrasta a los gobernantes y jueces humanos con los jueces divinos 
legendarios como Minos y Radamanto, quienes podían basarse únicamente en los juramentos. Más 
tarde en el diálogo indica, mucho más claramente que al comienzo, que los orígenes de los relatos son 
inadecuados, si no defectuosos, y no pueden servir como modelos para los legisladores de ahora.

Los filososfos de Platon_20.indd   30Los filososfos de Platon_20.indd   30 8/10/25   10:24 a.m.8/10/25   10:24 a.m.



1. Utilizar la filosofía presocrática1. Utilizar la filosofía presocrática 3131

muestra que estas instituciones no fueron producto de una inteligencia indivi-
dual, divina o humana; fueron el resultado de una combinación de buena suerte 
con ensayo y error. 

Los admiradores contemporáneos del gobierno constitucional podrían 
esperar que el ateniense hiciera del régimen mixto espartano ejemplar o que, 
al menos, lo declarara un ejemplo del conjunto de leyes generalmente más 
posible. En cambio, él culpa a la falta de aprendizaje de los “llamados esta-
distas y legisladores de antaño” (693a). Si la codicia de estos no hubiera roto 
la confederación doria original, los persas nunca se habrían atrevido a invadir 
Grecia, y Atenas no se habría quedado sola defendiéndola. Cuando Clinias 
pregunta lo que un legislador debe hacer para fomentar la prudencia, la libertad 
y la amistad entre sus conciudadanos, el ateniense no le insta a considerar la 
adopción o la adaptación de instituciones espartanas. Por el contrario, dice, 
deberían examinar los modelos de las dos formas o “madres” de gobierno 
extremas —monarquía o democracia— que se encuentran en cada régimen 
(como se encontraban en las tres monarquías dorias originales, basadas como 
lo estaban en el consentimiento).

Lo que ellos aprenden de este examen de los dos extremos es que ninguno 
funciona bien a menos que esté controlado por el otro de manera informal, 
si no formalmente. Tanto en Persia como en Atenas —los paradigmas de la 
monarquía y la democracia—, las tendencias desestabilizadoras de lo extremo 
fueron inicialmente contrarrestadas por factores o condiciones externos. Como 
resultado de los hábitos que Ciro y sus hombres desarrollaron viviendo como 
pastores en una tierra inhabitada, en Persia los soldados inicialmente se sentían 
libres y amigables. A los que eran prudentes se les permitió dar consejos al 
rey. Criados en el lujo por las mujeres en la corte, los hijos de Ciro no podían 
mantener el mismo tipo de igualdad y amistad con sus hombres; al carecer del 
autocontrol habitual impuesto por las duras circunstancias, no solo mataron, 
sino que también murieron.56 Darío, quien había tomado el poder de los usur-
padores, no era el hijo de un rey y, por lo tanto, no había sido corrompido por 
el lujo de la corte; su hijo Jerjes, sin embargo, sí lo fue. No ha habido un “gran 
rey” desde entonces, excepto en nombre, porque los persas no han podido 

56	 “Arrebatando demasiado el elemento de libertad al pueblo e introduciendo más de lo conveniente 
el elemento despótico, destruyeron la amistad y el cuerpo social en la ciudad. Una vez que esto se 
destruyó, ni el consejo de los gobernantes deliberaba en favor de los gobernados y el pueblo, sino en 
favor de su propia autoridad… Cuando llegaron a necesitar que los pueblos lucharan por ellos, no 
descubrieron en ellos nada que los uniera ni tampoco la predisposición a querer arriesgarse y luchar, 
sino que, aunque poseían incalculables multitudes, todas eran inútiles para la guerra y, al tener que 
pagar como si estuvieran necesitados de hombres, pensaron que los iban a salvar mercenarios y ex-
tranjeros” (Leyes 697c-e).

Los filososfos de Platon_20.indd   31Los filososfos de Platon_20.indd   31 8/10/25   10:24 a.m.8/10/25   10:24 a.m.



3232 los filósofos de platónlos filósofos de platón

proporcionarle a ningún individuo la educación necesaria para preservar la 
libertad, la amistad y la inteligencia.57

Pasando de los problemas de la monarquía (el gobierno de un solo hombre) 
al gobierno de muchos, el ateniense observa que, en el momento de la invasión 
persa, en Atenas había un régimen basado en una división en cuatro clases. Las 
personas eran controladas por la reverencia (aidōs) de la ley y por el temor (phobos) 
a la fuerza invasora. Sin embargo, después de su victoria sobre los persas en Sala-
mina, los atenienses perdieron el miedo y fueron corrompidos por los poetas.58 
Antes de la guerra, las formas musicales habían sido divididas de acuerdo con el 
tipo (como el ateniense había argumentado anteriormente [669c] que las Musas 
las dividirían) y juzgadas por los educados. Pero después de la guerra los poetas 
mezclaron todos los tipos diferentes (como Nietzsche argumenta que estaban 
mezclados en la tragedia griega) y apelaron a la gente en conjunto para juzgar la 
excelencia del producto de acuerdo con el placer que este les brindaba.59 Una vez 
que la gente se acostumbró a juzgar la excelencia en un área, se volvió cada vez 
menos dispuesta a reconocer y obedecer la autoridad en cualquier otra. Comen-
zaron a despreciar las leyes, a sus padres y ancianos y, por último, incluso a los 
dioses. Al final, los atenienses desplegaron “lo que se llama la antigua naturaleza 
titánica” (701c), es decir, la falta completa de orden y el conflicto continuo.60 

Cuando el ateniense “se detiene” y pregunta retóricamente cuál es el punto 
de todo esto, el lector no tiene dudas. Para que las ciudades tengan leyes bien 
hechas, sus legisladores deben saber más sobre los experimentos y experiencias 
políticas de los pueblos griegos y no griegos de lo que los cerrados regímenes 
dorios permiten. Esta es la razón por la cual los ancianos dorios necesitan ser 
instruidos por el extranjero ateniense. Lo que muestran esas experiencias es que 

57	 Al negar que haya habido un “gran rey” desde entonces, excepto en nombre, el ateniense parece estar 
refiriéndose al gobierno débil de Artajerjes. Si es así, este comentario sirve para respaldar una fecha 
dramática entre 460 y 450.

58	 Podemos ver cómo los términos de la discusión han cambiado gradualmente en 699d cuando Megilo 
elogia al ateniense por reconocer la grandeza del logro de su ciudad en Salamina y el ateniense responde, 
primero, que es apropiado hacerlo con un ciudadano de Esparta con quien Atenas se alió en este gran 
esfuerzo, pero luego les recuerda a sus interlocutores que él no está hablando por el bien de los “mitos”, 
sino para mostrar el modo en que los persas condujeron a su gente a la esclavitud, mientras que la ciu-
dad de él los ha llevado en la dirección opuesta, hacia la libertad completa. No es el orgullo patriótico, 
sino la comprensión política la que se ha convertido explícitamente en el objetivo, y la adquisición de 
la comprensión política requiere críticas tanto del régimen dorio como del ático.

59	 Cf. Friedrich Nietzsche, Die Geburt der Tragödie, en Sämtliche Werke, vol. 1, ed. por Giorgio Colli y 
Mazzino Montinari (Berlín: de Gruyter, 1980), secs. 7-9, pp. 52-71; trad. por Walter Kaufman, The Birth 
of Tragedy, en Basic Writings (Nueva York: Modern Library, 1968), 56-72.

60	 Como Sócrates República 568c, el ateniense sugiere que la tragedia corrompió a Atenas al apelar a la 
gente y, así, fomentar la política democrática, si no tiránica.

Los filososfos de Platon_20.indd   32Los filososfos de Platon_20.indd   32 8/10/25   10:24 a.m.8/10/25   10:24 a.m.



1. Utilizar la filosofía presocrática1. Utilizar la filosofía presocrática 3333

los legisladores deben proporcionar a sus ciudadanos una educación mejor o 
más completa sobre la virtud de la que enfatiza actualmente el entrenamiento 
militar de los dorios. Las personas no vivirán en libertad y amistad ni desarro-
llarán su prudencia hasta que aprendan a asociarse voluntariamente, sobre la 
base de su propio deseo o placer, en lugar de la fuerza externa. En vez de tratar 
de dominar a los demás, primero deben aprender a controlarse a sí mismos. 

Aunque el ateniense no expresa su lección en estas palabras, Clinias parece 
entender. Cuando el ateniense pregunta cómo pueden comprobar lo que dijo, 
el anciano cretense dice que tiene una idea. A él y otros nueve ciudadanos de 
Cnosos se les ha encargado establecer una nueva colonia en Creta, la cual tendrá 
las mismas leyes que la ciudad madre —o unas mejores, si pueden encontrarlas—: 
“Construyamos la ciudad con la palabra, como si la fundáramos desde el comienzo 
y, al mismo tiempo, lograremos observar lo que buscamos, mientras que yo quizá 
podría usar esa constitución para la futura ciudad”. Cuando el ateniense se burla, 
“no nos declaras justamente una guerra, Clinias” (702d), vemos lo mucho que 
ha hecho avanzar a los viejos dorios. En lugar de la competencia y el conflicto, 
ahora miran a la cooperación y la conversación para ayudarles a establecer una 
mejor forma de gobierno.

B. La “ciudad en la palabra” del ateniense

Al describir su “ciudad en la palabra”, el ateniense les muestra a los dorios mayores 
que ni siquiera una educación de “rebaño” mejorada será suficiente para hacer que 
los ciudadanos sean verdaderamente virtuosos.61 De esta forma prepara gradual-
mente —muy gradualmente— a sus interlocutores para la reforma mucho más 
radical que sugiere al final del diálogo.62 Al mostrar las razones por las que una 
reforma tan radical es necesaria, el ateniense también expone los problemas a los 
que se enfrenta cualquier legislador.63

61	 Para poder sostener que en las Leyes Platón muestra que los no filósofos pueden llegar a ser verdadera-
mente virtuosos, Bobonich tiene que combinar la opinión verdadera con el conocimiento, como hace 
cuando escribe: “La virtud en su conjunto consiste en conocer (o tener la opinión verdadera sobre) lo 
que es bueno” (Utopia, 288). Ni Platón ni el extranjero ateniense equiparan opinión con conocimiento.

62	 Trevor J. Saunders, “Plato on Women in the Laws”, en The Greek World, ed. por A. Powell (Londres: 
Routledge y Kegan Paul, 1995), señala que la “ciudad en la palabra” del ateniense no constituye un “pro-
yecto original” exacto; al contrario, esta “incorpora toda clase de tensiones dentro de sí misma” (603).

63	 Herwig Görgemanns, Beiträge zur interpretation von Platons Nomoi (Múnich: Beck, 1960), 25, 72-110, 
también argumenta que el diálogo está dirigido principalmente a personas interesadas en la política. 
Albert Keith Whitaker, A Journey into Platonic Politics (Lanham, MD: University Press of America, 
2004), busca extender esa educación política a los lectores de hoy.

Los filososfos de Platon_20.indd   33Los filososfos de Platon_20.indd   33 8/10/25   10:24 a.m.8/10/25   10:24 a.m.



3434 los filósofos de platónlos filósofos de platón

1. Condiciones necesarias

a. La ubicación, la población, el conocimiento y el poder 
necesarios para fundar un nuevo régimen

Antes de esbozar el régimen que propone para la nueva colonia en Creta, el 
ateniense pregunta sobre las condiciones en las que esta se establecerá. Sócrates 
nunca hace una cosa así en la República. Esta es una de las razones por las que 
algunos comentaristas ven las Leyes como las propuestas políticas prácticas de 
Platón; están ubicadas más específicamente en el espacio y el tiempo. No obstante, 
la subsiguiente discusión del ateniense sobre la ubicación física, los recursos y 
la población particulares de la colonia apunta a las limitaciones bajo las cuales 
debe trabajar cualquier legislador. Al igual que en el caso de los orígenes de las 
asociaciones políticas y las leyes, el filósofo amplía el alcance de la discusión sin 
decir explícitamente lo que está haciendo.

Una ciudad no durará si no está fundada en una región que pueda propor-
cionar a sus ciudadanos alimentos y otras necesidades; la ubicación también 
debe permitir a los ciudadanos defenderla contra ataques externos. Indagando 
si la nueva colonia debe ubicarse en la costa, el ateniense observa que la gente 
que se involucra en el comercio con otras naciones o construyen armadas no 
conservarán su virtud. Los primeros no pueden mantener la pureza de su moral 
al comerciar con otros; los últimos no capacitan a sus ciudadanos para ponerse 
de pie y luchar en lugar de huir.64

La composición de la población plantea un problema aún mayor y menos soluble 
que la ubicación. Si las personas de la nueva colonia son extraídas de regímenes 
iguales o similares, se unirán en amistad, pero no estarán preparadas para aceptar 
leyes nuevas o diferentes. Si son tomadas de una variedad de regímenes, estarán 
más dispuestos a aceptar nuevas leyes, pero les resultará difícil confiar el uno en 
el otro. La población de esta colonia en particular probablemente será extraída 
de las ciudades dorias en el continente, así como en Creta. ¿Estarán estos dorios 
dispuestos a aceptar leyes extrañas sugeridas por un ateniense? Probablemente 

64	 Los lectores del diálogo no pueden dejar de notar una contradicción entre las condiciones aisladas nece-
sarias para que una ciudad retenga su virtud y las condiciones necesarias para obtener el conocimiento 
de la política práctica que el ateniense ha adquirido —como resultado, al menos en parte, de la actividad 
comercial de su propio régimen—. Esta contradicción entre las condiciones necesarias para adquirir el 
conocimiento requerido para fundar el régimen y las condiciones necesarias para mantener la virtud 
que este está diseñado para fomentar es uno de los problemas centrales que el ateniense intenta superar 
con su reforma final: la introducción de un “Consejo Nocturno” compuesto por ancianos y ciudadanos 
prometedores más jóvenes, el cual recibe visitantes extranjeros y envía representantes al extranjero para 
ser interrogados posteriormente en privado.

Los filososfos de Platon_20.indd   34Los filososfos de Platon_20.indd   34 8/10/25   10:24 a.m.8/10/25   10:24 a.m.



1. Utilizar la filosofía presocrática1. Utilizar la filosofía presocrática 3535

no. Platón indica desde el principio que esta “ciudad en la palabra” no es más 
apta para ser adoptada en la práctica que la “ciudad” de Sócrates en la República.

Las dificultades de legislar para una nueva ciudad son tan grandes, de hecho, 
que el ateniense dice que está tentado a concluir que “ningún hombre nunca hace 
ninguna ley, sino que el azar y todo tipo de calamidades… legislan en todos nues-
tros asuntos” (Leyes 709a).65 Sin embargo, al meditar sobre el arte del piloto (y así 
recordándonos una vez más que su conocimiento, en un sentido, es el producto 
del comercio marítimo de Atenas), concluye que “también tiene igualmente 
razón el que sostiene lo siguiente en esas mismas actividades… que es dios el que 
lo gobierna todo y que el azar y la oportunidad ejercen el gobierno de todos los 
asuntos humanos sólo con la ayuda de dios. Que, ciertamente, debemos acordar 
que el arte [technē] lo sigue, como un tercer elemento más manso” (709a-b).

La tercera condición necesaria para la fundación exitosa de una ciudad es 
la presencia de un hombre que sepa qué y cómo legislar (como hemos visto, tal 
hombre no puede ser un producto del régimen mismo). Como un piloto, tal 
hombre sabe cómo salvar la nave del Estado de tal manera que no se hunda entre 
las fuerzas que ni él ni ningún otro ser humano puede crear o controlar. Como el 
piloto que, mirando al cielo, puede guiar o dirigir un barco, el hombre que sabe 
cómo legislar entiende tanto la meta como las señales que le permiten mover a 
otros en la dirección deseada. Puede que no sea capaz de producir o poseer los 
medios para lograr la meta o incluso simplemente de moverse en la dirección 
correcta, pero sí sabe cómo identificar y utilizar las fuerzas naturales que podrían 
oponerse a él, como los vientos o las emociones, para equilibrar o contrarrestar 
otras, como las olas o los deseos egoístas. 

Para poner en práctica sus conocimientos, un legislador necesita tener poder 
tiránico. La mejor situación, afirma entonces el ateniense, sería una en la que un 
legislador de mayor edad, con el conocimiento necesario, tuviera la confianza 
y la cooperación de un joven tirano (con buena memoria, inteligencia rápida, 
valentía, nobleza y el tipo de moderación que se encuentra a veces en los niños 
pequeños o los animales), quien inmediatamente implementaría las sugerencias 
del viejo legislador. Un tirano puede establecer leyes y costumbres de forma rápida 
y con poca dificultad únicamente por medio de su ejemplo; el tirano solo necesita 
poseer, no necesariamente usar, el poder completo sobre los demás.

Desafortunadamente, concluye el ateniense, las condiciones en la nueva 
colonia que se establecerá en Creta están lejos de ser las mejores. Si no es un 

65	 El ateniense muestra que, tanto en Persia como en Atenas, cuando los regímenes puros o extremos fun-
cionaron bien, esto fue el resultado de condiciones externas más allá del control del gobierno. Incluso 
los beneficios de la constitución mixta espartana eran solo en parte productos de la intención y el diseño 
humanos.

Los filososfos de Platon_20.indd   35Los filososfos de Platon_20.indd   35 8/10/25   10:24 a.m.8/10/25   10:24 a.m.



3636 los filósofos de platónlos filósofos de platón

tirano, un legislador desearía contar con la cooperación de un rey o, en su defecto, 
un pueblo listo y dispuesto a adoptar y cumplir sus dictados. Una oligarquía del 
tipo que establecería las leyes de la colonia en Creta es la más difícil de dirigir 
porque tiene el mayor número de gobernantes a los que, puesto que creen que 
son mejores y por lo tanto más sabios que los demás, es difícil persuadir para 
que sigan el consejo de otro.66 El ateniense parece estar prediciendo que habrá 
una brecha entre las sugerencias que él hace a Clinias y las leyes que realmente 
serán propuestas al gobierno de la colonia por los diez ciudadanos de Cnosos. 
El propio Clinias puede o no aceptar todo lo que el ateniense propone (858b-c); 
sus colegas serán aún menos propensos a hacerlo. 

b. El papel del dios, o la verdadera fuente de la ley

Las personas tienden a oponerse menos a las órdenes emitidas por un poder divino 
superior que a aquellas que emanan de otro ser humano. Así que, como se nos 
recordó al principio del diálogo, los fundadores de Creta y Esparta atribuyeron 
sus leyes a los dioses. El ateniense ya ha demostrado que ni Clinias ni Megilo 
tienen la experiencia o la inteligencia necesarias para convertirse en legisladores; 
sus regímenes no los han educado adecuadamente. En lugar de enfatizar los 
defectos de sus interlocutores y su propia superioridad, despertando así la envidia 
o ira de estos, el ateniense plantea una fuente divina para sus sugerencias —de la 
misma forma en que, tal vez, Minos y Licurgo lo habían hecho antes que él—.67

El ateniense les pide a sus interlocutores que invoquen a un dios y luego digan 
qué tipo de régimen les gustaría establecer. Debido a que todavía toman sus 
propias ciudades como ejemplares, Clinias y Megilo declaran que no son capaces 
de responder. Dado que son “regímenes mixtos”, Creta y Esparta no pueden 
describirse con precisión en términos de un régimen puro tal como una aristo-
cracia, una oligarquía o una democracia. Estos supuestos regímenes realmente 
no son regímenes para nada, sostiene el ateniense; simplemente representan la 
dominación de una parte de la ciudad por otra para su propio beneficio.68 El 

66	 El ateniense parece romper aquí con su precedente pitagórico. Tal vez vio que los ancianos de Crotona 
estaban dispuestos a seguir el consejo de los sabios solo porque recientemente habían sido severamente 
derrotados en una guerra con una ciudad cercana. El ateniense difícilmente podía expresar tal deseo 
para los nuevos colonos de Cnosos.

67	 Tal noción del “legislador” se encuentra también en Nicolás Maquiavelo, Discursos sobre la primera 
década de Tito Livio 1:10, y en Jean-Jacques Rousseau, El contrato social 2:7.

68	 Aquí, al igual que en el título de la República (Politeia), Platón no usa el término para “orden” de la 
forma en que lo hace Aristóteles. Tanto en las Leyes como en la República, Platón sugiere que un “or-
den” político propiamente dicho sirve para el bien de todos; no favorece a la parte gobernante como lo 
hacen los “regímenes” (politeiai) de la Política de Aristóteles. En el libro 3 (Leyes 690a-c) el extranjero 

Los filososfos de Platon_20.indd   36Los filososfos de Platon_20.indd   36 8/10/25   10:24 a.m.8/10/25   10:24 a.m.



1. Utilizar la filosofía presocrática1. Utilizar la filosofía presocrática 3737

régimen que verdaderamente merece ser llamado así recibiría el nombre del dios 
que gobierna despóticamente a todos aquellos que tienen una mente. El ateniense 
no le responde a Clinias, sin embargo, cuando el viejo cretense pregunta por el 
nombre de ese dios. En cambio, sugiere que “debemos obedecer a aquello que hay 
de inmortal en nosotros, imitar por todos los medios la vida llamada de la época 
de Cronos y administrar nuestras moradas y ciudades en público y en privado, 
denominando ley a la distribución que realice el intelecto [nous]” (713e-714a).69 Al 
identificar el nomos básicamente con los dictados del nous, el ateniense equipara 
al “dios” que es el origen (archē) de las leyes con “inteligencia” o “intelecto”.70

c. La innovación del ateniense: los preludios

Luego de haber explicado las condiciones necesarias para una legislación exitosa, 
el ateniense sugiere que deberían imaginar que todo lo que digan ahora se está 
diciendo en presencia de los futuros ciudadanos de la colonia. Tal maniobra o 
recurso literario es un requisito de la lógica del proyecto legislativo. Si Clinias va 
a comunicar sus propuestas a sus colegas, ya no se puede imaginar que estos tres 
ancianos están teniendo una conversación privada. La legislación debe ocurrir 
en público.

Las deliberaciones que conducen a propuestas específicas deben permitir 
que no solo los legisladores, sino también sus pueblos puedan ver el motivo de 
las regulaciones y, por lo tanto, estén más dispuestos a obedecerlas.71 Las leyes 
elaboradas para un pueblo libre no pueden ser expedidas simplemente como una 
orden respaldada por la amenaza de castigo; requieren preludios persuasivos para 
obtener el cumplimiento voluntario y la cooperación de los gobernados.

El ateniense informa a sus interlocutores que la conversación hasta este punto 
ha constituido precisamente un preludio, con lo cual hace explícita la función 
de la conversación. Él mismo se ha convertido en el modelo de un legislador. El 

ateniense enumera siete títulos o razones por las cuales se puede reclamar el derecho a gobernar —los 
de los padres; los bien nacidos; los ancianos; los amos sobre los esclavos; los fuertes sobre los débiles; 
los sabios, y los afortunados—. El problema es que los otros reclamos, especialmente el de la fuerza, 
son difíciles de combinar con los de la sabiduría. Mientras que el poeta tebano Píndaro pensaba que 
la fuerza era más natural porque era la más universal, el ateniense sugiere que el gobierno de los sabios 
sobre los ignorantes es el mayor de los reclamos y que el imperio de la ley sobre los sujetos dispuestos es 
lo más natural (¿para los seres humanos?). El problema de crear un régimen o politeia está en combinar 
o coordinar de alguna manera estas reclamos inconmensurables.

69	 Cf. England, Laws ad 1.714a1.
70	 Morrow, Cretan City, 478, también enfatiza la identificación entre nomos y nous en las Leyes. 
71	 Por esta razón sugiere después (Leyes 811c-e) que un registro escrito de su conversación se convierta en 

el texto educativo básico del régimen.

Los filososfos de Platon_20.indd   37Los filososfos de Platon_20.indd   37 8/10/25   10:24 a.m.8/10/25   10:24 a.m.



3838 los filósofos de platónlos filósofos de platón

contraste con Sócrates, quien nunca fue a la asamblea para proponer políticas o 
leyes, no podría ser más evidente.

De hecho, en ninguna parte el ateniense se diferencia más de Sócrates que 
en su énfasis en la necesidad de las “introducciones”, que no son argumentos, 
pruebas o exámenes dialécticos de las propias opiniones, sino discursos persua-
sivos, a menudo bastante largos. En términos de la retórica aristotélica, estos 
discursos se llamarían deliberativos. Pero la palabra “retórica” (rhētorikē) no 
aparece en las Leyes de Platón.72 A diferencia de los poetas que los precedieron 
(cf. Protágoras 316d-317b), los maestros de la retórica y la sofística afirmaban que 
su conocimiento era autónomo; a diferencia de los poetas, estos maestros de la 
argumentación no ubicaban la fuente de su sabiduría en los dioses. En las Leyes, 
el ateniense identifica la clase de discurso persuasivo que debería ser empleado 
en la legislación con la poesía, no solo porque reconoce explícita y repetidamente 
la necesidad de fortalecer la razón apelando al deseo de placer o a la aversión al 
dolor, sino también porque la poesía, a diferencia de la retórica o la sofística, no 
pretende ser autónoma. Por lo tanto, en contraste con el Sócrates de la República, 
en las Leyes el ateniense no expulsa a los poetas de su ciudad en la palabra.73 Por el 
contrario, incorpora explícitamente una cierta cantidad de poesía sujeta al control 
de los legisladores. Pero no permite la poesía autónoma, que apela al placer de la 
mayoría, al igual que no permite la retórica forense en su “ciudad en la palabra”.

El ateniense ofrece un ejemplo del tipo de discurso que tiene en mente en 
el preludio que dirige a los futuros colonos. El dios al que invoca en esta intro-
ducción es al mismo tiempo similar y diferente a Zeus y Apolo, los fundadores 
legendarios de los regímenes dorios. A diferencia de estos dioses del Olimpo, la 
divinidad del ateniense no tiene nombre ni personalidad individual. “El dios, 
como dice también el antiguo dicho, que tiene el principio, el fin y el medio de 
todos los seres, avanza con rectitud, mientras lleva a cabo sus revoluciones natu-
rales” (Leyes 715e-716a) parecería ser como el sol o los cielos en general, despla-
zándose en un movimiento regular predecible y controlando así lo que viene y 
desaparece en la tierra.74 Como Zeus, el dios del ateniense no solo mantiene a 
todos los seres juntos; es seguido siempre por la justicia, si bien no se encarga 

72	 Más tarde (Leyes 937e) el ateniense excluirá a quienes afirman poseer un arte que les permite escapar de 
los castigos, ya sean justos o injustos, sin nombrar este supuesto arte.

73	 Görgemanns (Beiträge, 56-69) no distingue adecuadamente entre retórica y poesía al enfatizar el uso y 
la defensa que el ateniense hace de ambas.

74	 El ateniense difumina la diferencia entre lo que está proponiendo y lo que se ha recibido tradicional-
mente, si, como sugiere el escolástico, el antiguo dicho al que se refiere es el Órfico: “Zeus es la causa 
original, Zeus está en la mitad, todas las cosas han sido creadas por Zeus”. Cf. Laws, Loeb ed., 293n; 
Pangle, Laws, 525; England, Laws ad 1.716a. Viene a la mente el fragmento de Heráclito: “Lo que solo 
es sabio es uno; está dispuesto y no está dispuesto a ser llamado por el nombre de Zeus”; Kathleen  

Los filososfos de Platon_20.indd   38Los filososfos de Platon_20.indd   38 8/10/25   10:24 a.m.8/10/25   10:24 a.m.



1. Utilizar la filosofía presocrática1. Utilizar la filosofía presocrática 3939

“personalmente” de que se haga justicia por medio de sus rayos. La retribución 
persigue casi automáticamente a aquellos que renuncian a la ley divina.75 Inflados 
de orgullo gracias a sus riquezas, honores o belleza física, niegan la necesidad de 
seguir el liderazgo de una inteligencia superior y se asocian con otros semejantes 
a ellos. Como resultado, al igual que los reyes de la confederación doria original, 
traen la ruina sobre sí mismos, sus familias y ciudades.

En las Leyes vemos entonces a un legislador anónimo que apela a un dios 
anónimo. La amenaza a la preservación de un régimen justo y respetuoso de la 
ley parece ser el deseo por parte de sus líderes de obtener reconocimiento y poder 
para sí mismos como individuos. El ateniense sirve como un ejemplo contrario. 
Al final (969a), le promete toda la gloria que resulte de la fundación de la nueva 
comunidad a Clinias —como recompensa, parece, por seguir las prescripciones 
del ateniense o del nous—.76

El dios anónimo del ateniense también es desinteresado. Ciertamente el nous 
no sería vencido por la pasión erótica ni lucharía con sus mayores por el poder 
como las deidades olímpicas que Homero describió. En cuanto dios que gobierna 
a los que tienen mente, ama a los que son como él, los sensibles y los moderados 
(sōphrōnes).77 Solo esas personas pueden rezar con seguridad a los dioses. Como 

Freeman, trad., Ancilla to the Pre-Socratic Philosophers: A Complete Translation of the Fragments in Diels, 
“Fragmente der Vorsokratiker” (Cambridge: Harvard University Press, 1948), 27.

75	 La frase del ateniense evoca el fragmento de Anaximandro: “Y la fuente de los seres existentes es aque-
llo en lo que se convierten al desaparecer, según la necesidad, porque pagan pena y retribución entre 
ellos por su injusticia de acuerdo con la disposición del Tiempo” (Kirk, Raven, y Schofield, Presocratic 
Philosophers, 118). La noción aquí (Leyes 716a-b) —a diferencia del que podría parecer ser el significado 
superficial del intento del ateniense en el libro 10 de demostrar que los dioses se “preocupan” por los 
asuntos humanos, especialmente el castigo de la injusticia— no es que los dioses personificados tomen 
medidas directas para castigar a los transgresores, sino que, de la misma manera en que las cosas se con-
vierten en seres y desaparecen como resultado de causas naturales, también las personas injustas sufren 
por sus propias acciones. El ateniense está proponiendo una religión muy racional.

76	 Nightingale señala que “el ateniense vincula sus propios principios legislativos a los de Minos y Licur-
go al mismo tiempo que niega su propia experiencia en la creación de legislación... El ateniense… debe 
hablar por el legislador ideal (que es, después de todo, solo una presencia ficticia), pero trata de evitar 
identificarse con esta figura” (“Literary interpretation”, 245). 

77	 En contraste con Sócrates en la República, el ateniense no hace explícita la forma en que está editando, 
censurando y seleccionando los viejos relatos, aunque más tarde insta explícitamente a los legisladores y 
guardianes de las leyes en su régimen a que lo hagan (Leyes 802a-b). Sin duda, la ignorancia de Clinias 
sobre los trabajos de Homero y Hesíodo hace que sea más fácil para el ateniense modificar las historias 
tradicionales sin comentar el hecho de que lo está haciendo. El ateniense señala la diferencia entre su 
enseñanza y la del sofista Protágoras —sin nombrar a este último (presumiblemente por el bien de los 
lectores de Platón, ya que no se puede imaginar que Clinias y Megilo estén familiarizados con las ense-
ñanzas de los sofistas)—. Utilizando los famosos dichos inscritos en Delfos, Protágoras había declara-
do que “el hombre es la medida”; cada uno de nosotros sabe y solo puede saber o reconocer (gignōskō) 
lo que él o ella percibe. En consecuencia, Protágoras declaró que no sabía ni podía saber si los dioses 

Los filososfos de Platon_20.indd   39Los filososfos de Platon_20.indd   39 8/10/25   10:24 a.m.8/10/25   10:24 a.m.



4040 los filósofos de platónlos filósofos de platón

indicó anteriormente el ateniense en su análisis de los defectos de la confederación 
doria, las personas ignorantes con frecuencia le piden a los dioses lo que creen 
que es bueno, solo para descubrir que en realidad no lo es cuando sus oraciones 
son concedidas. La sōphrosynē es, además, la virtud que Clinias ha demostrado 
no tener. Si bien la invocación inicial de los dioses está dirigida supuestamente a 
la población de la nueva colonia, el ateniense sigue teniendo también en cuenta 
a sus ancianos interlocutores dorios.

Aun si la ley es entendida como el dictado de la inteligencia para el bien de 
todos los involucrados, la persuasión, si no la compulsión, es necesaria para que 
haya obediencia. Los seres humanos no se mueven ni actúan espontáneamente 
de forma inteligible u ordenada. Esto se les debe enseñar, y la razón es débil. 
Esta última tiene que ser reforzada mediante llamados al deseo de placer o a la 
aversión al dolor.

Para fabricar estos llamados, el ateniense sugiere que los legisladores aprendan 
de los poetas cómo adaptar sus discursos a su público, a pesar de que previamente 
había argumentado que los legisladores tenían que supervisar a los poetas. Como 
una especie de ejercicio de práctica, les pide a sus interlocutores que imaginen 
que se están dirigiendo al legislador y no al pueblo. Usando una metáfora poética, 
sugiere que los legisladores que desean ver que su gente se vuelva libre, amistosa e 
inteligente no deberían tratarla de la forma en que un médico esclavo trata a sus 
pacientes esclavos, dando órdenes basadas en la experiencia o el conocimiento 
de los otros y amenazándolos con castigo o dolor si no obedecen. Alguien que 
desee hacer leyes para un pueblo libre debe proceder, en cambio, como un médico 
libre que se ocupa de los males de un pueblo libre,

estudiándolas desde su surgimiento y de acuerdo con su naturaleza. Mientras 
comparte el tratamiento con el enfermo y sus seres queridos, aprende algo de 
los pacientes y también, en la medida de lo posible, lo instruye. No prescribe 
nada sin haberlo convencido antes por algún medio y, solo entonces, cuando 
lo ha tranquilizado por medio de la persuasión lleva a cabo el restablecimiento 
de su salud. (720d)

Como el ateniense subraya más tarde (857d), al usar argumentos de la misma 
manera que lo haría un filósofo, el “médico libre” puede parecer estar enseñándole 

existen; aquello que se dice que es inmortal está más allá del alcance de cualquier mortal. El ateniense 
argumenta, por el contrario, que debemos obedecer a lo inmortal que percibimos en nuestras propias 
mentes; no es el ser humano en su totalidad o el mortal en sí mismo, sino la huella de lo divino que en 
parte percibimos dentro de nosotros mismos, en nuestra mente, lo que debe convertirse en la regla o 
“medida” para el resto.

Los filososfos de Platon_20.indd   40Los filososfos de Platon_20.indd   40 8/10/25   10:24 a.m.8/10/25   10:24 a.m.



1. Utilizar la filosofía presocrática1. Utilizar la filosofía presocrática 4141

a su paciente a convertirse en médico más que curándolo.78 Sin embargo, el 
médico no es simplemente el equivalente del filósofo o el profesor. Él enseña 
“tanto como puede”. Su paciente está enfermo; puede que no escuche a la razón. 
En la imagen del triple proceso legislativo que el ateniense describe como “libre”, 
tanto el médico (o legislador) como sus pacientes (o pueblo) aprenden a entender 
mejor su propia condición conversando unos con otros. Entre otras cosas, el 
legislador (o médico) aprende a persuadir a sus pacientes (o pueblo) de hacer 
lo que recomienda; solo entonces formula un conjunto de órdenes, respaldado 
por una amenaza de castigo. Sin embargo, la amenaza permanece. Si la educación 
fuera suficiente, no sería necesaria ninguna orden o fuerza. Los filósofos enseñan 
y aprenden de sus estudiantes como individuos en conversaciones privadas; los 
legisladores pueden dar razones para sus órdenes en público, pero estas se hacen 
cumplir.79

Aunque la manera lacónica es favorecer la brevedad del discurso, Megilo 
afirma que cree que el modo dual de legislación es mejor. Una vez más, demuestra 
su disposición no solo a reconocer la excelencia de los demás, sino también a 
aprender de ellos. Por lo tanto, nos sorprende ver que el ateniense lo interrumpe 
abruptamente, si no de manera grosera, al afirmar que es estúpido discutir si los 
escritos deben ser largos o cortos.80 Anteriormente (641e-642a), el ateniense 
había contrastado la tendencia característica de sus compatriotas a hablar exten-
samente con la brevedad espartana y las artimañas cretenses. Ahora se muestra 
brusco porque no quiere que sus interlocutores confundan su enseñanza central 
acerca del carácter de la legislación con un mero reflejo de las diferencias en sus 
respectivos regímenes.

Aunque anteriormente el ateniense había sido modesto, ahora enfatiza la 
novedad de su propio enfoque. Como las canciones (también nomoi), señala, 
todos los discursos o argumentos tienen introducciones, “pero nunca nadie 
enunció un preámbulo de las leyes [nomoi] auténticas las que decimos que son 

78	 Esta instancia es una de las dos únicas ocurrencias de cualquier forma de la palabra philosophia en las 
Leyes.

79	 El ateniense ni siquiera considera, y mucho menos refuta, las afirmaciones hechas más tarde por “sofistas” 
y “retóricos” de que podrían enseñar a sus alumnos cómo persuadir a las personas para que adopten las 
medidas que quisieran como leyes, es decir que aquel que conozca el “arte” puede gobernar completa-
mente sobre la base de la persuasión y, por lo tanto, aparentemente, sin necesidad de fuerza. Sus interlo-
cutores no saben nada sobre las afirmaciones hechas por estos seguidores de los filósofos presocráticos. 
Debido a que sus regímenes no son democráticos, los públicos populares no determinan lo que es ley. 
El ateniense tampoco piensa que tales afirmaciones sean sólidas. Puesto que “el ser humano es incapaz 
de no llenarse de insolencia e injusticia si administra todas sus cosas siendo su propio amo” (Leyes 713c), 
siempre serán necesarios los límites impuestos. 

80	 Sócrates, de otra parte, con frecuencia insiste en intercambios breves, como veremos en el Protágoras 
(334c-335c).

Los filososfos de Platon_20.indd   41Los filososfos de Platon_20.indd   41 8/10/25   10:24 a.m.8/10/25   10:24 a.m.



4242 los filósofos de platónlos filósofos de platón

políticas… ni publicó uno, en caso de haberlo compuesto, como si eso no fuera 
natural… pero la conversación que hemos tenido ahora, tal como me parece, 
indica que lo es” (722e).

Si todos los legisladores previos han actuado como médicos esclavos que dan 
órdenes sin aclarar las razones de estas, ninguna legislación anterior (incluida la 
de las ciudades dorias) ha sido adecuada para gobernar a un pueblo libre. Si las 
leyes adecuadas para un pueblo libre van a existir, los legisladores deben aprender 
cómo y por qué deben usar los preludios. Porque hay una razón para cada ley que 
merece ser llamada así, el ateniense les dice a los viejos dorios que cada ley tiene un 
preludio; “sin embargo, no tendríamos razón si prescribiéramos que se prologaran 
de la misma manera las así llamadas leyes grandes y las pequeñas” (723c). No es 
necesario dar un preludio, por ejemplo, cuando el motivo de la orden es obvio. 
Algunas veces las personas a las que la ley va dirigida no entienden las razones 
de ser de ella. La observación del ateniense de que no todas las leyes necesitan 
preludios sugiere que su propia explicación de las leyes que va a proponer no 
será completa. En la primera y última referencia al propio progreso de quienes 
participan en la conversación en el espacio y el tiempo hacia la cueva de Zeus (el 
lugar tradicional de la fuente de la sabiduría divina y la educación del legislador 
fundador), el ateniense observa que ya es mediodía; han estado hablando desde 
el amanecer. A partir de este momento, él y su sabiduría o el dios (nous) a plena 
luz del sol reemplazarán a Zeus y el crepúsculo de su cueva como la fuente de las 
leyes de la futura colonia.

d. Los límites de los preludios (o la persuasión)

Impaciente con tanta conversación sobre dioses y ancestros, Clinias irrumpe 
e insta al ateniense a proseguir con la conversación. No obstante, en lugar de 
complacer el deseo de su interlocutor de avanzar rápidamente hacia el enun-
ciado de las propias leyes, el ateniense ofrece dos largos monólogos. Por medio 
de la demostración de las formas en que, argumenta, un legislador debe enseñar 
o persuadir a los ciudadanos a obedecer la ley a través de sus propias acciones (o 
ejemplo), así como los discursos, el ateniense le da a Clinias una lección práctica 
de autocontrol, una virtud que Clinias ha demostrado necesitar si va a propor-
cionar mejores leyes para su colonia.81

81	 El ateniense había dado dos versiones de la ley que concierne al matrimonio (Leyes 721e) como un ejem-
plo de la diferencia entre una simple orden y una ley con un preludio: la simple orden de que un hombre 
se case entre las edades de treinta y treinta y cinco años o que pague una multa y sufra una deshonra, y la 
versión dual, en la que la orden está precedida por un recordatorio del deseo de inmortalidad inherente a 
la naturaleza humana que puede satisfacerse al dejar niños, así como a través de la fama. En su impaciencia, 

Los filososfos de Platon_20.indd   42Los filososfos de Platon_20.indd   42 8/10/25   10:24 a.m.8/10/25   10:24 a.m.



1. Utilizar la filosofía presocrática1. Utilizar la filosofía presocrática 4343

En su primer discurso largo, el ateniense exhorta tanto a sus interlocutores 
dorios como a los futuros colonos de estos a que adopten la moderación no 
solo como la mejor y más verdadera forma de honrar a sus propias almas, sino 
también como la forma más efectiva de alcanzar la felicidad. En el segundo, 
esboza una forma de distribuir la propiedad entre los ciudadanos de una manera 
más o menos equitativa y de mantener la distribución a lo largo del tiempo para 
evitar conflictos entre ricos y pobres. Como sugiere el orden de los discursos, el 
ateniense no cree que los sermones de la primera variedad tengan mayor efecto 
en las opiniones y deseos, por no hablar del comportamiento, de la mayoría de 
las personas. Aunque los preludios son necesarios, el ateniense reconoce que 
el discurso persuasivo por sí solo no será suficiente para instituir leyes buenas.

La forma en que la mayoría de las personas no ejercen, pero deberían ejercer, el 
autocontrol es a través de la adquisición de propiedades.82 Por lo tanto, el ateniense 
comienza: “Después de los dioses, el alma es la más divina de todas sus posesiones 
porque es lo que a uno le es más propio”.83 Haciendo eco del énfasis inicial de 
Clinias en la importancia del autodominio, el ateniense observa: “Todo lo que 
se posee es, para todos, de dos tipos. Las cosas superiores y mejores son las que 
gobiernan, mientras que las inferiores y peores son las esclavas… Si digo así, que 
hay que honrar el alma de uno, después de los dioses que son los amos y de los que 
siguen a éstos, hago una recomendación acertada” (726a). Aunque el ateniense 
no lo dice explícitamente, su declaración sugiere que ni los antiguos dorios ni 
sus colonos deben honrar a sus antepasados, porque estos últimos buscaron un 
imperio sin límites. Se encuentran entre los que no asignan correctamente el 
honor, porque creen que se honran a sí mismos o a sus almas cuando satisfacen 
sus deseos en lugar de cuando buscan mejorarse a sí mismos.84

Clinias quizás está demostrando algo de la propensión homosexual por la cual el ateniense había criticado 
las leyes de Creta. Platón nunca permite que sus lectores olviden que el público inmediato al que se dirige el 
ateniense está compuesto por dos viejos dorios y que las leyes de sus regiones no promueven explícitamente 
la moderación. Estos futuros legisladores también se enfrentarían a un público compuesto, en primer lugar, 
por otros dorios mayores y, más tarde, por dorios mayores combinados con personas jóvenes educadas por 
sus leyes. El modelo del maestro de legisladores que presenta es el de un superior que lidera a sus inferiores. 
Este contrasta en gran medida con la libertad y la igualdad que Sócrates dice que deben caracterizar a una 
comunidad filosófica de colegas investigadores.

82	 Cf. Aristóteles, Política 1257b40.
83	 Él enfatiza en la conexión a la propiedad mediante el uso de la palabra oikeiotaton. Como señala Strauss 

(Argument and Action, 66), el ateniense ignora a los padres o antepasados al decir que el alma debe ser 
honrada después de los dioses. Su sustitución o reescritura sub silentio de la tradición continúa.

84	 El ateniense hace una lista de siete clases de falsos honores: el niño que se jacta de su capacidad para 
aprender y está dispuesto a intentar cualquier cosa; el ser humano que se rehúsa asumir la responsabili-
dad de sus propias acciones y culpa a los otros; aquellos que se deleitan en los placeres contrarios a la ley; 
aquellos que no pueden soportar las penurias que son alabadas; aquellos que creen que la supervivencia 

Los filososfos de Platon_20.indd   43Los filososfos de Platon_20.indd   43 8/10/25   10:24 a.m.8/10/25   10:24 a.m.



4444 los filósofos de platónlos filósofos de platón

Después de los dioses y del alma, afirma el ateniense, debemos honrar al cuerpo. 
Y, al describir el “cuerpo honorable”, el ateniense deja claro el carácter y el tema 
de su extenso monólogo. Contrario a lo que ha dicho sobre los “bienes humanos” 
de salud, belleza, fortaleza y riqueza al comienzo del diálogo, él argumenta que el 
cuerpo que debemos honrar es uno regular, no particularmente sano, hermoso 
o fuerte, de modo que la posesión de un cuerpo digno de elogio no le dará a su 
dueño la oportunidad de volverse presumido o imprudente. El ateniense aplica 
el mismo razonamiento a la posesión de dinero. Resumiendo la lección que 
declarará de manera franca al final de su sermón (731e) —que el amor propio 
en exceso es la fuente de toda ignorancia e injusticia— y sugiere que nadie debe 
buscar demasiado de algo para sí mismo o sí misma.85

Al ofrecer su discurso, el ateniense reconoce la eficacia limitada de todos estos 
intentos de persuasión moral. Entendiendo que la mayoría de las personas consi-
deran que las acciones son más persuasivas que las palabras (cf. Apología 32a), 
observa: “Una buena educación de los jóvenes y, al mismo tiempo… no es, sin 
duda, moralizar, sino hacer claramente a lo largo de toda la vida lo que uno diría 
si reconviniera a otro” (Leyes 729b-c). Aunque el ateniense había instado a los 
colonos a honrar a sus antepasados y a soportar la ira de sus padres, ahora aconseja 
a los ancianos que no amonesten a sus hijos (y mucho menos los amenacen con 
la pérdida de su patrimonio), sino que muestren “recato delante de los jóvenes” 
y que se cuiden de no hacer ni decir nada vergonzoso cuando una persona joven 
esté presente (una adaptación de la ley doria que prohíbe el cuestionamiento de 
la ley en presencia de los jóvenes). 

El tirano no es el único que guía a los demás principalmente a través del 
ejemplo. El ateniense le está enseñando a Clinias a convertirse en un maestro 
de legisladores (sus nueve colegas), si no en legislador, principalmente a través 
de su propio ejemplo, tanto en sus actos como en su discurso. Clinias será capaz 
de persuadir a sus conciudadanos de ser moderados y justos solo si él mismo se 
vuelve así. No es posible mentir, incluso si la mentira es saludable (como se sugirió 
anteriormente [663d]). Por el contrario:

La verdad gobierna todos los bienes de los dioses y todos los de los hombres. 
De ella debe participar directamente desde el principio el que va a llegar a ser 
bienaventurado y feliz, para vivir la mayor parte del tiempo siendo veraz. Fiel, 
sin lugar a dudas. El infiel es aquel cuya mentira es voluntaria; el que miente 

es el mayor bien; aquellos que honran a la belleza más que a la virtud, y aquellos que buscan ganancias 
innobles.

85	 Los lectores no deben olvidar que esta falla fue mostrada no solo por los tres reyes dorios, sino también 
por Clinias. 

Los filososfos de Platon_20.indd   44Los filososfos de Platon_20.indd   44 8/10/25   10:24 a.m.8/10/25   10:24 a.m.



1. Utilizar la filosofía presocrática1. Utilizar la filosofía presocrática 4545

involuntariamente es un necio. Ninguno de los dos es envidiable. En efecto, 
sin amigos, el infiel e ignorante, desenmascarado en el transcurso del tiempo, 
se procura a sí mismo una soledad total para la difícil vejez al final de la vida, de 
modo que, vivan sus compañeros y sus hijos o no, igualmente llega a ser su vida 
huérfana en la práctica. (730c)86 

e. Inculcar la moderación al restringir las diferencias en la riqueza

Poniendo fin a su preludio de manera explícita (Leyes 734e), el ateniense parece 
estar listo para abordar las leyes o el régimen. En lugar de hacerlo, vuelve a las 
condiciones previas: la población y la tierra. Así como en el caso de cualquier 
rebaño, observa, también en el caso de cualquier pueblo es necesario que el 
legislador purgue desde el principio a aquellos que no pueden ser criados para 
estar sanos tanto en cuerpo como en alma:87 “De las muchas limpiezas exis-
tentes, unas son más superficiales, otras más radicales, y unas las podría hacer 
el legislador si él mismo fuera un gobernante absoluto, todas las que son más 
radicales y mejores”, a saber, el exilio y la muerte (735d). Dado que tal combi-
nación de conocimiento y poder no está disponible para ellos, tendrán que usar 
uno de los métodos más suaves. Bajo el nombre eufemístico de “colonización”, 
expulsarán a aquellos que no tienen y que están listos para atacar a los que 
tienen.88 Los ciudadanos de Cnosos fundadores de la colonia son oligarcas; 
la razón por la que están estableciendo una nueva colonia, inferimos, es para 
evitar los disturbios domésticos. 

Lo que inicialmente parecía ser un problema de diferentes naturalezas y 
crianzas en el material humano con el que el legislador tenía que lidiar, ahora 
parece ser un problema de la extensión y distribución de la riqueza, así como 
del conflicto de clases al que esta distribución da lugar. El legislador debe estar 
atento no solo a la composición de la población, en términos de sus orígenes, y 

86	 Se dice que la primera afirmación sobre la verdad fue tomada de los pitagóricos (England, Laws ad 1.730CI). 
A diferencia de los pitagóricos, sin embargo, el ateniense argumenta de forma característica sobre la base 
de los resultados en esta vida. Una de las razones es el carácter de su interlocutor. Aunque es viejo, Clinias 
no parece estar tan preocupado con la vida después de la muerte como Céfalo, el anciano interlocutor de 
Sócrates en la República. A Clinias todavía le preocupa dejar su marca en esta vida.

87	 El extranjero eleático hace la misma observación en el Político 308e-9a. Suponiendo conocimiento por 
parte del gobernante, el eleático recomienda la forma más dura pero mejor de purga, la muerte.

88	 El hecho de que Cnosos esté enviando una colonia sugiere que sus legisladores no pudieron resolver o 
manejar los problemas de la oferta y distribución económica. Si los futuros ciudadanos de la colonia es-
taban conspirando en contra de la oligarquía a cargo de la ciudad madre porque no podían alimentarse, 
no es probable que tuvieran una educación musical, mucho menos un entrenamiento en la verdad y la 
justicia. Por lo tanto, no es probable que estuvieran dispuestos a obedecer las leyes de Cnosos trasplan-
tadas a otro lugar.

Los filososfos de Platon_20.indd   45Los filososfos de Platon_20.indd   45 8/10/25   10:24 a.m.8/10/25   10:24 a.m.



4646 los filósofos de platónlos filósofos de platón

a las implicaciones que tiene la ubicación de la ciudad para su defensa y apoyo 
económicos. También tiene que organizar las cosas de tal modo que su gente no 
entre en conflicto económico o de clase, y para eso tiene que determinar el número 
de ciudadanos y la extensión de la tierra necesaria para apoyarlos y defenderlos, 
así como la distribución de esta tierra entre ellos.89 

El ateniense evita la necesidad de abordar la composición específica de la 
población de la colonia al observar (736b) que ahora la están fundando solo en 
el habla, no en la realidad. Por lo tanto, establece una serie de consideraciones 
y recomendaciones generales sin hacer referencia a las personas particulares —
su origen o carácter—, ni a la tierra. Al igual que en el preludio que hablaba de 
honrar al alma, ahora presenta otro extenso monólogo sobre los principios de 
un orden económico que haría posible una ciudadanía virtuosa y respetuosa de 
la ley (las personas que se mueren de hambre no tienen la oportunidad de ser 
virtuosas, pero, como señala el ateniense, las riquezas tampoco hacen a las personas 
virtuosas. Las personas ganan más utilizando una combinación de medios justos 
e injustos que utilizando solo los justos). Él tiene que dar este argumento por su 
cuenta, porque sus interlocutores dorios carecen del conocimiento de los arre-
glos económicos necesarios en la misma medida que carecen del conocimiento 
del alma. Al indicar los arreglos necesarios de forma general, también evita la 
necesidad de criticar las instituciones existentes, especialmente la distribución 
de los bienes económicos, particularmente en Creta o Cnosos. 

Su sugerencia de que haya 5040 divisiones de personas y tierras u hogares parece 
ser, al comienzo, principalmente una cuestión de conveniencia administrativa. 
Él elige el número “que posee en sí la mayor cantidad de divisiones sucesivas”, 
incluyendo todos los enteros entre uno y diez, así como doce. Estas divisiones 
son útiles “para la guerra y todo lo que en la paz está relacionado con tratos y 
contratos, los tributos y las distribuciones” (738a). Sin embargo, la verdadera 
división de la tierra en distritos no debe determinarse simplemente de manera 
abstracta o de acuerdo con los números. Un legislador no debe cambiar ninguno 
de los santuarios, dichos o ritos antiguos, pero debe asegurarse de que cada grupo 
tenga un dios o héroe y debe establecer santuarios en ubicaciones óptimas en 
donde la gente se reúna en celebraciones a intervalos regulares. El propósito de 
tales instituciones no es tanto inculcar la piedad, sino permitir que las personas 
se conozcan entre sí, “ya que para la ciudad no hay ningún bien más grande que 
el que se conozcan entre sí. Donde no hay una claridad mutua en los caracteres y 
actitudes de unos y otros, sino oscuridad, nadie alcanzaría rectamente nunca una 

89	 Debido a que el ateniense contempla explícitamente el control de la natalidad, no entiendo por qué 
Aristóteles Política 1265a38 afirma que, en las Leyes, “Sócrates” no tiene en cuenta la necesidad de regular 
la población, así como la distribución de la propiedad; él sí lo hace (Leyes 737d, 740d-e).

Los filososfos de Platon_20.indd   46Los filososfos de Platon_20.indd   46 8/10/25   10:24 a.m.8/10/25   10:24 a.m.



1. Utilizar la filosofía presocrática1. Utilizar la filosofía presocrática 4747

estimación justa de su valía ni las magistraturas merecidas ni la justicia apropiada” 
(738e). El propósito de la división de la tierra en distritos no es la división por sí 
misma o incluso la distribución; es producir ciertos efectos sobre las actitudes y 
opiniones de los ciudadanos.

El ateniense insiste en que la ciudad que están construyendo es la segunda 
mejor. En el régimen más virtuoso, todos compartirían todo en común (como en 
la República), pero “una ciudad tal, por cierto, ya sea que dioses o hijos de dioses, 
más de uno, la habiten, si viven así, moran en ella siendo felices” (Leyes 739c-
e).90 Uno podría tener la tentación de descartar a la ciudad en la que los amigos 
tienen todo en común como inapropiada porque es imposible para los humanos, 
pero, insiste el ateniense, ese debería ser el modelo. Se aproximarán lo más que 
puedan a este modelo al dividir el terreno en partes iguales de un número que 
nunca cambia, para ser utilizadas por el ocupante actual, quien puede elegir a su 
propio heredero, aunque la tierra sigue perteneciendo a la ciudad.

En contraste con la práctica de la mayoría de las ciudades de ahora, enfatiza el 
ateniense, no están tratando de hacer que la ciudad o sus ciudadanos sean lo más 
ricos posible; eso animaría a los ciudadanos a ser injustos, a ganar a costa de otros. 
El ateniense propone una serie de medidas diseñadas para preservar la distribución 
original, pero, admite, es imposible mantener una igualdad completa.91 Diferentes 
colonos traerán diferentes bienes con ellos; algunos usarán sus recursos mejor que 
otros. Lo mejor que un legislador puede hacer es poner límites a la inequidad. A 
nadie se le debe permitir acumular más de cuatro veces la asignación básica; si 
alguien lo hace, el excedente debe ir para la ciudad. Como en la antigua Atenas 
(698b), habrá cuatro clases. En aras de la eficiencia administrativa y la defensa, 

90	 Esta es una de las dos razones básicas por las que los lectores posteriores han llegado a la conclusión de 
que las Leyes le siguen a la República. Cf. England, Laws 1.4. Es importante recordar, por lo tanto, que 
Pitágoras también les había pedido a los miembros de su comunidad (secta o escuela) que compartieran 
sus propiedades. En la República, Sócrates sugiere que sus tres propuestas más radicales —que las mujeres 
reciban la misma educación y tengan los mismos cargos que los hombres; que todas las cosas se tengan 
en común, y que los filósofos se conviertan en reyes— despertarán “olas” de risa, pero la tercera será la 
que despierte más. Glaucón agrega (474a) que la tercera, la propuesta que parece ser la única exclusiva 
de Sócrates, también generará hostilidad.

91	 Para mantener igual el número y la extensión de las familias terratenientes, los niños que no hereden 
deben ser obligados a casarse o a ser adoptados por otras familias. Si nacen demasiados, se pueden usar 
medios para prevenir o abortar los nacimientos. La ciudad también podría enviar una colonia. Para 
mantener las divisiones de la tierra iguales, los ocupantes no podrán comprarlas o venderlas. Gene-
ralmente, se aconsejará en contra de la empresa comercial o la fabricación de dinero. Al igual que en 
Esparta, los residentes necesitarán un medio de intercambio, pero debe ser de un tipo que solo pueda 
usarse localmente. La ciudad tendrá oro para usar en asuntos extranjeros, pero cualquier ciudadano que 
se encuentre acaparando en privado será castigado. Para mantener la mayor igualdad económica posible 
y evitar que surjan disputas y juicios, a nadie se le permitirá dar una dote o prestar fondos a intereses 
(Leyes 740b-742c).

Los filososfos de Platon_20.indd   47Los filososfos de Platon_20.indd   47 8/10/25   10:24 a.m.8/10/25   10:24 a.m.



4848 los filósofos de platónlos filósofos de platón

la ciudad debe ubicarse lo más cerca posible del centro del territorio, y la tierra 
debe dividirse en doce partes que se extienden desde el centro. Cada parte debe 
ser igual a las otras en productividad, pero no necesariamente en tamaño. Las 
personas también se deben dividir en doce partes. La tierra, entonces, se debe 
dividir en 5040 asignaciones y cada una de estas asignaciones se debe partir en 
dos, de modo que cada hogar pueda tener un lugar cerca del centro de la ciudad 
y otro en la periferia. Todos se sentirán igualmente involucrados en la defensa y 
el mantenimiento de todos.

Recordándoles a los lectores de Platón, si no a sus interlocutores, el carácter 
general en vez de específico de sus recomendaciones, el ateniense enfatiza que 
puede que estas cosas nunca sucedan. Puede que no sean posibles bajo las circuns-
tancias; es posible los ciudadanos no acepten las restricciones que ha recomendado 
sobre el dinero o el parto. Él ha estado hablando “casi como si contara sueños o 
plasmara como en cera una ciudad y sus ciudadanos” (746a-b). 

Al hacer que el ateniense reitere la utilidad de las matemáticas no solo 
para administrar la ciudad, sino también para la educación de los ciudadanos 
—“tanto los [números] que varían en sí mismos como cuantas variaciones 
hay en longitudes y en profundidades, así como también en los sonidos y en 
los movimientos” (747a)—, Platón les recuerda a sus lectores que los anti-
guos dorios no poseen la educación que el ateniense ha indicado se requiere 
para los ciudadanos de sus regímenes, mucho menos para sus legisladores. Los 
viejos dorios carecen de los conocimientos necesarios en matemáticas, insinúa 
(747c), porque sus regímenes sospechan que el estudio del cálculo lleva a la 
falta de liberalidad y al amor al dinero. Ellos deben tomar medidas para evitar 
tal distorsión y el mal uso de los estudios matemáticos en la ciudad que están 
fundando. El ateniense subraya la insuficiencia de la educación y el conoci-
miento de sus interlocutores cuando, dirigiéndose a ellos por su nombre, les 
recuerda “acerca de los sitios, que unos son superiores a otros para engendrar 
hombres mejores o peores y que no hay que legislar cosas contrarias a ellos. Los 
unos por todo tipo de vientos y por calores solares son de naturaleza inusual 
o apropiados, otros por las aguas, otros también por el alimento de la tierra” 
(747d). Para fundar y mantener el régimen que ha recomendado, los legisla-
dores tendrían que estudiar no solo las matemáticas sino también las ciencias 
naturales. En un punto relativamente temprano en este diálogo a los lectores 
se les muestra que esta “ciudad en la palabra” no es más apta para llegar a existir 
a través de la acción inmediatamente contemplada por aquellos que escuchan 
las innovaciones sugeridas que la “ciudad en la palabra” esbozada en la Repú-
blica. Sus fundadores no poseen los conocimientos necesarios. Por ende, en la 
siguiente sección el ateniense dice a sus interlocutores que sus leyes tendrán 
que ser modificadas por aquellos que vengan después.

Los filososfos de Platon_20.indd   48Los filososfos de Platon_20.indd   48 8/10/25   10:24 a.m.8/10/25   10:24 a.m.



1. Utilizar la filosofía presocrática1. Utilizar la filosofía presocrática 4949

2. El régimen: problemas adicionales para el legislador

a. Funcionarios públicos transicionales

El ateniense enfatiza nuevamente la dificultad de fundar una colonia cuando 
aborda el tema del régimen mismo —los cargos y las leyes que administrarán los 
distintos oficiales—. Los colonos no se conocerán entre ellos y, por lo tanto, no 
podrán seleccionar a los que los guiarán sabiamente. Aquellos que sean seleccio-
nados no habrán sido criados bajo las leyes, y por lo tanto no estarán preparados 
para aplicarlas y preservarlas. 

La primera “solución” que propone el ateniense parece obviamente imprác-
tica: él y sus interlocutores mayores deben mantenerse vivos (y en control) de 
alguna manera hasta que la primera generación de jóvenes haya sido educada 
bajo sus leyes y, por lo tanto, haya sido preparada para mantenerlas.92 Después de 
admitir la imposibilidad de esa vanidad (que no contiene tiene la misma dureza 
que la propuesta de Sócrates de expulsar a todas las personas mayores de diez 
años de su ciudad, pero tiene la misma lógica y función), el ateniense propone a 
continuación que la mitad de los primeros “guardianes”, incluido Clinias, sean 
enviados de la ciudad madre de Cnosos y entregados a la nueva colonia. Clinias 
pregunta por qué debe entregarse él y no Megilo o el propio ateniense, y este 
último sugiere que la fundación de esta nueva colonia no es de gran importancia 
para nadie fuera de Creta.93 Lo importante es el modelo de fundación y las leyes 
formuladas, así como las razones para ellos. Una vez ha establecido la manera en 
que los colonos deben seleccionar a sus ciudadanos más destacados para “proteger” 
y mantener las leyes, el ateniense hace una concesión frente a la falta de voluntad 
de Clinias de cambiar de sitio al permitir que los fundadores provenientes de 
Cnosos regresen a su propia ciudad después de ayudar a los colonos a seleccionar 
sus primeros guardianes.94 Los lectores ven un ejemplo del problema que describe 
el ateniense. Aún no ha logrado transferir la lealtad de sus interlocutores de sus 
ciudades nativas a la colonia que están fundando. Todavía tiene que hacer que el 

92	 Imposible o no, la sugerencia final del ateniense de que intenten instituir el Consejo Nocturno para 
establecer y luego preservar las leyes de la ciudad equivale a un retorno a esta primera sugerencia.

93	 “Presuntuosa es Atenas, Clinias, y presuntuosa también Esparta, y ambas se encuentran lejos. Pero para 
ti, lo propuesto está bien en todo” (Leyes 753a).

94	 Morrow (Cretan City, 204-205) toma el hecho de que el ateniense sugiera dos formas diferentes de 
seleccionar a los primeros guardianes como una indicación de que el texto no fue terminado. Él pien-
sa que Platón no había decidido cuál versión guardar y cuál borrar. Morrow no ve la razón de las dos 
sugerencias porque no ve el problema de la sucesión al que el ateniense estaba respondiendo.

Los filososfos de Platon_20.indd   49Los filososfos de Platon_20.indd   49 8/10/25   10:24 a.m.8/10/25   10:24 a.m.



5050 los filósofos de platónlos filósofos de platón

proyecto sea más atractivo para ellos, si él y ellos verdaderamente han de fundar 
un nuevo tipo de régimen.

b. Justicia imperfecta en la asignación de cargos u honores

Una vez más, el ateniense subraya las dificultades con las que los fundadores de 
la colonia se encontrarán (y, por lo tanto, la posible gloria que vendrá al supe-
rarlas). No solo los fundamentos del régimen o sus primeros gobernantes son casi 
necesariamente defectuosos porque carecen de conocimiento de —y educación 
bajo— las leyes, sino que la justicia de cada nombramiento a partir de entonces 
también faltará necesariamente a la justicia política, entendida estrictamente. 
El antiguo dicho de que la igualdad fomenta la amistad es cierto, pero es impor-
tante entender de qué tipo de igualdad se trata. No es la igualdad utilizada para 
medir la longitud y el peso de las cosas, sino lo que Aristóteles más tarde llama 
igualdad proporcional: “Siempre [se les debería dar] mayores honras a los más 
virtuosos” (757c). No obstante, el ateniense reconoce que las comunidades polí-
ticas deben difuminar la distinción entre dar a cada uno lo que le corresponde 
y tratar a todos los ciudadanos como iguales si quieren evitar la guerra civil. 
La distribución equitativa o estable de la propiedad no será suficiente porque 
algunos ciudadanos también desean el honor.95 En la ciudad que están fundando, 
el reconocimiento puro del mérito tendrá que ser restringido mediante la elec-
ción de los más altos funcionarios por sus inferiores en virtud y, en algunos casos, 
por sorteo.96 Para algunos cargos, las consideraciones de mérito están aún más  

95	 Cf. Aristóteles, Política 1267a2. Una vez más, el precedente pitagórico puede ser instructivo. En Cro-
tona, la oposición democrática estaba organizada por un hombre llamado Cilón, de quien se decía que 
no había sido admitido en la escuela del sabio.

96	 El electorado difiere de un cargo a otro. En el caso de los más altos oficiales, llamados guardianes de las 
leyes, las personas que han llevado armas pesadas primero nominan (y luego desafían) a 300 candidatos. 
Estos se reducen a 100 y después a 37 mediante otra serie de desafíos y elecciones. Los oficiales militares 
son nominados por los guardianes, pero pueden ser desafiados por cualquiera que haya participado en 
la guerra o esté listo para hacerlo; estos soldados pasados o potenciales luego seleccionan entre los no-
minados mediante una votación. Los miembros del consejo son nominados y elegidos de acuerdo con 
su clase económica; los que son más ricos son penalizados por no votar, mientras que los más pobres 
son excusados de algunas elecciones. Los sacerdotes y las sacerdotisas se seleccionan ya sea por herencia 
o por suerte, porque se cree que ambos procesos están controlados por los dioses. Puesto que todas las 
cosas y las personas deben ser vigiladas en la mayor medida posible, debe haber una supervisión pública 
y, por lo tanto, supervisores de todas las áreas: ciudad, campo y mercado. Los supervisores de cada una 
de estas áreas son seleccionados de las clases más ricas por una combinación de elección y suerte. Todos 
están obligados a votar, y todos los ciudadanos tienen permitido asistir a la asamblea (que escucharía 
informes de la parte del consejo que recibe a los emisarios extranjeros), pero solo los miembros de las 
dos clases más ricas son penalizados por no asistir. Los oficiales a cargo de los concursos musicales y 
gimnásticos son seleccionados por una combinación de elección y suerte. En un extremo del espectro, 

Los filososfos de Platon_20.indd   50Los filososfos de Platon_20.indd   50 8/10/25   10:24 a.m.8/10/25   10:24 a.m.



1. Utilizar la filosofía presocrática1. Utilizar la filosofía presocrática 5151

reducidas o restringidas por el requisito de que los candidatos provengan de clases 
económicas específicas, especialmente las dos más ricas.97

c. La necesidad de adaptar las leyes “invariables” 
a las circunstancias cambiantes

Porque ellos son ancianos, el ateniense les recuerda a sus interlocutores (770b-c) 
que necesitarán hacer legisladores (nomothetai) de los guardianes de las leyes 
(nomophylakes) que han seleccionado para llevar a cabo sus disposiciones. La 
aplicación o ejecución de las leyes establecidas en circunstancias cambiantes puede 
hacer que estas cambien gradualmente. Para prevenir la corrupción de las leyes 
a través de desviaciones graduales e inadvertidas, los guardianes deben entender 
el fin u objetivo. Todos los esfuerzos deben estar dirigidos a permitir que cada 
miembro de la comunidad —hombre o mujer, joven o viejo— adquiera la virtud 
del alma que corresponde a un ser humano (y así se convierta en un buen hombre 
[anēr agathos]) por cualquier medio posible. No se le debe dar prioridad a nada 
por encima de este fin —ni siquiera a la preservación de la ciudad (770d)—. 

Es evidente que los medios de educar a las personas para que se vuelvan 
virtuosas, es decir, la ciudad y sus leyes, no se pueden sustituir a ni se pueden 
preferir sobre la finalidad. Aun así, la dificultad permanece. Los que tienen 
el poder o la autoridad para establecer la ciudad (Clinias y sus colegas, por 
ejemplo) no han recibido tal educación para la virtud. Para que las asociaciones 
políticas logren alguna vez sus objetivos, alguien no solo tendrá que persuadir 
a los seres humanos que cuenten con virtud o conocimiento incompletos de 
instituir leyes diferentes de aquellas bajo las cuales han vivido. Puesto que 
carecen de la educación necesaria, estos fundadores indudablemente cometerán 

el funcionario más importante de todos, el supervisor de educación, es elegido por los otros magistrados 
por un período de cinco años. En el otro extremo, tantos ciudadanos como sea posible deben hacerse 
jurados, porque aquellos que no comparten el derecho de juzgar no se consideran a sí mismos parte de 
la ciudad (Leyes 768b).

97	 Cuando el ateniense declara, “una elección hecha de esta manera mantiene un punto equidistante del 
orden político monárquico y el democrático, en el medio de los que debe estar siempre el sistema po-
lítico” (Leyes 756e), vemos que el principio “monárquico” que vio representado en Persia no era tanto 
el gobierno de uno, sino más bien el gobierno de aquellos que adquieren poder como resultado de su 
propia virtud, y no porque sean hijos del anterior emperador. Como Aristóteles observa en la Política 
1266a5, no hay un principio “monárquico” o gobierno de uno en la ciudad que esboza el ateniense, a 
menos que uno atribuya ese “papel” o función al dios o al nous. Como Aristóteles argumenta al final del 
libro 3 de la Política, el imperio de la ley es incompatible con, e inferior a, el gobierno de un ser humano 
completamente virtuoso y sabio. A diferencia de los reyes espartanos, ningún cargo, en la ciudad en la 
palabra del ateniense, está reservado o restringido a un grupo específico de ciudadanos por herencia o 
por nacimiento.

Los filososfos de Platon_20.indd   51Los filososfos de Platon_20.indd   51 8/10/25   10:24 a.m.8/10/25   10:24 a.m.



5252 los filósofos de platónlos filósofos de platón

errores y se les escaparán cosas. Sus trabajos tendrán que ser corregidos por 
quienes los siguen, pero estos seguidores también habrán crecido bajo leyes 
parcialmente defectuosas. Parece imposible establecer un conjunto de leyes 
perfecto, y mucho menos mantenerlo en la práctica a lo largo del tiempo. La 
necesidad de educar a los legisladores potenciales y el carácter necesariamente 
defectuoso de la educación de estos persisten.98

d. Los problemas planteados por la generación

En una palabra, el problema que confronta a los legisladores es el de la generación. 
Este problema toma varias formas diferentes.

En primer lugar y más obviamente, el hecho de que haya generaciones significa 
no solo que la composición o la gente de la ciudad está cambiando continua-
mente. El conocimiento extraído de la experiencia pasada debe ser comunicado 
a las generaciones presentes y futuras de manera que les permita ejercer la virtud 
en circunstancias cambiantes. Una aplicación literal o mecánica de las leyes no 
será suficiente; algunos miembros de la próxima generación deben aprender a 
ser prudentes.

Segundo, las generaciones futuras tienen que ser concebidas. Pero la concepción 
requiere la conjunción de hombre y mujer, y también mantener una diferencia 
entre los sexos que una educación en virtud parece diseñada para superar por 
medio de hacer que los miembros de ambos sexos sean lo más parecidos posible. 
De hecho, parece haber una tensión entre la finalidad de la ciudad —hacer que 
todos, tanto hombres como mujeres, sean lo más virtuosos posible— y uno de los 
requisitos básicos para preservar la ciudad —la reproducción—. Esta tensión se ve 
reflejada en una serie de vacilaciones en las últimas especificaciones del régimen 
educativo del ateniense: él a veces insiste en que los hombres y las mujeres deben 
ser tratados exactamente de la misma forma, otras veces sugiere que las mujeres 
deben realizar solo los ejercicios gimnásticos a los que están inclinadas (cf. Leyes 
794d, 795d, 796c, 802a, 804d-805c). Las mujeres están excluidas del servicio 
militar y otros cargos públicos durante los años fértiles. Ellas no participan en 
la vida pública de la misma manera o en la misma medida que los hombres.99 

98	 Cuando el ateniense regresa a lo que ahora llama “el principio de sus leyes” con lo sagrado, la división 
de la tierra en 5040 segmentos señala así el carácter ligeramente defectuoso del número o división; se 
puede dividir uniformemente por todos los números entre 1 y 12, excepto el 11 (Leyes 771b-c). No hay 
un orden o arreglo perfectamente racional de la tierra y la gente en una ciudad. Cf. Benardete, Laws, 
176-182.

99	 Cf. Michael S. Kochin, Gender and Rhetoric in Plato’s Political Thought (Cambridge: Cambridge Uni-
versity Press, 2002), 88-90, 94-96.

Los filososfos de Platon_20.indd   52Los filososfos de Platon_20.indd   52 8/10/25   10:24 a.m.8/10/25   10:24 a.m.



1. Utilizar la filosofía presocrática1. Utilizar la filosofía presocrática 5353

Los requisitos de la procreación plantean otro tipo de dificultad para el legis-
lador. Entre los seres humanos, el impulso sexual no es simplemente instintivo 
o automático. El coito no se produce por una orden. El deseo humano debe ser 
despertado, luego dirigido y controlado. Como indican las leyes que obligan a 
los hombres a casarse antes de los treinta y cinco años, no todos son propensos 
a contraer matrimonio. No todos los humanos se ven atraídos sexualmente por 
los otros de manera igual e indiferente. Los matrimonios en esta ciudad son 
arreglados por familias u hogares, pero el ateniense sugiere que se deben hacer 
concesiones para las inclinaciones individuales. En las celebraciones mensuales 
que permiten a los ciudadanos conocerse, los jóvenes deben bailar con la menor 
vestimenta posible dentro de los límites de la modestia, para que ellos y sus fami-
lias tengan más conocimiento a la hora de seleccionar parejas. Se les debe advertir 
tanto a las personas como a las familias de no contraer matrimonio sobre la base 
de la riqueza. Se debe alentar a los ciudadanos a aparearse con los de disposi-
ciones opuestas (como en el Político, el valiente y apresurado con el moderado y 
lento) para darle a la población de la ciudad un temperamento equilibrado. Sin 
embargo, en contraste con las enseñanzas explícitas de Sócrates en la República 
y el extranjero eleático en el Político, el ateniense reconoce que tales políticas no 
pueden ser legisladas. A las personas no solo les parecería ridículo prohibir que 
los hijos de los ricos se casen con los ricos; se enojarían por el intento de obligarlas 
a aparearse con sus opuestos en carácter incluso más que en riqueza.100

1) Regular las relaciones privadas entre los sexos: cómo utilizar y mantener la vergüenza. 
Una vez que las parejas casadas forman unidades separadas con sus propias casas 
y sirvientes, el problema de la regulación pública del comportamiento privado se 
vuelve más severo, porque la mayoría de las personas se resistirá a la invasión de 
su privacidad (Leyes 799e). Sin embargo, el ateniense afirma que “el que piensa 
promulgar leyes para ciudades y prescribir cómo sus ciudadanos deben vivir practi-
cando las cosas públicas y comunes, pero no cree que de la vida privada deba regular 

100	 La generación también parece ser la fuente de corrupción y decadencia en el mejor régimen de la Re-
pública (546a-547d). Sócrates rastrea la corrupción, sin embargo, a los guardianes que “olvidan” o no 
pueden calcular el “número nupcial”. La existencia de tal número supone que los elementos a combinar 
pueden reducirse de alguna manera a unidades conmensurables. El ateniense no sugiere que haya una 
solución numérica al problema de la generación. Él lo trata más en términos de la preocupación preso-
crática con la atracción entre personas iguales, junto con la repulsión mutua de los opuestos, los cuales 
pueden producir un desequilibrio al concentrar todas las cosas de un mismo tipo en un solo lugar, en 
ausencia de arte. El arte con el que el ateniense intenta remediar el desequilibrio que se produciría en la 
población si pudiera seguir su inclinación natural para casarse y aparearse con semejantes es el arte de 
la persuasión, y el ateniense reconoce explícitamente que el poder del arte de la persuasión o la poesía 
en esta área es limitado.

Los filososfos de Platon_20.indd   53Los filososfos de Platon_20.indd   53 8/10/25   10:24 a.m.8/10/25   10:24 a.m.



5454 los filósofos de platónlos filósofos de platón

ni siquiera lo que sea inevitable… y supone que, aunque deje la vida privada sin 
legislar, querrán vivir respetando las leyes en el ámbito de la vida común y pública, 
no razona correctamente” (780a). El problema que el ateniense ya ha notado en 
el caso de la selección de compañeros es que los deseos y actos privados no pueden 
ser sometidos por completo a una orden o a la compulsión. 

En Esparta, la regulación pública del comportamiento de los hombres no 
impidió que las mujeres se volvieran licenciosas en privado. En Creta, la separación 
de los sexos fomentó la pederastia. Las propuestas educativas del ateniense están 
diseñadas principalmente para contrarrestar, si no completamente para superar, 
los vicios más notables de las ciudades de donde provienen sus interlocutores. Él 
busca aflojar de forma cautelosa y gradual el apego de los ancianos dorios a las 
leyes de sus propias ciudades al guiarlos a contemplar arreglos incluso mejores. 
Inicialmente no asocia la resistencia a la regulación pública con el deseo sexual 
masculino tanto como con la debilidad femenina. Apartándose de la crítica a 
Esparta implícita en las admoniciones y regulaciones diseñadas para prevenir 
la concentración de la riqueza en algunas familias a través del matrimonio, 
una crítica que se vuelve explícita en su discusión sobre el trato a los esclavos, 
el ateniense pacifica a Megilo al elogiar la política de su ciudad de no apoyarse 
en las fortificaciones, sino en la capacitación de los hombres para defenderla.101 
Las comidas comunes que contribuyen a este entrenamiento probablemente 
fueron descubiertas por accidente, pero fueron conservadas cuando la gente vio 
lo mucho que contribuyeron a la defensa común. Aunque nadie lo ha propuesto 
aún, el ateniense sugiere que las comidas comunes también deben extenderse a las 
mujeres. Una ciudad que no entrena a la mitad de sus ciudadanos para contribuir 
a su defensa reduce su fuerza a la mitad. 

101	 La crítica a Esparta con relación a la esclavitud ocurre cuando Megilo vuelve a entrar brevemente en 
la conversación en 776b y el ateniense se dirige a él explícitamente, junto con Clinias, en 778d y 780e. 
El ateniense explica que existe una controversia en torno a la forma correcta de manejar a los esclavos. 
Debido a que los seres humanos se resisten a la esclavitud, algunos argumentan que los maestros deben 
tratarlos con dureza. Sin embargo, a la luz de las revueltas de los ilotas en Esparta y del hecho de que 
los esclavos son miembros del hogar que, en ocasión, han probado ser más fiables que otros miembros 
de la familia, otros instan a la bondad. En lugar de respaldar el extremo severo ni el gentil, el ateniense 
aboga por la moderación —por el bien de los amos más que de los esclavos—. Los ciudadanos no deben 
aprender a ser arrogantes en su tratamiento de sus inferiores. Pero él insiste en que no deben destruir 
el orden de la casa o la disciplina al tratar a sus sirvientes como iguales o bromear con ellos. Aunque 
aboga por la moderación, el ateniense no propone ninguna restricción legal explícita sobre la fuerza 
que un amo puede usar para disciplinar a sus propios esclavos. Sin embargo, después de haber criticado 
la esclavitud espartana, el ateniense elogia la ausencia de muros en Esparta (778b). También nota su 
propia falta de habilidad para seguir un orden enteramente racional en la presentación de las etapas 
o los pasos mediante los cuales se establece una ciudad. No puede haber hogares sin casas, pero él ha 
abordado las partes del hogar y las relaciones que existen entre ellas antes de ocuparse de los edificios. 
Un lector podría preguntar si puede o debe haber casas antes de que haya gente. 

Los filososfos de Platon_20.indd   54Los filososfos de Platon_20.indd   54 8/10/25   10:24 a.m.8/10/25   10:24 a.m.



1. Utilizar la filosofía presocrática1. Utilizar la filosofía presocrática 5555

Para demostrar la forma en que tal regulación podría ser posible, el ateniense 
pide a Clinias y Megilo que consideren cuánto ha cambiado y variado la vida 
humana con el tiempo: en algunos lugares, los seres humanos se han comido 
a otros, como animales; en otros lugares, se han abstenido de comer carne por 
completo. Aunque él no lo dice explícitamente, el mismo rango de comporta-
miento podría encontrarse en las relaciones sexuales humanas, que varían desde 
la abstinencia total hasta el ser omnívoro (que incluye la bestialidad, así como la 
homosexualidad). Las únicas cosas que permanecen constantes en la vida humana 
son los tres deseos básicos de comida, bebida y sexo, y los tres controles de esos 
deseos: el miedo, la ley y el razonamiento verdadero (logos). 

El problema que se hace evidente en las prácticas educativas que el ateniense 
defiende es que el entrenamiento gimnástico destinado a hacer a los ciudadanos 
virtuosos por medio de la superación de su miedo nativo o primario (790e-791a) 
necesariamente debilita uno de los tres controles básicos del deseo humano: la 
vergüenza. Al comienzo de la conversación, el ateniense admitió que la razón es 
débil, por lo que las leyes solo son efectivas si combinan la razón con el placer o 
el dolor. Puesto que la comida, la bebida y el sexo son todos fuentes de placer, el 
fortalecimiento del verdadero razonamiento en forma de ley o de opinión pública 
tenía que venir del dolor —el dolor que resulta de la desaprobación pública o de 
las sanciones físicas y reales diseñadas para hacer efectiva esa desaprobación—. 
Pero, como el ateniense señaló anteriormente (646e-647b), la vergüenza (aidōs) es 
una clase de miedo. En la medida en que los ciudadanos se vuelven valientes y, por 
ende, capaces no solo de soportar el dolor físico sino también de vencer su temor 
a la desaprobación pública, tienden a volverse desvergonzados o inmodestos.102

El ateniense intenta evitar que la formación en valentía produzca un compor-
tamiento desvergonzado de dos maneras. Primero, aunque prescribe los mismos 
ejercicios para hombres y mujeres (a veces), separa los sexos a partir de los seis 
años. Sin embargo, se necesitan medidas adicionales. La separación de los sexos 
puede obstaculizar seriamente, si no impedir por completo, el comportamiento 
heterosexual desvergonzado, pero los miembros de los dos sexos eventualmente 
deben estar expuestos públicamente a la vista de otros para poder elegir parejas. 
Los miembros de los dos sexos no pueden, por lo tanto, permanecer enteramente 
separados unos de otros. Además, como se nos recuerda en la discusión de las 
relaciones eróticas que sigue a la descripción de la educación, la separación de 
los sexos no impide e incluso puede alentar la atracción o el deseo homosexual.103 

102	 El miedo a la vergüenza puede llevar particularmente a los varones a actuar de manera valiente, pero la 
valentía puede hacer que los miembros de ambos sexos sean indiferentes a la vergüenza.

103	 Mientras que Megilo se opone explícitamente a la denigración de su ciudad por parte del ateniense cuan-
do este señala que ninguno de los intentos de darles a las mujeres un régimen diferente al de los hombres 

Los filososfos de Platon_20.indd   55Los filososfos de Platon_20.indd   55 8/10/25   10:24 a.m.8/10/25   10:24 a.m.



5656 los filósofos de platónlos filósofos de platón

Para evitar que los ciudadanos se comporten de manera desvergonzada cuando sus 
vidas sean tan públicas o comunes como sea posible, el ateniense intenta trans-
formar la vergüenza que los seres humanos sienten ante la vista de los demás en 
vergüenza por, o una admisión de, su inferioridad ante los ojos de dios.

2) Supervisar el comportamiento de las mujeres y los niños. Los actos virtuosos no 
son verdaderamente virtuosos si son producto de la coacción (cf. Leyes 730b, 
822d-823a), por lo cual la educación para la virtud no puede ser una cuestión 
de ley (nomos), estrictamente hablando. Al igual que los intentos de persuadir, 
pero no forzar, a las personas para casarse con aquellos que tienen disposiciones y 
fortunas opuestas, las recomendaciones que el ateniense hace sobre la concepción, 
la crianza y la educación de los niños toman la forma de admoniciones o adagios, 
exhortaciones y amenazas de deshonor por medio de la exclusión de ceremonias, 
en lugar de juicios por actos ilegales seguidos de castigos.

Las mujeres y los niños deben ser vigilados por los funcionarios públicos, no 
solo durante las comidas comunes sino también en sus hogares. Las funcionarias 
nombradas por los guardianes de las leyes visitarán los hogares de las parejas de 
jóvenes casados y “por medio de advertencias y amenazas háganlos abandonar su 
error e ignorancia” (Leyes 784c). Si las funcionarias no tienen éxito, informarán 
a los guardianes de las leyes, y si estos no logran persuadir a las parejas jóvenes 
para que cumplan con su deber, su fracaso al reformar a estas personas se hará 
público. Sin embargo, ni la publicidad ni el mando son suficientes para regular 
el cuidado de los bebés una vez nacidos. Las enfermeras no solo se reirían de las 
leyes que les ordenan mecer, pasear y cantar a los recién nacidos para calmar 
sus temores, sino que se rehusarían a obedecerlas. No obstante, los legisladores 
deben intentar persuadir a los amos y ciudadanos libres para que adopten y hagan 
cumplir tales políticas por su cuenta.

La supervisión pública y la instrucción de los niños deben comenzar explíci-
tamente a los tres años. Las mujeres inspectoras deben designar a otras personas 
para recolectar y supervisar los juegos de los niños de tres a seis años de edad 
en los templos del distrito. Desde los seis hasta los dieciséis o veinte años, las 
mujeres jóvenes deben reunirse para aprender el mismo tipo de ejercicios mili-
tares (equitación, tiro al arco, lanzamiento de jabalina, resortera y uso de armas 
pesadas) que aprenden los niños. Los jóvenes de ambos sexos deben aprender a 

—bien sea en Tracia, haciéndolas pastoras o trabajadoras agrícolas, es decir, el equivalente de esclavas, 
en Atenas, haciéndolas administradoras del hogar, o en Esparta, dándoles la misma educación pero no 
las mismas responsabilidades públicas y militares que a los adultos— ha funcionado (805d-806c), Cli-
nias se niega a expresar su propia opinión cuando Megilo y el ateniense coinciden en que las relaciones 
homosexuales deben ser prohibidas (842a).

Los filososfos de Platon_20.indd   56Los filososfos de Platon_20.indd   56 8/10/25   10:24 a.m.8/10/25   10:24 a.m.



1. Utilizar la filosofía presocrática1. Utilizar la filosofía presocrática 5757

bailar, completamente armados y acompañados por caballos, en las procesiones 
en honor de los dioses. Una vez que los ejercicios apropiados y las canciones hayan 
sido determinados por el legislador o los mayores debidamente educados, deben 
ser santificados y nunca se deben cambiar.

3) Reemplazar las leyes con canciones o “juegos”. “Que las canciones [nomoi] se nos 
conviertan en leyes [nomoi]”, anuncia el ateniense (Leyes 799e), lo que equivale 
a decir que nuestras leyes se han convertido en canciones.104 En lugar de ordenar 
la vida de los ciudadanos como si ellos fueran esclavos, con órdenes respaldadas 
por la amenaza del uso de la fuerza (como los regímenes dorios en el pasado), los 
legisladores de la nueva colonia capacitarán a los ciudadanos para que disfruten en 
el cumplimiento de sus deberes cívicos. “Hay que vivir jugando algunos juegos —
elevando sacrificios, cantando y bailando— de manera de ser capaz de hacer que los 
dioses sean propicios y poder rechazar y vencer en la lucha a los enemigos” (803e).

Los ciudadanos de la nueva ciudad pueden creer que son victoriosos porque 
sus oraciones han sido respondidas, pero el ateniense ha demostrado claramente 
que podrán defenderse porque constantemente están practicando las habilidades 
necesarias. Sin embargo, hay una razón para las prácticas que recomienda que va 
más allá de la adoración o incluso una defensa exitosa de la ciudad. Los ciudadanos 
adquieren la moderación o el autocontrol como resultado no solo de las restric-
ciones puestas en su imaginación y sus deseos, sino también de la inculcación de 
la noción de que su destino, como individuos y como comunidad, no depende 
de sus recursos o inteligencia, sino del favor de los dioses.

Si los seres humanos fueran tan maleables como el ateniense sugirió en su 
relato de las variaciones en los alimentos (782a-783a) y el entrenamiento para ser 
ambidiestro (794d-95d), tal régimen podría establecerse. Pero el ateniense nos 
da varias razones para dudarlo. En primer lugar, evitar que ocurra algún cambio 
en las canciones, juegos o prácticas es más difícil de lo que el ateniense admite 
aquí. En su primera discusión sobre la música (796e), también había elogiado la 
práctica egipcia de santificar canciones para prevenir el cambio (656d-657a), pero 
en esa discusión anterior observó que “toda la ciudad no cese nunca de encan-
tarse a sí misma con las cosas que tenemos referidas, continuamente cambiadas 
para que tengan también una gran variación, de modo que los que cantan no se 
harten de los himnos y encuentren placer” (665c). Al convertir las canciones en 
leyes, el ateniense no admite la necesidad de hacer variaciones para evitar que 
los ciudadanos se sientan saciados o aburridos. Tal vez cuenta con que los juegos 

104	 Como nota Pangle, “la palabra griega para ley, nomos, fue también la palabra para una forma de poesía, 
una canción cantada por un coro o por solistas con acompañamiento de la cítara (Cf. 700b)” (Laws, 
526).

Los filososfos de Platon_20.indd   57Los filososfos de Platon_20.indd   57 8/10/25   10:24 a.m.8/10/25   10:24 a.m.



5858 los filósofos de platónlos filósofos de platón

siempre son nuevos para las nuevas generaciones. Al describir los primeros juegos 
de los niños, admite que existe una tendencia natural a inventar o cambiar, una 
observación sugiere que la supervisión de las cuidadoras podría ser más represiva 
de lo que parece al principio. El ateniense también plantea preguntas sobre el 
alcance de la maleabilidad humana cuando insiste (802e) en la importancia de 
distinguir entre las canciones suaves y moderadas adecuadas para las hembras 
y las melodías espléndidas y valientes apropiadas para los machos. Así como es 
necesario preservar dos sexos diferentes para propagar las generaciones futuras, 
la ciudad necesita habitantes que tengan dos disposiciones opuestas. La ciudad 
no sobrevivirá si todos los ciudadanos se vuelven iguales.105 Además, si los ciuda-
danos pudieran ser entrenados o condicionados para volverse tan intrépidos y 
desinteresados como sugiere la imagen de la ciudad en juego del ateniense, ni el 
valor ni la moderación serían virtudes.106

e. La instrucción intelectual

En el libro 3, el ateniense argumenta que las asociaciones políticas deben buscar, 
sobre todo, desarrollar la inteligencia de sus ciudadanos, pero hasta el momento 
no ha incluido tal comprensión en la educación de los ciudadanos de este régimen; 
ha tratado a estos últimos como títeres de los dioses. El ateniense reconoce explí-
citamente la necesidad de la instrucción en escritura, música y matemáticas solo 
después de que Megilo protesta con vehemencia frente a su sugerencia de que 
los seres humanos confunden lo que es verdaderamente serio con lo que no lo es 
cuando tratan la guerra (u otros temas de vida o muerte) como algo serio, en lugar 
de tratar así al dios, quien, en cuanto eterno, es la única cosa verdaderamente seria. 
Para Megilo, esta afirmación constituye una degradación de la raza (803c-e).107

105	 Parece que Aristóteles toma su crítica primaria de Platón en la Política 1260b36-61a32 del propio Pla-
tón. Cf. Michael S. Kochin, “The Unity of Virtue and the Limitations of Magnesia”, History of Political 
Thought 19, n.o 2 (1998): 125-141.

106	 El ateniense afirma (Leyes 800b-802a) que las canciones nunca deben incluir cantos fúnebres o lamentos, 
los cuales sugieren que la muerte es mala o que la gente buena puede sufrir el mal; cualquiera de los dos 
o ambos pueden despertar el miedo o la sospecha de que los dioses no son amables. Todas las canciones 
deben, más bien, tomar la forma de oraciones. Los poetas deben supervisar para estar seguros de que 
estas canciones sean oraciones, que oren por lo que es verdaderamente bueno y que honren a los dioses, 
semidioses y héroes muertos. Al igual que en las tragedias, nadie puede ser considerado verdaderamente 
bueno o feliz (y digno de ser honrado en una canción) hasta que su vida haya llegado a su fin. Una vez 
más, al ateniense le preocupa que se les considere ridículos en su intento de especificar el contenido de 
las canciones (frívolas o poco serias).

107	 Aquí el ateniense demuestra la misma tendencia a denigrar lo meramente “efímero” en la búsqueda de 
conocimiento de, o unión con, lo eternamente inmutable que Aristófanes ridiculiza en el “presocrático” 
sofista “Sócrates” en las Nubes.

Los filososfos de Platon_20.indd   58Los filososfos de Platon_20.indd   58 8/10/25   10:24 a.m.8/10/25   10:24 a.m.



1. Utilizar la filosofía presocrática1. Utilizar la filosofía presocrática 5959

1) Por qué los profesores deben ser “extranjeros”. La enseñanza de las letras y los 
números introduce un elemento “extranjero” en un régimen dorio. Desde el inicio 
del diálogo, se ha contrastado el énfasis que hace el ateniense en la importancia 
de educar ciudadanos inteligentes con la forma en la que los dorios enfatizan la 
importancia de ganar guerras. Ya hemos visto algunas de las razones por las cuales 
el fundador del régimen tendría que tener una educación y una experiencia más 
amplias de las que eran posibles en las ciudades dorias existentes. Sin embargo, no 
es clara la razón por la que el ateniense dice que los instructores deben seguir siendo 
extranjeros después de la fundación de la ciudad. De acuerdo con la advertencia 
que el ateniense dio a los ancianos acerca de proporcionar buenos ejemplos para 
los jóvenes, parece que los maestros también deben ejemplificar la excelencia que 
la educación que dicen proporcionar fomenta. Sin embargo, el ateniense insiste en 
que los ciudadanos deben dedicar cada minuto del día a la adquisición de la virtud. 
Por lo tanto, todas las funciones necesarias, pero no intrínsecamente deseables, 
en este régimen deben ser realizadas por esclavos o por extranjeros. Mientras no 
haya nada parecido a una comunidad filosófica de amigos, la instrucción es por 
el bien de los estudiantes, no de los maestros. Por tanto, estos últimos debe ser 
justamente compensados con el pago por su servicio.108 Pero el hecho de que los 
maestros continúen siendo extranjeros indica que el desarrollo intelectual nece-
sario todavía no se ha integrado completamente en el régimen.109

2) La alfabetización y la introducción de las Leyes como texto. Para hacerse verda-
deramente virtuosos, los ciudadanos requieren instrucción en lectura y escritura, 
música y matemáticas. No obstante, inmediatamente surge una pregunta con 
relación a la escritura: ¿qué texto o textos se debe permitir leer a los ciudadanos? 
Nada serviría mejor como paradigma de la clase de escritura que debería permi-
tirse, sugiere el ateniense, que un registro de la conversación que están teniendo. 
Al exigir a los instructores que conozcan el texto (evaluando el conocimiento 
que estos tienen sobre él) y que lo enseñen, el conocimiento de los principios 
fundamentales del régimen se incorporará a su ciudad en la palabra.

Las dificultades inherentes a esta propuesta comienzan a hacerse evidentes si 
preguntamos quién debe recordar esta conversación, y mucho menos registrarla 
por escrito. Solo si Megilo y Clinias logran que el ateniense se quede, como sugiere 
Megilo al final del diálogo (Leyes 969c), él podría narrar esta larga conversación 

108	 Podemos y debemos notar el contraste con Sócrates, quien, en la Apología, dice enfáticamente que nunca 
le enseñó nada a nadie y por lo tanto no cobraba. 

109	 Sin algo de desarrollo intelectual explícito, admite el ateniense (Leyes 807a-b), el banquete, el canto 
y el baile de los ciudadanos de su régimen, cuyas necesidades son atendidas por extranjeros y esclavos, 
podrían compararse con los animales que se engordan como vacas para el sacrificio.

Los filososfos de Platon_20.indd   59Los filososfos de Platon_20.indd   59 8/10/25   10:24 a.m.8/10/25   10:24 a.m.



6060 los filósofos de platónlos filósofos de platón

a alguien más (como lo hace Sócrates al final del Protágoras) o revisar el registro 
escrito para verificar si hay errores (como se dice que Sócrates hizo en el Teeteto). 
Ninguno de los viejos dorios será capaz de recordar todos los argumentos con 
suficiente precisión o detalle. La mayoría de los ciudadanos que habían estudiado 
la lectura durante apenas tres años entre los diez y los trece años tampoco podrían 
leer y comprender el documento fundador.

“La erudición es peligrosa para los niños” (811b). Se puede asumir que esta es 
una segunda razón para hacer que los instructores sean extranjeros; al ser foras-
teros residentes, tendrán que irse después de veinte años (es decir, dentro de 
una generación). No se debe permitir nada que esté entre el condicionamiento 
completo o la supervisión y la comprensión completa en esta ciudad. 

Cualquier cosa que se encuentre en el medio puede llevar a un ciudadano a 
cuestionar las leyes sin entender las razones de ellas. Comienza a parecer que en 
esta ciudad habrá un pequeño grupo de tutores que entienden los motivos de 
las leyes y otro grupo de ciudadanos, mucho más grande, que básicamente hacen 
lo que se les dice.

3) La música: las Leyes como la mejor y más noble tragedia. Al igual que la alfa-
betización, el ateniense sugiere que la formación musical que reciben todos los 
ciudadanos debería restringirse. Al aprender a tocar melodías simples entre los 
trece y los dieciséis años, los jóvenes no se convertirán en intérpretes expertos, 
sino en buenos jueces de las actuaciones de otros. En la música, así como en las 
producciones literarias, el ateniense distingue a los destinatarios de los originadores.

La distinción entre público e interpretación también lo lleva a reconsiderar 
una parte del entrenamiento gimnástico de los ciudadanos en la danza. Hay 
diferentes tipos de danza: noble, vergonzosa y extática. El ateniense excluye el 
último, compuesto por movimientos desordenados y frenéticos, porque es total-
mente apolítico. Sorprendentemente, a la luz del énfasis anterior en restringir a 
los poetas, el ateniense argumenta que los ciudadanos deberían ver actuaciones 
corales vergonzosas y cómicas. “Pues no es posible comprender lo serio sin lo 
ridículo ni lo contrario sin todo lo contrario, si uno quiere llegar a tener discer-
nimiento, aunque, por otra parte, debe ser capaz de hacer ambas cosas si quiere 
llegar a ser mínimamente virtuoso” (816d-e). Sin embargo, ellos deben aprender 
solo como espectadores. Los ciudadanos no deben imitar y, por lo tanto, arries-
garse a adquirir hábitos bajos; las comedias solo pueden ser interpretadas por 
esclavos o extranjeros. No está claro si se permitirán las obras “serias”.

La respuesta más explícita del ateniense a la objeción de Megilo de que está 
degradando la raza humana llega cuando les dice a los poetas serios, a quienes 
describe como hombres divinos y “excelsos extranjeros” y a quienes se dirige 
como “amigos”, que él y sus colegas dorios también son poetas, creadores “de la 

Los filososfos de Platon_20.indd   60Los filososfos de Platon_20.indd   60 8/10/25   10:24 a.m.8/10/25   10:24 a.m.



1. Utilizar la filosofía presocrática1. Utilizar la filosofía presocrática 6161

tragedia más bella y mejor … posible”. Su ciudad en la palabra es una obra poética 
en la medida en que es una imitación destinada a persuadir a su audiencia de 
que representa “la vida más bella y mejor” (817b). Esa vida no pertenece a un 
individuo, como en la mayoría de las tragedias que nos sido legadas, tanto como 
pertenece a una comunidad. Anteriormente, el ateniense había descrito la vida en 
esta ciudad como un juego —el sacrificio, el canto y el baile en honor al dios— en 
coros. Ahora él describe su trabajo como una poesía o una tragedia serias, tal vez 
porque este incorpora una comprensión del carácter incompletamente racional 
de la vida política, si no de la humana. En contraste con las tragedias escritas 
por otros poetas, la obra del ateniense no describe la conveniencia de alcanzar el 
poder o la riqueza ilimitados —la tiranía— ni hace que el placer de la mayoría sea 
el estándar de excelencia (cf. Leyes 658d). En la medida en que los otros poetas 
trágicos digan algo diferente a esto, concluye, sus obras no serán admitidas.

4) Las matemáticas: dividir explícitamente los pocos de los muchos. La diferencia 
entre lo que unos pocos y la mayoría de los ciudadanos aprenderán se vuelve 
explícita en el caso de las matemáticas. Todos los ciudadanos necesitan saber 
lo suficiente sobre los números y el cálculo, la geometría y la astronomía para 
indicar la hora, realizar un seguimiento del calendario y emprender operaciones 
militares. Solo unos pocos necesitan estudiar líneas, figuras y volúmenes para 
determinar cuáles son conmensurables y cuáles no.110 No todo se puede medir, al 
menos no de acuerdo con un estándar de medición común.111 Pero los pocos que 
aprendan sobre las órbitas de los “dioses”, el sol y la luna, tienen que aprender, 
contrariamente a la opinión griega actual, que los cursos de estas son regulares (y 
por lo tanto matemáticamente calculables).112 Sin embargo, en notable contraste 

110	 Planinc (Prudence, 161) ignora esta distinción al argumentar que Platón pretende que la ciudad repre-
sentada en las Leyes sea simplemente la mejor. Gran parte del argumento de Bobonich de que Platón, 
en sus Leyes, admite que los no filósofos pueden llegar a ser virtuosos también depende de la afirmación 
de Bobonich (Utopia 107-109, 200, 392, 572n57) de que todos los ciudadanos recibirán instrucción 
“sofisticada” en matemáticas y astronomía, aunque Bobonich admite que el ateniense dice (Leyes 818a) 
que solo a unos pocos se les obligará a estudiar estos temas con precisión, como si pudiera haber una 
instrucción “sofisticada” en matemáticas que no fuera precisa.

111	 En otras palabras, el extranjero ateniense no es tan cercano a los pitagóricos como lo es Timeo, por lo 
menos de acuerdo con Taylor, en Commentary on Plato’s “Timaeus”. El ateniense quiere que los pocos 
educados sepan que el mundo no está simple y completamente organizado por el número. En el Menón, 
Sócrates le da a un niño esclavo (!) una lección similar. Sócrates no restringe el público al que le enseña 
de la manera en que lo hace el ateniense. 

112	 Como señala Morrow (Cretan City, 482), las matemáticas necesarias para demostrar la regularidad de 
las órbitas son complejas. Erich Frank, Plato und die sogenannten Pythagoreer (Halle: Niemeyer, 1923), 
15, argumenta que las pruebas necesarias no se desarrollaron hasta la época de Platón. Como hemos 
visto, las afirmaciones sobre el carácter completamente no matemático de los pitagóricos preplatónicos 

Los filososfos de Platon_20.indd   61Los filososfos de Platon_20.indd   61 8/10/25   10:24 a.m.8/10/25   10:24 a.m.



6262 los filósofos de platónlos filósofos de platón

con Sócrates en la República, el ateniense no argumenta que estos pocos deban 
ascender de los que allí son cinco y aquí son tres tipos de estudios matemáticos 
para dedicarse a la dialéctica.113 La palabra ni siquiera aparece en las Leyes. 

f. Los límites de la educación a través del juego 

Posponiendo hasta el final de la conversación la discusión sobre la educación de 
los pocos que conservarán las leyes, el ateniense procede a hacer a una descripción 
resumida de los festivales que organizará la ciudad. Y en su descripción de estos 
festivales las tensiones o problemas fundamentales dentro del régimen educativo 
que ha descrito salen a la luz.

1) Superar el miedo a la muerte con los juegos de guerra. El primer problema 
tiene que ver con el miedo a la muerte. En la programación y dedicación de los 
festivales, urge el ateniense, los dioses del inframundo se deben mantener sepa-
rados de lo celestial y sus celebraciones deben ser relegadas al duodécimo mes, 
el de Plutón. Tal separación, con su contraste implícito de luz y oscuridad, no 
pretende sugerir que la muerte es mala. “Los hombres guerreros no deben tener 
una mala relación con un dios semejante, sino honrarlo, como si fuera siempre 
el mejor para el género humano, pues la unión de cuerpo y alma no es de ningún 
modo mejor que la separación” (Leyes 828d).114 Sin embargo, en su descripción 
de los juegos de guerra en los que los ciudadanos deberían participar durante los 
festivales, al menos mensualmente, el ateniense insiste en que los participantes 
deben estar armados con armas letales, de modo que “el juego no carezca total-
mente de temor, sino que dé miedo y en cierta forma muestre al que tiene buen 
ánimo y al que no” (830e). La valentía frente a la muerte no es una gran virtud 
si la muerte no es temible.

han sido cuestionadas enérgicamente por otros académicos. El llamado del ateniense a una prueba de la 
regularidad matemática de los movimientos de los cuerpos celestes puede ser la primera, pero de ninguna 
manera será la única improbabilidad histórica, si no imposibilidad, que los lectores encontrarán en el 
corpus platónico. Platón les da a sus lectores muchos recordatorios de que los diálogos son producto 
de la imaginación y no informes históricos de eventos reales.

113	 Los tipos de estudio matemático se agrupan en las Leyes según su uso o lección práctica relevante; en 
la República están agrupados más precisamente de acuerdo con las características del objeto de estudio. 
Tanto Laszlo Versenyi, “The Cretan Plato”, Review of Metaphysics 15, n.o 1 (septiembre 1961): 74; como 
Gerhard Müller, Studien zu den Platonischen Nomoi (Múnich: C.H. Beck Verlag, 1951), 22-28, también 
enfatizan la ausencia de la dialéctica en las Leyes al contrastar la educación que el ateniense sugiere con 
la que Sócrates propone en la República. 

114	 Como saben los lectores de los diálogos platónicos, Sócrates hace una afirmación similar el último día de 
su vida; en la República también argumenta en contra de la racionalidad del miedo a la muerte. 

Los filososfos de Platon_20.indd   62Los filososfos de Platon_20.indd   62 8/10/25   10:24 a.m.8/10/25   10:24 a.m.



1. Utilizar la filosofía presocrática1. Utilizar la filosofía presocrática 6363

Nadie nunca ha sugerido que una ciudad organice continuamente batallas 
armadas de ciudadanos con el fin de mantenerlos preparados para defender la 
ciudad de la agresión extranjera, reconoce el ateniense. Otras ciudades no han 
adoptado esa práctica por dos razones: 1) en la mayoría de las comunidades, los 
ciudadanos están demasiado ocupados tratando de enriquecerse para dedicarse 
a tiempo completo a la preparación militar para la defensa común, y 2) en todos 
los demás regímenes, la (egoísta) parte gobernante teme demasiado una rebelión 
por parte de los ciudadanos como para armarlos y entrenarlos para luchar en 
oposición a otros ciudadanos. Al instituir límites estrictos en la adquisición de 
riqueza y al atender las necesidades de todos los ciudadanos, su régimen escapará 
de la mayor fuente de división en el conflicto entre ricos y pobres. Su régimen 
podrá, por lo tanto, inculcar la valentía de una manera sin precedentes al patro-
cinar las batallas armadas entre grupos de ciudadanos.

2) La dificultad de regular el eros humano por medio de la ley. Los deseos eróticos 
de los seres humanos no se restringen tan fácil o efectivamente como sus deseos 
económicos. Los límites en la adquisición de riqueza y la supervisión pública, 
junto con el requisito de entrenamiento gimnástico continuo y los honores 
otorgados a quienes ganan las competencias atléticas, no serán suficientes para 
prevenir la homosexualidad o el adulterio, aunque una ley que prohíba estos 
dos estaría de acuerdo con la naturaleza (Leyes 836c, 839a-b). Por naturaleza, las 
relaciones sexuales dan lugar a la procreación, pero el deseo sexual humano no 
está regulado por la naturaleza. Los seres humanos no consideran el compor-
tamiento de animales inferiores como ejemplar; si bien no existe un legislador 
o una comunidad que considere que el amor homosexual o adúltero sea viril 
y, por lo tanto, trate de alentarlo, ese tipo de relaciones ocurren regularmente. 
El ateniense primero afirma tener un arte (technē) que persuadiría a los seres 
humanos para que se abstengan de tener relaciones extramatrimoniales como 
lo hacen ahora con el incesto —al declararlo aborrecible no solo ante los ojos 
de otras personas, sino ante los dioses—. Sin embargo, admite finalmente, un 
entrenamiento gimnástico riguroso (que lleva a algunos atletas a abstenerse de 
las relaciones sexuales), una apelación al orgullo de la gente (al observar que 
deberían poder ordenar sus propias vidas como lo hacen las aves), y la declaración 
de que tal comportamiento es impío pueden no ser suficiente para controlar los 
impulsos eróticos de un joven apasionado. Si sus ciudadanos son corrompidos 
por “el resto de los griegos y la mayoría de los bárbaros” (840e), los guardianes 
de las leyes tendrán que establecer una segunda ley: el deseo sexual nunca debe 
ser satisfecho sin vergüenza. En apoyo de tal ley, los guardianes pueden apelar 
a la reverencia de los ciudadanos por los dioses, el amor por el honor y el deseo 
no solo por el cuerpo sino por la nobleza del alma en el amado. Tal apelación 

Los filososfos de Platon_20.indd   63Los filososfos de Platon_20.indd   63 8/10/25   10:24 a.m.8/10/25   10:24 a.m.



6464 los filósofos de platónlos filósofos de platón

podría ser considerada una oración más que una orden. La única regulación que 
los guardianes podrían hacer cumplir es

o bien que nadie ose tocar a ninguna persona noble y libre excepto el marido a 
su esposa y no se atreva plantar simientes no consagradas y bastardas en concu-
binas ni, contra la naturaleza, la que no procrea en varones, o bien arrancamos 
totalmente la práctica de mantener relaciones sexuales con varones, mientras 
que, en el caso de las mujeres, si alguien copulara con alguna, que no sea con las 
que llevaron a su casa con ayuda de los dioses y los matrimonios sagrados, sean 
aquéllas compradas o poseídas de algún otro modo cualquiera, si legisláramos 
que esa persona no tenga derecho a las alabanzas de la ciudad, como si de un 
extranjero realmente se tratara. (841d-e)115 

En ambas versiones de la ley, el coito corporal entre varones está prohibido. 
En la primera, se toleraría la amistad masculina en aras de mejorar las almas de 
los amigos; no hay relaciones corporales permitidas fuera del matrimonio. En la 
segunda, las relaciones homosexuales están prohibidas y cualquier adulterio hete-
rosexual conocido es castigado, aunque se reconoce implícitamente que algunos 
ocurrirán en secreto. El deseo sexual humano no puede ser enteramente reprimido 
o controlado, irónicamente, porque no es simplemente instintivo o corporal. 

¿Podrían las propuestas del ateniense evitar que la conducta sexual problemá-
tica característica de Creta y Esparta surgiera en esta ciudad? Como en Esparta, 
las mujeres reciben casi la misma educación que los hombres, pero no prestan 
servicio militar ni ocupan cargos públicos durante la mayor parte de su vida 
adulta. ¿Qué evita que se vuelvan licenciosas en la privacidad que disfrutarán 
entre las comidas comunes mientras los hombres entrenan, pelean o supervisan? 
La regulación pública no solo de la acumulación de la riqueza sino también de 
los alimentos y bebidas limita el comportamiento licencioso en privado, y el 
requisito de las comidas comunes para las mujeres agrega oportunidades para 
una mayor supervisión pública. A partir de los tres años, los hombres vivirían 
en público desde el amanecer hasta el anochecer. Pero si todos los combates son 
defensivos, deberían regresar a sus hogares por la noche a menos que estén en 
servicio de campo, donde serán supervisados por un oficial elegido por la tribu. 
Se supone que los ciudadanos duermen lo menos posible para poder supervisar a 
sus sirvientes (así como, quizás, a sus esposas e hijos). También están las mujeres 
inspectoras. Sin embargo, el ateniense admite que es imposible prevenir comple-
tamente las relaciones sexuales extramatrimoniales —ya sea entre el oficial y los 

115	 El ateniense usa una palabra literal para “fuerza”, biasaimetha, porque no hay persuasión en el caso de 
esta ley. 

Los filososfos de Platon_20.indd   64Los filososfos de Platon_20.indd   64 8/10/25   10:24 a.m.8/10/25   10:24 a.m.



1. Utilizar la filosofía presocrática1. Utilizar la filosofía presocrática 6565

jóvenes que este elija en el campo o entre el amo y las esclavas en el hogar—.116 
Al exigir no solo que los ciudadanos nazcan de padres ciudadanos, sino también 
que ellos mismos engendren otros, el ateniense busca evitar uno de los efectos 
principales del vicio espartano —el agotamiento de la población ciudadana a lo 
largo del tiempo— si no el vicio en sí mismo.117

g. Las limitaciones del régimen

1) La justicia imperfecta: un pueblo dividido de acuerdo con la ocupación y el naci-
miento, en lugar de la naturaleza o el talento. Al haber demostrado que el deseo 
humano puede moldearse, pero no puede estar totalmente controlado por la 
formación educativa, la habituación y la persuasión, el ateniense vuelve a las 
regulaciones económicas que constituyen la base efectiva del régimen. Después 
de su discusión sobre el carácter necesario, pero limitado, de la regulación legal 
del eros humano, no nos sorprende verlo reafirmar la santidad de los límites y 
la necesidad de castigar a quienes los violan. Si el deseo humano no reconoce 
límites, deben aplicarse restricciones. Los límites deben establecerse no solo 
entre las parcelas de tierra, sino también entre los diferentes tipos o clases de 
personas en la ciudad.

Debido a que se supone que los ciudadanos se dedican por completo a la 
búsqueda de la virtud, no pueden practicar ningún otro arte. Tampoco deberían 
permitir que sus sirvientes domésticos o esclavos trabajen como artesanos, es 
decir, que practiquen dos artes o actividades. Puesto que las artes productivas o 
instrumentales no se practican por su propio bien, sino solo por lo que se puede 
ganar de ellas, tales artes deben ser realizadas solo por residentes extranjeros. Estos 
artesanos y comerciantes deben vivir en áreas separadas e irse después de veinte 
años, para que sus prácticas y opiniones no corrompan el comportamiento y las 
actitudes de los ciudadanos.

116	 En una discusión anterior sobre las comidas comunes para las mujeres, el ateniense llegó a la conclusión 
de que “nunca se realizaría quizás con suficiente exactitud, mientras las mujeres, los niños, las casas pri-
vadas y todo eso estuvieran organizados privadamente […]. Pero lo que viene en segundo lugar después 
de aquello… si lo lográramos, se realizaría de una forma muy apropiada” (Leyes 807b).

117	 El ateniense hace explícitos estos requisitos en 930a-d. Cf. Aristóteles, Política 1270a34. En el Banquete 
y el Fedro, Sócrates “cura” el vicio cretense (pero de ninguna manera limitado a esta región) al instar a 
sus interlocutores a que sublimen y, por lo tanto, eleven sus deseos corporales pederastas hasta conver-
tirlos en amistades filosóficas. La doble formulación del ateniense de la ley sobre el eros no descarta el 
fomento de la amistad masculina en aras de la mejora del alma, pero la ignorancia de la filosofía de sus 
interlocutores le hace difícil, si no imposible, sugerir explícitamente tal opción. Los lectores deben de-
cidir, cuando llegan al final del diálogo, si los deseos de Clinias podrían ser satisfechos por la institución 
del Consejo Nocturno. Megilo acepta explícitamente la ley de dos partes del ateniense que regula las 
relaciones eróticas, pero Clinias se abstiene de manera igualmente explícita.

Los filososfos de Platon_20.indd   65Los filososfos de Platon_20.indd   65 8/10/25   10:24 a.m.8/10/25   10:24 a.m.



6666 los filósofos de platónlos filósofos de platón

Cada persona debería practicar un arte, explica el ateniense, porque la 
naturaleza humana apenas permite que alguien haga más de una cosa precisa-
mente. Así, enuncia el principio sobre el cual Sócrates construye su ciudad en 
la palabra en la República, pero aplica ese principio de manera muy diferente. 
En el régimen del ateniense, las tareas no se asignan sobre la base de la aptitud 
natural, como en la República. Las tareas se asignan en función del nacimiento 
(ciudadano, esclavo o extranjero), es decir, de forma accidental (no elegimos 
a nuestros padres) y convencionalmente definida. La división del trabajo no 
se plantea ni se defiende como una cuestión de justicia; es simplemente un 
medio para preservar la relación entre el fin o propósito de la ciudad, el logro 
de la virtud y la provisión de los medios, bienes y servicios necesarios. Pero en 
la medida en que la división de tareas y el estatus que la acompaña no se basan 
en aptitudes o logros naturales y no son justos, los medios institucionales 
que usa el ateniense para suministrar los bienes necesarios para permitir que 
algunas personas se vuelvan virtuosas socavan la finalidad de la organización y 
el funcionamiento de la ciudad —que todos los ciudadanos sean tan virtuosos 
y, por lo tanto, tan justos como sea posible—.

2) La necesidad de castigos. Desde el comienzo del diálogo, el ateniense ha insis-
tido en que los seres humanos no pueden ser gobernados solo por la razón. La 
atracción del placer y la aversión al dolor que compartimos con otros animales 
es demasiado fuerte. Por lo tanto, para poner orden en la vida humana, las leyes 
deben combinar las directivas de la razón con apelaciones al placer en preludios 
persuasivos y respaldar sus órdenes con amenazas de castigo doloroso. Precisa-
mente porque las leyes representan tal combinación de razón y apelación a las 
pasiones, el ateniense, al esbozar su ciudad la palabra, se ha visto obligado a admitir 
que estas por sí solas nunca hacen que los seres humanos sean completamente 
prudentes, inteligentes o virtuosos.

C. Remediar los defectos de la ley per se:  
el problema del thymos

En los últimos cuatro libros del diálogo, el ateniense muestra que las leyes —o 
los legisladores que las formulan y los guardianes que las aplican— deben tratar 
de compensar la diferencia entre la ley y la razón de cuatro maneras diferentes. 
Primero, a la hora de determinar las sanciones para los infractores de la ley, 
esta debe tratar de hacer que ellos se vuelvan justos persuadiéndolos de no 
repetir la infracción, o —si resultan ser intratables— debe tratar de purificar 
la comunidad de quienes la contaminarían exilándolos o matándolos, para así 

Los filososfos de Platon_20.indd   66Los filososfos de Platon_20.indd   66 8/10/25   10:24 a.m.8/10/25   10:24 a.m.



1. Utilizar la filosofía presocrática1. Utilizar la filosofía presocrática 6767

disuadir a otros de seguir el ejemplo de los criminales. Los castigos también 
deben diseñarse para sofocar la ira de los ciudadanos que han sido perjudicados 
y así restablecer la amistad entre ellos y los acusados, si se quiere preservar la 
comunidad. Segundo, los legisladores deben compensar la diferencia entre 
el conocimiento o la inteligencia y la sabiduría de los ancianos que supuesta-
mente está incorporada en las leyes al mostrar el modo en el que la adoración 
de los dioses se basa en un orden natural observable. Si no se proporciona una 
explicación de los fundamentos de las leyes en un orden racional, los jóvenes 
se rebelarán ante la orden de honrar y obedecer a sus mayores simplemente 
porque son mayores, y los ancianos se enojarán con los jóvenes rebeldes. Esta 
división intergeneracional también amenaza la preservación de la comunidad. 
Tercero, puesto que son incapaces de entrenar o moldear a los seres humanos 
por completo, las leyes deben prohibir a los ciudadanos participar en acti-
vidades comerciales que amenacen con despertar su codicia o participar en 
discursos o acciones —desagradar a los niños o ridiculizar a sus compañeros, 
por ejemplo— que de nuevo despierten la ira de los demás. Finalmente, debido 
a que las leyes en sí no comunican de forma clara o completa las razones por 
las que existen, aquellos que están encargados de aplicar y mantenerlas deben 
recibir una educación extralegal. La pregunta que surge es si es posible educar 
a los hombres más jóvenes sin despertar la ira de sus mayores.

1. Por qué son necesarios los castigos 

Como lo indica este bosquejo provisional de los contenidos del último tercio 
del diálogo, la psicología en la que el ateniense ha basado sus sugerencias hasta 
ahora es incompleta. Utilizando su imagen del títere como modelo, ha tratado a 
los seres humanos como si a estos se les pudiera controlar tirando de las cuerdas 
del placer o dolor.118 Él no ha tenido suficientemente en cuenta el enojo (thymos) 
que sienten los ciudadanos hacia los que violan la ley. Él ha asumido que esta ira 
simplemente los haría ansiosos por ayudar a los magistrados a llevar a los criminales 
ante la justicia (Leyes 730d, 731b-d). Él ha admitido que los intentos de regular 
el matrimonio y la crianza de los hijos con leyes despertarían tanto el desprecio 
como la ira de los ciudadanos (773c, 790a) y ha intentado evitar que esto ocurra 

118	 Arthur J. Jacobson, “The Game of the Laws”, Political Theory 27, n.o 6 (diciembre 1999): 769-788, hace 
énfasis en los cálculos del placer y el dolor en las Leyes al analizarlos en términos de la teoría de juegos 
contemporánea. Para una crítica paralela de las presuposiciones psicológicas de la teoría de juegos, véase 
Catherine H. Zuckert, “On the Rationality of Rational Choice”, Political Psychology 16, n.o 1 (1995): 
179-198. 

Los filososfos de Platon_20.indd   67Los filososfos de Platon_20.indd   67 8/10/25   10:24 a.m.8/10/25   10:24 a.m.



6868 los filósofos de platónlos filósofos de platón

al hacer que la regulación de la vida familiar sea un tema de costumbres, en lugar 
de un asunto de derecho con sanciones adjuntas. Ahora admite, aunque solo sea 
indirectamente, que la ira que sienten los ciudadanos por aquellos que, según 
ellos, les han perjudicado amenaza con destruir a la comunidad tanto como, si no 
más que, el amor excesivo por sí mismos que lleva a los seres humanos a tratar de 
tomar más de la parte justa de los bienes comunes. Por lo tanto, las leyes deben 
formularse y hacerse cumplir con miras tanto a mitigar esta ira tanto como a 
prevenir la injusticia que la provoca.119

El ateniense admite que la necesidad de un código penal es en cierta forma 
vergonzosa, pero observa, “dado que no legislamos, como legislaban los antiguos… 
legisladores, que lo hacían para los héroes, hijos de dioses… ahora legislamos 
como hombres para simiente de hombre” (853c). Desde el principio del diálogo 
él ha insistido en que los seres humanos no son receptivos a la regla de la razón 
de manera simple; algunos solo pueden ser controlados con fuerza o, en última 
instancia, asesinados. Ahora dice explícitamente: “Las leyes… surgen, las unas, 
para los hombres de provecho, por enseñarles de qué manera deberían relacio-
narse unos con otros para habitar juntos de manera amigable, pero las otras para 
los que rechazan la educación, porque poseen una índole resistente y en absoluto 
amollecen como para no caer en la maldad integral” (880d-e). Incluso aquellos 
que son educados para convertirse en gobernantes o guardianes de las leyes deben 
ser restringidos por la amenaza de exposición y castigo, porque “no nace ninguna 
naturaleza humana capaz de conocer lo conveniente para hombres en lo que atañe 
al orden político y, conociéndolo, no sólo poder sino también querer hacer lo 
óptimo” (875a). El apego que los seres humanos tienen con ellos mismos y sus 
intereses privados es demasiado fuerte. Si tal ser humano existiera, él o ella no 
estaría sujeto a la ley, porque “en efecto, ni la ley ni ningún orden es mejor que 
la ciencia, ni es justo que la inteligencia obedezca a nada ni sea esclava de nada” 
(875c-d). La razón por la que debemos elegir lo que viene en segundo lugar —el 
orden y la ley, que ven y miran la mayoría de las cosas, pero son incapaces de 
verlo todo— es que no existe una persona completamente inteligente o sabia 
que pueda hacerse cargo. Por lo tanto, el problema que preocupa al ateniense en 
el último tercio del diálogo es: ¿cómo puede la ley no solo educar sino también 
restringir a quienes la hacen y la aplican?

119	 Aunque cita el pasaje relevante del libro 9, Bobonich, en Utopia, no nota el cambio en las bases psi-
cológicas de las leyes. Él mantiene que la comprensión tripartita del alma en la República se ha dejado 
a un lado en las Leyes. Al igual que la razón y el deseo, el thymos está presente en las Leyes. Sin em-
bargo, tiene un estatus algo diferente del que tiene en la superficie del argumento de la República, en 
donde Sócrates argumenta que el thymos sirve para ayudar a la razón en el control de los deseos. En 
las Leyes, el ateniense reconoce que el thymos en sí puede causar disrupciones; por eso busca medios 
para mitigarlo.

Los filososfos de Platon_20.indd   68Los filososfos de Platon_20.indd   68 8/10/25   10:24 a.m.8/10/25   10:24 a.m.



1. Utilizar la filosofía presocrática1. Utilizar la filosofía presocrática 6969

a. Reemplazar la venganza con la reparación y la reconciliación

Debido a que son incapaces de predecir todas las exigencias o prever los efectos 
de todas las medidas que implementen, los guardianes de las leyes deben expe-
rimentar con el funcionamiento y la aplicación de las leyes durante diez años, y 
luego ponerlas en piedra, por así decirlo, al santificarlas. Ya que ni ellos, los funda-
dores, ni aquellos que aplicarán, conservarán y modificarán su trabajo poseen un 
conocimiento completo, el régimen en su conjunto considera al dios (o nous, aquí 
como la destilación de la experiencia práctica) como su primer principio —su 
origen, justificación y meta—. Un residente que roba del templo demuestra su 
incapacidad para aprender esta lección o principio más fundamental. Su crimen 
es tratado como el primer y más serio crimen contra la ciudad, peor incluso que 
sembrar las semillas de la sedición. 

En este, como en todos los delitos menores, el enjuiciamiento y los castigos 
tienen el propósito de ser educativos. En contraste con el juicio de Sócrates por 
la ciudad de Atenas, el ateniense recomienda que los ciudadanos acusados de 
estos crímenes no sean juzgados por una asamblea popular sino por un “tribunal 
supremo” más informado y experimentado compuesto por guardianes de las 
leyes junto con jueces seleccionados de otros tribunales inferiores. Tanto los 
argumentos como los veredictos de los jueces deben presentarse en público a lo 
largo de tres días; no habrá un veredicto inmediato, posiblemente basado en la 
emoción. La razón deliberativa debe gobernar. Si la persona condenada es un 
esclavo o un extranjero, será azotado y su rostro desfigurado antes de ser asesinado 
y su cuerpo desnudo será arrojado más allá de las fronteras; si es un ciudadano, no 
se le desfigurará, sino que simplemente será asesinado y desechado de la misma 
manera, sin fama, para servir como ejemplo negativo para otros. Tales castigos 
benefician a la ciudad de dos maneras, explica el ateniense; ambos disuaden a 
otros de comportamientos similares y liberan a la ciudad de personas malas. 
Sin embargo, los lectores de Platón deberían observar la tensión entre las leyes 
formativas y las punitivas del régimen. La educación que el ateniense prescribió 
pretendía superar el miedo a la muerte y así hacer que los ciudadanos fueran 
valientes, pero vemos que la ley penal depende de la persistencia de ese temor en 
los corazones de todos.

Después de abordar el robo del templo, el ateniense se dedica a tratar todo robo 
de manera sumaria. Si son condenados, los ladrones deben pagar a sus víctimas 
el doble del valor de lo que han robado. La prisa y la simplicidad con las que 
inicialmente trata el crimen y el castigo de este reflejan la creencia del ateniense 
de que todo crimen es involuntario, resultado de un error en el juicio; estos 
errores tienen su origen en el amor propio que lleva a la mayoría de las personas a 
preferir sus propios placeres y, por lo tanto, a buscar los medios para satisfacerlos 

Los filososfos de Platon_20.indd   69Los filososfos de Platon_20.indd   69 8/10/25   10:24 a.m.8/10/25   10:24 a.m.



7070 los filósofos de platónlos filósofos de platón

(dinero) a expensas del bien común. Clinias señala que casi todos los legisladores 
diferencian los delitos y los castigos en términos tanto de la importancia de los 
objetos como del carácter del criminal. Pero el ateniense le recuerda que “la ley 
nunca se ha hecho correctamente” (Leyes 857c). El modelo ha sido el del médico 
esclavo que da órdenes con amenazas de sanciones por incumplimiento, en lugar 
de tratar de educar a sus pacientes para que sigan su consejo voluntariamente. 
Aquellos que establecerían leyes deben ser educados. Admitiendo, en efecto, el 
carácter defectuoso de sus propios esfuerzos hasta este punto, el ateniense les dice 
a sus interlocutores, “nos estamos convirtiendo en legisladores, pero, en cierta 
medida, no lo somos todavía” (859c). Gracias a su concepción errónea de la ley 
como orden y no como educación, prácticamente todos los legisladores pasados 
—poetas tales como Tirteo y Homero, así como los estadistas como Licurgo y 
Solón— han distinguido erróneamente entre delitos voluntarios e involuntarios. 
Al igual que Sócrates, el ateniense insiste en que nadie se hace daño de buena 
gana y en que ser injusto es hacerse daño a uno mismo. La penalización prác-
ticamente automática que se deriva de la injusticia (716b, 728b) es ser privado 
de la compañía de personas buenas y obligado a asociarse con otros personajes 
malos. Esa pena virtualmente automática o divina se refleja, si no se duplica, en 
las penas de exilio o muerte que propone el ateniense.120

En lugar de tratar de distinguir los delitos voluntarios de los involuntarios, 
los legisladores deberían distinguir el perjuicio (blabē) de la injusticia (adikia), es 
decir, separar el daño sufrido del carácter de quien lo causó. En casos de lesiones, 
la ciudad debe intentar compensar a la víctima de tal manera que se restablezca 
la amistad entre ella y el agresor. En casos de injusticia, la ciudad debe intentar 
primero curar a los malhechores o, si resultan incurables, expulsarlos. Incluso en 
el caso de la injusticia, el propósito del castigo no es simplemente “rehabilitar” al 
criminal; es restablecer las buenas relaciones o la amistad entre los ciudadanos.121 
El ateniense define la injusticia como “la tiranía del coraje en el alma y el miedo, 
el placer y el dolor, las envidias y los deseos… mientras que, en lo que hace a la 
opinión acerca de lo óptimo, hay que decir que es justo todo lo que se haga de 
la forma en que la ciudad o ciertos particulares piensen que se dará lo óptimo 
siempre que esa opinión se imponga en las almas… aunque se produzca algún 

120	 El encarcelamiento también representa una forma en que los individuos problemáticos son removidos de 
la sociedad de los buenos ciudadanos. Si, como afirma Stalley (Introduction, 138), Platón fue el primero en 
sugerir tal pena (la cual las autoridades griegas no usaban como una pena per se, aunque encarcelaban a las 
personas que esperaban el juicio), él está extendiendo el principio general.

121	 La mayoría de comentaristas sobre esta sección no han reconocido la segunda función del castigo. Véa-
se, por ejemplo, Trevor Saunders, “Penology and Eschatology in Plato’s Timaeus and Laws”, Classical 
Quarterly 23 (1973): 232-244; y Stalley, Introduction, 137-165, aunque Stalley enfatiza, a diferencia de 
Saunders, que las penas no apuntan simple o únicamente a curar al criminal. 

Los filososfos de Platon_20.indd   70Los filososfos de Platon_20.indd   70 8/10/25   10:24 a.m.8/10/25   10:24 a.m.



1. Utilizar la filosofía presocrática1. Utilizar la filosofía presocrática 7171

daño” (864a), si bien, señala, muchos consideran que este último es un ejemplo 
de injusticia involuntaria. Debido a que las leyes humanas nunca son únicamente 
producto del conocimiento, sino que siempre involucran la opinión y, por lo 
tanto, la posibilidad, si no la probabilidad, de errores en la aplicación, si no en la 
articulación, el ateniense reconoce que la ley nunca podría considerarse justa si 
la justicia exigiera conocimiento de lo que es correcto sin errores.

En la discusión sobre los delitos violentos, vemos que el problema que enfrenta 
un legislador al diseñar un código penal no es simplemente cómo tratar o curar al 
criminal. La ley también debe reconocer que se cometió un error para satisfacer 
la posible ira de las víctimas y sus familias. Por esta razón, incluso las lesiones 
no pueden ser compensadas simplemente por una devolución en especie; las 
víctimas deben recibir algo más. El asesinato plantea una dificultad particular. 
Tomar la vida de alguien puede parecer una forma especialmente atroz de robo, 
pero ¿cómo podría compensarse ese robo no solo una sino dos veces? En el caso 
de los esclavos, podría ser posible reembolsar al propietario el doble del valor de 
mercado de su propiedad perdida. Sin embargo, eso no sería posible en el caso 
de un ciudadano y su familia (aunque algunos teóricos contemporáneos de la 
elección pública creen que se puede establecer un precio para cualquier cosa). 
En lugar de considerar la muerte de un conciudadano como un perjuicio que 
requiere una compensación, el ateniense distingue las causas de la muerte en 
términos de grados de injusticia. Los castigos varían en consecuencia, aunque 
el ateniense no siempre explica las razones. Aquellos que maten en el desem-
peño de su deber público —por ejemplo, participando en juegos de guerra— 
no deben sufrir penalidades, sino simplemente someterse a una purificación 
ritual (los muertos han sido sacrificados por el bien de la comunidad, no por los 
deseos egoístas del perpetrador). Los médicos cuyos pacientes mueran a pesar 
de los esfuerzos para curarlos serán declarados por ley como no contaminados 
(presumiblemente para que los médicos sigan siendo capaces y estén dispuestos 
a intentar curar a otros). Los ciudadanos que maten accidentalmente a otras 
personas libres deben mantenerse alejados de los lugares frecuentados por sus 
víctimas involuntarias durante un año (para que no despierten los recuerdos y la 
ira de los que amaron a los fallecidos). Aquellos que maten con ira deben sufrir 
la deshonra del exilio, pero se les permite regresar en dos años si mataron con 
rabia inmediata y en tres años si el asesinato fue premeditado. A pesar de que 
la injusticia no es, estrictamente hablando, involuntaria, el ateniense reconoce 
que la ira efectivamente atrapa a las personas. La sanción constituye un período 
de enfriamiento no solo para el perpetrador, sino también para los amigos y 
familiares de su víctima. El objetivo deseado es una reconciliación. El grado en 
que el ateniense subordina los medios a los fines se ve reflejado en la relativa 
indulgencia con la que trata los crímenes capitales violentos. Sin embargo, esa 

Los filososfos de Platon_20.indd   71Los filososfos de Platon_20.indd   71 8/10/25   10:24 a.m.8/10/25   10:24 a.m.



7272 los filósofos de platónlos filósofos de platón

indulgencia tiene límites. Si el perpetrador repite su crimen, debe ser desterrado 
permanentemente.122 El ateniense también reconoce que cuando ocurren asesi-
natos dentro de las familias, la reconciliación es improbable. Los que matan a 
niños, hermanos o cónyuges no solo deben ser desterrados, sino que también 
deben separarse de sus familiares cuando regresen. Los que matan a los padres, 
incluso en defensa propia, deben ser asesinados. Después de los dioses y los 
semidioses, los ancestros de uno son sagrados.123 De hecho, vemos cada vez más 
que en la medida en que las leyes no están y no pueden estar basadas únicamente 
en la razón o el conocimiento, la edad, con su supuesta experiencia superior, se 
convierte en el sustituto.

Aquellos que matan a otros para satisfacer sus propios deseos o por envidia 
reciben un trato más severo que los que matan en ataques de rabia, porque los 
deseos y la envidia tienden a ser más calculadores y a durar más tiempo. Tales 
crímenes parecen ser voluntarios; según el ateniense, son más injustos y, como 
el miedo, tienen motivos más comunes, que deben ser contrarrestados con más 
fuerza. Los asesinatos cometidos por deseo o envidia deben tratarse de la misma 
manera que el robo del templo; deben ser juzgados por el mismo tribunal y tener 
los mismos castigos. Los crímenes en aras de la ganancia representan la misma 
inversión de los principios fundamentales del régimen: poner el amor propio y el 
placer por encima de la virtud y del (los) dios(es). La pena es la muerte o el exilio 
perpetuo porque no existe la misma esperanza de que el calor de la ira se enfríe 
con el paso del tiempo, o de que haya una reconciliación a largo plazo entre el 
criminal y los que ha perjudicado. 

La pena por el asesinato de un miembro de la familia a sangre fría es aún más 
grave. Alguien que sea condenado por matar a un familiar no solo debe ser conde-
nado a muerte; él o ella también debe ser privado de su identidad individual, 
localizable en la familia. Tras la ejecución, el cuerpo desnudo debe ser llevado 
a un cruce determinado fuera de la ciudad, donde cada uno de los magistrados 

122	 Sospechamos que el delincuente reincidente es desterrado en lugar de ser asesinado, para que no haya 
una excusa para comenzar un ciclo de asesinatos en venganza.

123	 Al leer esta sección, vemos que el ateniense responde a muchos de los problemas dramatizados en las 
tragedias —el asesinato por parte de Agamenón de su hija, el de Agamenón por parte de Clitemnestra, 
el de Clitemnestra por Orestes, el homicidio furioso por parte de Edipo de su propio padre, el de Medea 
de Jasón y a sus hijos, y la batalla por Tebas de Polinices y Etéocles—. El ateniense no nombra ni cita 
ninguna de estas obras, en parte porque las obras que todavía existen son posteriores a la fecha dramática 
de las Leyes. Sin embargo, las historias se conocían y la presentación del código penal del ateniense es 
más bien explícitamente una crítica a la comprensión de la justicia como retribución (como fue criticada 
por Esquilo en su Orestiada). Las indicaciones del ateniense —y estas son incompletas— de la forma 
en que estos problemas podrían resolverse a través de la ley podría ser otra razón por la que reclama que 
las Leyes son “la tragedia más bella y mejor”. 

Los filososfos de Platon_20.indd   72Los filososfos de Platon_20.indd   72 8/10/25   10:24 a.m.8/10/25   10:24 a.m.



1. Utilizar la filosofía presocrática1. Utilizar la filosofía presocrática 7373

debe tirar una piedra a la cabeza (y así borrar la cara, la característica más identi-
ficable) y el cuerpo luego debe ser llevado a las fronteras del país, donde debe ser 
arrojado, sin enterrar. Alguien que se niegue a reconocer los lazos familiares no 
tiene lugar en esta ciudad. Un suicida, al no haber dañado a otro, será enterrado, 
pero en un lugar sin compañía ni identificación. Las bestias e incluso las cosas 
sin vida que accidentalmente causen la muerte de un ciudadano también serán 
(si bien cómicamente) procesadas y, si son declaradas culpables, son asesinadas 
y expulsadas —presumiblemente para satisfacer la ira potencial de la familia 
en duelo (se sabe que los seres humanos, de manera irracional pero iracunda, 
patean las heces con las que se han tropezado)—. Debido a que la familia, con sus 
vínculos afectivos y económicos, es la unidad fundamental del régimen, aquellos 
que matan a los intrusos para preservar sus propiedades, esposas o hijos de un 
ataque deben ser tan inocentes como los soldados que defienden la ciudad de los 
ataques sorpresivos que vienen del extranjero.

b. Imponer el respeto por los mayores

El ateniense había admitido de paso que los ciudadanos de su régimen proba-
blemente nunca serían perfectamente criados y educados mientras existieran 
los hogares privados (Leyes 807b). Sin embargo, en su descripción del código 
penal, ahora indica que donde hay hogares privados la integridad de estos debe 
preservarse, sobre todo, porque son la fuente no solo de la existencia individual, 
sino también de la preservación del régimen. A pesar de que había argumentado 
anteriormente (729b-c) que los mayores deberían educar y educarían a los jóvenes 
de forma efectiva con el ejemplo más que con el precepto, su código penal deja en 
claro que los jóvenes no tienen derecho a resistirse a las exigencias irrazonables 
o incluso a los daños corporales a manos de sus padres. 

Al pasar de los actos violentos que causan la muerte a la cuestión de las heridas, 
el ateniense les recuerda a sus interlocutores que la necesidad de leyes surge de los 
límites de la inteligencia humana y nuestra incapacidad de liberarnos por completo 
del amor propio. Debido a que los tipos de lesiones o heridas que las personas 
pueden infligirse mutuamente son tan numerosos y variados, es imposible que los 
legisladores especifiquen todas las respuestas o remedios apropiados. El ateniense se 
limita, entonces, a enunciar dos o tres principios básicos. Primero, si tales disputas 
deben resolverse en el tribunal, la constitución y el carácter de los procedimientos 
judiciales deben reflejar el régimen. En los buenos regímenes compuestos por ciuda-
danos bien educados, los procedimientos y juicios deben ser tan públicos como 
sea posible. Sin embargo, si los ciudadanos y los jueces que estos seleccionan no 
están bien educados, dicha publicidad producirá resultados aún más injustos. En 
segundo lugar, aunque las heridas en cierta medida pueden tratarse como lesiones, 

Los filososfos de Platon_20.indd   73Los filososfos de Platon_20.indd   73 8/10/25   10:24 a.m.8/10/25   10:24 a.m.



7474 los filósofos de platónlos filósofos de platón

y se puede compensar a los individuos, las familias y la ciudad por la pérdida, en 
el caso de las familias, las heridas deben tratarse como delitos capitales y ser casti-
gados con la muerte o el exilio. Como indica la necesidad de que los guardianes de 
las leyes reorganicen o elijan una familia sucesora para administrar cada una de las 
5040 parcelas cuando un jefe de familia muere sin dejar un heredero, aquel que 
ataca a la familia ataca o perjudica la base del régimen.

En la República Sócrates intenta convertir a la ciudad o a sus guardianes en 
una gran familia (si bien no individual) al instituir una comunidad de mujeres 
y niños; en las Leyes, el ateniense intenta convertir a la ciudad en una gran 
familia con respecto al castigo. Al haber admitido la imposibilidad de que los 
seres humanos compartan todas las propiedades, así como la imposibilidad de 
controlar por completo la atracción erótica y las relaciones sexuales, el ateniense 
recurre a una regla generalizada de los ancianos y a una aplicación generalizada 
de la misma. Concluye su discusión sobre el castigo declarando:

Es necesario que todo hombre, joven y mujer piense siempre acerca de esto que 
lo más anciano es tenido en mucha más honra que lo más joven tanto entre los 
dioses como entre los hombres que van a salvarse y a ser felices. Es vergonzoso 
y odioso a dios ver que en una ciudad uno más joven maltrata a otro mayor. 
Por el contrario, para todo joven es conveniente soportar con buen ánimo la 
ira de un anciano que lo golpea, depositando esa honra para su propia vejez… 
Todo habitante debe respetar al mayor que él tanto en sus obras como con su 
palabra. (879c)

Todas las personas tienen la responsabilidad no solo de respetar, sino de 
defender a cualquier miembro de una generación anterior como si esa persona 
fuera un padre o una madre.

Siempre que una persona ose golpear a un padre, una madre o a los padres o 
madres… sin ser presa de un arranque de locura, el que se tope con esa situación 
deberá ayudar… y el meteco extranjero que preste ayuda debe ser invitado a los 
asientos de honor en los certámenes, pero si no ayuda, sufra exilio perpetuo de 
la región… El esclavo, si ayuda, obtenga la libertad, pero si no lo hace, sea cas-
tigado con cien azotes… Si alguien resultare culpable del delito de malos tratos 
a los padres, primero sufra destierro perpetuo de la ciudad en la parte restante 
del país y tenga prohibido frecuentar todos los templos. (881b-d) 

La pertenencia o la participación en esta ciudad depende, en última instancia, 
del respeto demostrado a los ancianos. Nadie se deberá asociar de ninguna manera 
con una persona que no muestre tal respeto.

Los filososfos de Platon_20.indd   74Los filososfos de Platon_20.indd   74 8/10/25   10:24 a.m.8/10/25   10:24 a.m.



1. Utilizar la filosofía presocrática1. Utilizar la filosofía presocrática 7575

2. Hacer obligatoria la enseñanza pública sobre los dioses

En la medida en que un requisito de que los jóvenes respeten y obedezcan a sus 
mayores —sin cuestionamientos ni objeciones— se convierte en el principio 
operativo del régimen, la insolencia que los jóvenes a veces muestran hacia los 
dioses, la ley y sus padres se convierte en la amenaza más directa e inmediata al 
orden civil. Ya que nadie que cree en los dioses de la forma en que las leyes lo 
requieren nunca ha realizado una acción impía, sugiere el ateniense, los funda-
dores necesitarán persuadir a los jóvenes para que crean a) que los dioses existen, 
b) que cuidan de los asuntos humanos, y c) que no pueden ser sobornados.

a. Por qué es necesaria una defensa  
filosófica de la creencia en los dioses

Clinias no puede imaginar por qué alguien negaría que los dioses existen: 
“En primer lugar están, por cierto, la tierra, el sol y todos los astros, así como 
el hermoso orden de las estaciones, dividido en años y meses, y también que 
todos los griegos y bárbaros creen que los dioses existen” (Leyes 886a). Clinias 
no parece recordar que él mismo pensó que la historia del origen divino de las 
leyes de Creta era la más justa, pero que no era necesariamente cierta. Tampoco 
parece recordar que había pensado (821c) que algunos de los cuerpos celestiales 
se mueven errantes. El ateniense lo ha persuadido de que el origen de las leyes del 
régimen que proponen se puede encontrar en el dios, el nous, y de que aquellos 
que saben pueden probar que los cuerpos celestes se mueven en cursos regulares. 
El ateniense le dijo a Clinias, de hecho, que negar esto constituía una blasfemia. 
Por lo tanto, Clinias no se refiere a Zeus ni a ninguna otra deidad olímpica al 
objetar a los jóvenes ateos. Él ya ha aprendido mucho de su conversación con el 
ateniense. Sin embargo, le informa ahora el ateniense, su aprendizaje no es sufi-
ciente para permitirle comprender la dificultad fundamental.

Hay escritos que están prohibidos por sus ciudades virtuosas y que describen el 
nacimiento de los cielos y otras cosas, incluidos los dioses. Aunque no elogiaría los 
efectos que estas historias tienen sobre el respeto que se muestra hacia los padres, 
el ateniense no propone prohibir las historias sobre batallas entre padres e hijos o 
sobre las relaciones incestuosas de estos con madres y hermanas, como sí lo hace 
Sócrates en la República. Por el contrario, de acuerdo con el respeto general que 
se debe mostrar a los mayores, el ateniense sugiere que lo que pertenece a la anti-
güedad se debe dejar en paz y solo debe ser discutido de cualquier manera que sea 
agradable para los dioses. Al legislar para la nueva colonia, él y sus interlocutores 
deberían preocuparse por un nuevo tipo de enseñanza, una forma de ignorancia que 
parece ser la mayor sabiduría y tiene muy malos efectos. Los escritos más antiguos 

Los filososfos de Platon_20.indd   75Los filososfos de Platon_20.indd   75 8/10/25   10:24 a.m.8/10/25   10:24 a.m.



7676 los filósofos de platónlos filósofos de platón

muestran a los dioses actuando de manera cuestionable, pero no convencen a los 
jóvenes de que el sol y la luna son piedras, incapaces de pensar en las preocupaciones 
humanas. Los escritos más antiguos podrían llevar a sus lectores a preguntarse si los 
dioses son justos, pero no los guían a creer que los dioses no existen. Para persuadir 
a un joven ateo de que está equivocado, el ateniense y sus interlocutores tienen que 
refutar argumentos nuevos. Más que atribuir la misma comprensión fluctuante del 
cosmos tanto a los poetas como a la mayoría de los otros filósofos, como lo hace 
Sócrates en el Teeteto, el ateniense los distingue claramente.

En la medida en que él y sus compañeros están preocupados principalmente por 
prevenir comportamientos insolentes o impíos por parte de los jóvenes, uno podría 
haber pensado que (como Sócrates en la República y las ciudades dorias) el ateniense 
se habría preocupado más por la propagación de las historias que muestran a dioses 
involucrados precisamente en los tipos de actos insolentes que amenazan tanto el 
orden político como el familiar —y que, por lo tanto, dan malos ejemplos— que 
por las doctrinas cosmológicas. El hecho de que el ateniense se enfoque en estas 
últimas refleja su convicción, anunciada desde el comienzo del diálogo, de que la 
legislación debe fomentar la inteligencia de los ciudadanos ante todo. Si bien los 
legisladores tienen que persuadir a sus conciudadanos para que obedezcan las leyes 
apelando a sus pasiones y también a su razón, las leyes no lograrán su objetivo final 
si mantienen a los ciudadanos perpetuamente en la oscuridad al decirles “mentiras 
nobles”. A diferencia de Clinias, el ateniense sabe que los “mitos” que los legisla-
dores de antaño solían usar para legitimar sus regímenes habían sido sometidos a 
críticas escépticas que privan a todas las leyes y regímenes de cualquier base, excepto 
la fuerza.124 Clinias tenía dudas sobre la veracidad de la historia que concierne a los 
orígenes de las leyes de su ciudad, aunque no estaba dispuesto a declararlas como 
tales o en público. Al preguntar a sus interlocutores cómo pueden argumentar 
contra el ateo sin ira (mē thymō[i]) el ateniense señala el problema político, en 
lugar del puramente intelectual (887d). Los ancianos estadistas tales como sus 
interlocutores tienden a enfurecerse no solo con los jóvenes, quienes se atreven a 
cuestionar la veracidad de las historias que han oído desde pequeños a sus padres, 
sino también con aquellos que les enseñan los motivos para dudar.125

Al igual que en sus preguntas iniciales sobre la fuente de las leyes de Creta, 
el ateniense intenta evitar despertar la ira de sus interlocutores dorios mediante 
el discurso indirecto. Les exhorta a que hablen gentilmente al joven ateo que 
imaginan. Él le asegurará al joven que no es el primero en negar que los dioses 

124	 Véase, por ejemplo, el cuento sidonio sobre la fundación de Tebas al que el ateniense se refirió anterior-
mente (Leyes 663e).

125	 Cf. la excelente discusión de este problema desarrollada por Thomas Pangle, “The Political Psychology 
of Religion in Plato’s Laws”, American Political Science Review 70, n.o 4 (diciembre 1976): 1059-1077.

Los filososfos de Platon_20.indd   76Los filososfos de Platon_20.indd   76 8/10/25   10:24 a.m.8/10/25   10:24 a.m.



1. Utilizar la filosofía presocrática1. Utilizar la filosofía presocrática 7777

existen; sin embargo, también le dirá que nadie ha mantenido esta opinión a lo 
largo de su vida, aunque algunos han continuado afirmando que a los dioses no les 
importan los asuntos humanos o que pueden ser sobornados. Juntos, le pedirán 
al joven que investigue la pregunta más a fondo y que no haga nada impío hasta 
que haya indagado más.

Dado que el ateniense está familiarizado con los argumentos de los ateos, 
se ofrece tanto para exponerlos como para refutarlos. De este modo, libera a 
Clinias de la carga de demostrar que no podía hacerlo.126 Los ateos afirman que 
todas las cosas que llegan a ser lo hacen por naturaleza, casualidad o arte. Los 
elementos a partir de los cuales está compuesto todo lo que surge —fuego, agua, 
tierra y aire— existen completamente por la naturaleza y el azar y de ninguna 
manera por el arte. Los primeros cuerpos que surgen de estos —tierra, sol, luna 
y estrellas— son totalmente inanimados (apsycha) y existen como resultado de 
la interacción casual de los elementos en movimiento. El movimiento de estos 
cuerpos celestes es responsable del devenir y de la descomposición de las cosas 
mortales sobre la tierra. El arte es una de esas cosas mortales. La mayoría de las 
artes producen juguetes imaginarios, pero cuando se basan en el conocimiento 
de los procesos naturales, como en la medicina o la agricultura, las artes pueden 
tener efectos reales, aunque derivativos. Las artes como la política y la legisla-
ción tienen pocos efectos reales (por ejemplo, cuando sirven para proteger a los 
pueblos de ataques externos). Los dioses existen por una ley o convención y no 
por naturaleza. Al igual que las leyes y las diversas concepciones de la justicia que 
estas expresan, los dioses difieren de un lugar a otro y cambian continuamente, 
porque los seres humanos no están de acuerdo con lo que piensan sobre ellos. 
Sobre la base de esta comprensión, tanto los individuos privados como los poetas 
enseñan a los jóvenes que lo que es más justo es determinado por quienes tienen 
más fuerza. La mejor vida, en verdad, es una en la que se es maestro de los otros 
y no esclavo de ellos bajo la ley. 

El desafío que el ateniense se ha propuesto es similar al que Glaucón y 
Adimanto plantean a Sócrates en la República: tiene que demostrar que la vida 
justa es superior a la injusta. Pero la repuesta del ateniense al desafío es muy 
diferente a la de Sócrates. En lugar de investigar lo que es justo —o cualquier ser 
inteligible eterno e inmutable tal como las ideas—, el ateniense presenta una serie 

126	 Aunque aquí Clinias apela al orden regular del movimiento de los cielos, antes en la conversación 
(822a-b) había expresado la opinión errónea, común entre los griegos, de que el sol, la luna y las estre-
llas deambulan. Su afirmación de que todos los griegos y bárbaros creen en los dioses es refutada por 
la existencia de los ateos; el hecho de que todos los pueblos puedan afirmar públicamente que creen 
en dioses no prueba, además, que crean en los mismos dioses (no lo hacen) o que estos dioses existan. 
Clinias se habría avergonzado fácilmente si su “prueba” hubiera sido cuestionada.

Los filososfos de Platon_20.indd   77Los filososfos de Platon_20.indd   77 8/10/25   10:24 a.m.8/10/25   10:24 a.m.



7878 los filósofos de platónlos filósofos de platón

de argumentos para mostrar a) que el alma es anterior al cuerpo, b) que, al ser 
imágenes del movimiento del alma con nous, el sol, la luna y las estrellas deben 
llamarse dioses (que evidentemente existen), c) que los dioses se preocupan por 
los seres humanos y d) que no pueden ser sobornados.

Dicha respuesta está totalmente en línea con la fecha dramática sugerida del 
diálogo —entre los años 460 y 450—. La posición a la que responde el ateniense 
parece ser un resumen de las doctrinas de Arquelao, alumno de Anaxágoras y 
maestro de Sócrates.127 Como Anaxágoras, el ateniense parece hacer del nous 
el principio rector. Pero, a diferencia de Anaxágoras, el ateniense no trata de 
mostrar en respuesta a Parménides que los elementos de todo siempre han exis-
tido; simplemente se mezclan y remezclan continuamente. Aunque el ateniense 
inicialmente plantea tres posibilidades —que todo se mueve; que algunas cosas se 
mueven y otras se mantienen igual, y que nada se mueve (kineitai; 893b-c)— no 
menciona ningún ejemplo ni ofrece una descripción general de las cosas que no 
se mueven ni cambian. Él evita la objeción que Sócrates le hace a Anaxágoras en 
el Fedón (97b-98c) —que no muestra cómo el nous pretende y realiza el bien—, 
al atribuir las características psíquicas humanas al alma o al movimiento propio 
per se y luego al unir el alma, o cierto tipo de alma, con el nous. Uno no puede 
concebir el nous fuera del alma, observa; sin embargo, el precio de la unión es 
que ya no se puede decir que el nous gobierna o controla todo el cosmos, el cual 
se convierte en el sitio de una batalla continua entre el orden y el desorden, entre 
lo bueno y lo malo. 

Si todos los cuerpos que percibimos son el resultado de la interacción de los 
cuatro elementos básicos en movimiento, argumenta el ateniense, la existencia 
de cuerpos inanimados presupone el movimiento, y el movimiento debe encon-
trar su origen o fuente en el movimiento propio. Lo que llamamos movimiento 
propio o alma, por lo tanto, debe ser anterior al cuerpo. Al atribuir caracterís-
ticas psíquicas humanas tales como el estado de ánimo, el carácter, los deseos, 
los cálculos, las opiniones verdaderas, los cuidados y los recuerdos (los cuales no 
comparten todos los seres vivos o que tienen alma [empsycha]) al movimiento 
propio (psyque) per se, el ateniense sugiere que el alma debe ser la causa de lo 
bueno y lo malo, lo noble y lo bajo, lo justo y lo injusto. Y si es así, debe haber al 
menos dos clases diferentes de alma que controlan los movimientos de las cosas 
en los cielos —la que está unida al nous y produce efectos felices beneficiosos, y 
la que no lo está y, por lo tanto, es desordenada y causa estragos—.

El movimiento del nous en sí mismo no es visible; de hecho, los seres humanos 
no pueden mirar directamente al nous con sus mentes más de lo que pueden 

127	 Laws, Loeb ed., 2.313; Cicerón Tusculanae disputationes 5.10.

Los filososfos de Platon_20.indd   78Los filososfos de Platon_20.indd   78 8/10/25   10:24 a.m.8/10/25   10:24 a.m.



1. Utilizar la filosofía presocrática1. Utilizar la filosofía presocrática 7979

mirar directamente al sol con sus ojos sin ser cegados. Al igual que Sócrates 
en el Fedón, el ateniense busca una imagen de los movimientos (o efectos) del 
intelecto y la encuentra en las revoluciones regulares de los cuerpos en los cielos. 
Él y sus interlocutores no necesitan decidir si el alma existe en el sol como en 
nuestros cuerpos; si el alma mueve el sol externamente al adquirir otro cuerpo, o 
si el alma está sin cuerpo de alguna manera misteriosa (en los dos últimos casos, 
el ateniense podría estar de acuerdo con Anaxágoras [cf. Apología 26d] en que 
el sol y la luna son piedras y aún puede sostener que en sus revoluciones son 
imágenes del dios —nous— que los mueve por medio del alma). “Es necesario 
que todo varón piense que esta alma es un dios… [y] acerca de todos los astros 
y de la luna… puesto que el alma o almas aparecen como causas de todo esto, 
buenas de todas virtud, diremos que ellas son dioses”. Enfatizando el carácter 
presocrático del argumento que ha presentado, el ateniense pregunta: “Una 
vez concedido esto, ¿seguirá negando alguien que está todo lleno de dioses?” 
(899a-b).

No es difícil ver que algunos, si no todos, los cuerpos celestiales se mueven 
de una forma calculable y, por lo tanto, inteligible e inferir que tanto el movi-
miento como su inteligibilidad tienen una causa divina (porque no están sujetos 
a la manipulación humana, y la regularidad no podría sostenerse durante largos 
períodos de tiempo simplemente por casualidad). Es más difícil ver cómo o por 
qué las fuentes de tal movimiento deben tener intenciones o virtudes (como 
la valentía [900e]). Lo inteligible no es necesariamente inteligente, aunque la 
existencia de movimientos inteligibles parece apuntar a alguna causa inteligente. 
Esta puede ser la razón por la que el ateniense dice que nadie continúa negando la 
existencia de los dioses durante toda su vida, aunque algunas personas continúan 
negando que estos dioses se preocupan por los humanos o afirman que pueden 
ser conmovidos por sacrificios y oraciones. 

En la medida en que los dioses dirigen los movimientos de los cuerpos celestes, 
se puede entender que ordenan o incluso determinan (a través del clima) lo que 
surge, se mueve y se descompone en la tierra. Desde sus alturas, incluso se podría 
decir que supervisan todo en la tierra, hasta el más mínimo detalle. Pero, ¿puede el 
ateniense demostrar que los dioses cósmicos o las almas que los mueven realmente 
se preocupan (epimeleia) por los seres humanos? El ateniense ni siquiera intenta 
probar que los dioses cuya existencia él ha demostrado recompensen a los justos 
y castiguen a los injustos en la vida futura, si no en esta. Para ello, agrega algunas 
“leyendas a manera de encantamientos” (903b). Según estas leyendas, los dioses 
se preocupan por el todo (y, por lo tanto, puede parecer que no se preocupan 
por cada una de las partes individuales); para preservar el orden del conjunto, 
hacen arreglos para que el mal se hunda en regiones más bajas como el Hades y 
que los virtuosos suban a lugares más altos.

Los filososfos de Platon_20.indd   79Los filososfos de Platon_20.indd   79 8/10/25   10:24 a.m.8/10/25   10:24 a.m.



8080 los filósofos de platónlos filósofos de platón

Los dioses de tipo celestial que el ateniense describió claramente no podían 
ser sobornados o apaciguados con oraciones y sacrificios. Además, no todos 
son poderosos; no controlan todo lo que sucede. Ellos dirigen los movimientos 
ordenados de los cuerpos celestes; sin embargo, les recuerda el ateniense a sus 
interlocutores, han acordado que todo movimiento no es ordenado. De hecho, 
“hemos llegado al acuerdo de que el universo está lleno de muchos bienes y 
también de lo contrario, aunque más de lo que no es contrario, ésa es una batalla 
inmortal” (906a). 

La idea característica de la filosofía presocrática de que todo en el cosmos 
existe en oposición o en enfrentamientos es compatible con la creencia inicial de 
Clinias de que los seres humanos están siempre en guerra. La sospecha surge, por 
lo tanto, de que argumento del ateniense para demostrar que los dioses existen es 
ad hominem. Sus argumentos concernientes a los dioses no se refieren a los olím-
picos ni a los castigos infligidos a las almas en el Hades; su principal interlocutor 
ha admitido que no conoce la poesía de Homero o de los sucesores de este. El 
ateniense observa que sus palabras “están dichas con mucha vehemencia por mis 
ansias de imponerme a los malvados”, y, así, están en línea con los deseos iniciales 
de Clinias, si no, estrictamente hablando, con una búsqueda de la verdad. Al no 
haber pensado que era difícil probar que los dioses existen, Clinias se convence 
fácilmente de que los argumentos que el ateniense ha expuesto no desacreditarán 
al legislador, incluso si no persuaden a los ateos (907c-d).

Sin embargo, la imagen del cosmos como un gran campo de batalla entre las 
fuerzas del bien y el mal no proporciona una base firme para el orden político.128 

128	 Quizá porque no proporciona una base firme para el orden político, la imagen del cosmos que presenta 
el ateniense demuestra ser fundamentalmente incompatible con la enseñanza de otros dos portavoces 
filosóficos platónicos con los que se compara a menudo su argumento. Cf. Bernardete, Laws, 293-306; 
Nightingale, “Historiography”, 299-326; E. Dönt, “Bemerkungen zu Phaidros 249 und Nomoi 897”, 
Hermes 96 (1968): 369-371; J. B. Skemp, The Theory of Motion in Plato’s Later Dialogues (Cambridge: 
Cambridge University Press, 1942). En el Fedro (245c-246a), Sócrates también identifica el alma con el 
movimiento propio. Debido a que no se puede pensar que aquello que se mueve a sí mismo puede ser 
movido por otra cosa, él argumenta que el alma debe ser entendida como eterna. Él no concibe, como 
los pensadores presocráticos a los que se refiere el ateniense (895a), que el alma emerja de la oposición 
de cosas que permanecen inmóviles. Como el ateniense, Sócrates reconoce que hay diferentes tipos de 
almas. Él también contrasta lo ordenado (lo divino) con lo desordenado (los humano y los animales 
inferiores). Sin embargo, Sócrates no imagina una batalla entre lo ordenado y lo desordenado. Los mov-
imientos ordenados de las almas divinas incorpóreas están determinados por sus funciones particulares 
en el cuidado del cosmos y por su necesidad de alimentarse o sostenerse contemplando lo eterno e 
inmutable. La pelea es característica solo de las almas humanas desordenadas, las cuales se dañan entre 
ellas en su intento de ascender a una visión de las cosas que son siempre lo que son en sí mismas. La caída 
de las almas humanas heridas a la tierra, donde adquieren sus cuerpos, está unida, además, como en el 
Timeo, con una noción de la reencarnación. Mientras que aquellas almas que buscan conocimiento y 
viven justamente son recompensadas con la pérdida de sus cuerpos, las que no lo hacen nacen de nuevo 

Los filososfos de Platon_20.indd   80Los filososfos de Platon_20.indd   80 8/10/25   10:24 a.m.8/10/25   10:24 a.m.



1. Utilizar la filosofía presocrática1. Utilizar la filosofía presocrática 8181

El ateniense concede explícitamente que hay fuerzas de la naturaleza o “movi-
mientos desordenados” poderosos que amenazan constantemente con socavar 
las leyes y el régimen que han establecido. Hemos visto las muchas formas  
en las que esto es cierto en la generación. Sin embargo, la batalla cósmica entre 
las fuerzas del orden y el desorden o el bien y el mal proporciona una justifica-
ción para la vigilancia exhaustiva que el ateniense ha argumentado será necesaria 
para que sus leyes se mantengan. Debido a que ni el cosmos ni el alma humana 
están o estarán ordenados como un conjunto, ninguno de los dos constituye un 
modelo que pueda ser copiado por la ciudad y sus legisladores.129 Por lo tanto, 
deben usar el placer y el dolor (o la persuasión y la compulsión, o los preludios y 
las leyes), además de la razón, para producir incluso una aproximación de orden, 
y esa aproximación siempre está en peligro de ser alterada o perturbada por los 
resultados de la generación. 

Debido a que las leyes siempre están en peligro de verse socavadas por los 
cambios asociados con la generación, el ateniense ha declarado que (en línea con 
la ley doria) estas no pueden ser cuestionadas o cambiadas abiertamente. Él ha 
admitido, sin embargo, que los guardianes deben adaptar o cambiar las leyes, y que 
necesitan hacer que sus cambios parezcan “antiguos”. Por lo tanto, sus cambios 
no pueden ser presentados al público como “mejoras”.130 Por el contrario, las 
leyes deben ser santificadas después de diez años de experimentación (772b-c) y, 
así, presumiblemente, deben permanecer sin cambios; las prácticas, los bailes, las 
canciones y las competiciones de gimnasia prescritas, que constituyen la mayor 

en los cuerpos de animales inferiores. Al igual que en el mito de Er al final de la República, también en el 
caso del Fedro las recompensas y los castigos en el más allá se aplican de manera individual, de acuerdo 
con las virtudes y los vicios de la persona en cuestión. Como en el Timeo, también en el Fedro el mov-
imiento desordenado está envuelto en un orden más amplio e inteligible. De acuerdo con el ateniense, 
la revolución de los cuerpos celestes es un producto del alma o las almas y una imagen del movimiento 
del nous, pero esta alma o almas no son, como en el Timeo, construidas intencionalmente por el dios 
como copias de las ideas eternas. El ateniense tampoco describe, como Sócrates en la República, la 
educación que él prescribe como la creación de copias de las ideas eternas de las virtudes en las almas 
de los humanos.

129	 Grote (Plato, 3.305) contrasta de este modo las razones por las cuales se aboga por el estudio de la astro-
nomía en el Timeo (47b-c) —para llevar las revoluciones del alma humana a un orden que sea paralelo 
a los movimientos ordenados del cosmos— con las Leyes, donde el estudio de la astronomía se usa para 
apoyar la teología oficial y no para traer orden a las almas individuales. 

130	 En su argumento de que las leyes son cambiantes, ni Saunders (“Women”, 603) ni David Cohen, “Law, 
Autonomy, and Political Community in Plato’s Laws”, Classical Philology 88 (1993); 314, observan la 
diferencia entre mantener públicamente el principio de que las leyes no cambian (arbitrariamente) y 
reconocer —en privado, en el caso de las Leyes— que los cambios de hecho ocurren y deben ocurrir, 
cuando las leyes, aunque no sean cambiadas oficialmente, son aplicadas a lo largo del tiempo en circuns-
tancias específicas. Sin embargo, los estadounidenses y británicos familiarizados con la jurisprudencia 
deberían tener conocimiento del fenómeno.

Los filososfos de Platon_20.indd   81Los filososfos de Platon_20.indd   81 8/10/25   10:24 a.m.8/10/25   10:24 a.m.



8282 los filósofos de platónlos filósofos de platón

parte de la educación de los ciudadanos, también son descritas como la adora-
ción del dios (803e). Por lo tanto, aquellos que llegaran a dudar de la existencia 
del dios o dioses (incluso cuando se define, de forma poco tradicional, como 
alma[s] o nous) estarían planteando preguntas sobre la propia base y el objetivo 
del régimen en su totalidad.

Las propuestas del ateniense representan la mejor forma de orden político 
que puede erigirse sobre la base de la filosofía presocrática. Al dramatizar las difi-
cultades de instituir y mantener este orden, Platón indica algunas de las razones 
por las que surgió la filosofía socrática.

b. La ley con respecto a la piedad

El propósito primordial del preludio y la ley relativos a la impiedad es evitar que 
cualquier persona exprese dudas sobre la existencia de los dioses en público y 
desafíe la sabiduría de los ancianos. Al joven ateo a quien supuestamente están 
hablando el ateniense y sus interlocutores se le pide hacer más indagaciones 
antes de expresar sus dudas o de actuar sobre ellas. Como aprendemos de la ley 
misma, nadie podrá hacer tales consultas libremente o en público. Los tipos 
de ateísmo que deben prohibirse y castigarse se dividen en los tres tipos origi-
nales: negar que los dioses existen, negar que se preocupan por los humanos y 
afirmar que pueden ser sobornados; los ateos también están divididos según 
si sus intenciones son justas o injustas, es decir, si expresan sus puntos de vista 
con franqueza por amor a la verdad o si buscan aprovecharse de los demás 
utilizando la credulidad (o incredulidad) de estos. Si son declarados culpables, 
aquellos que buscan obtener ganancias persuadiendo a otros para que se invo-
lucren en prácticas relacionadas con lo divino que no hayan sido autorizadas 
públicamente deben ser arrojados a una prisión en medio del campo, donde 
no pueden ser visitados por ningún hombre libre. Cuando los ateos injustos 
—quienes deben ser alimentados por esclavos mientras vivan— mueran, sus 
cadáveres serán arrojados por fuera de las fronteras (presumiblemente para que 
no solo sean deshonrados, sino olvidados). Aquellos con disposiciones justas 
que simplemente no crean que los dioses existen o se preocupan —y declaran 
tales creencias en público— deben ser encarcelados en el “correccional” (sōphro-
nistērion) ubicado cerca de los lugares donde se reúne el Consejo Nocturno.131 
Durante cinco años solo hablarán con los miembros del consejo; si, después 

131	 Como observa Strauss (Argument and Action, 155), el nombre de sōphronistērion recuerda a phrontis-
tērion, el nombre que Aristófanes le asigna a la escuela de Sócrates en las Nubes. Como en la escuela de 
Sócrates, podemos recordar, los pitagóricos en Crotona fueron destruidos cuando fuerzas organizadas 
por un estudiante descontento que había sido rechazado quemaron la casa en la que se encontraban. 

Los filososfos de Platon_20.indd   82Los filososfos de Platon_20.indd   82 8/10/25   10:24 a.m.8/10/25   10:24 a.m.


	Inicio
	Los filósofos de Platón
	Página legal
	Contenido
	Agradecimientos
	Introducción. Dramatología platónica
	I. Tomar en cuenta la forma literaria y el contexto del diálogo
	II. La narrativa general indicada por las fechas dramáticas
	III. Clases atípicas de diálogos
	A. Los diálogos narrados: el interior de Sócrates
	B. Los diálogos sin fecha: una visióngeneral externa de Sócrates

	IV. Los otros filósofos de Platón
	A. El extranjero ateniense
	B. Parménides
	C. Timeo
	D. El extranjero eleático

	V. La organización de este libro

	Parte I. Los problemas políticos y filosóficos
	1. Utilizar la filosofía presocrática para respaldar la reforma política. El extranjero ateniense
	I. Diferencias entre el extranjero ateniense y Sócrates
	II. El proyecto político del ateniense en las Leyes

	2. Reemplazar a Creta y Esparta por Atenas como modelo
	3. El defecto tanto de los militaristas dorios como de los atenienses democráticos
	4. Extraer enseñanzas de las leyendas y la experiencia política de la Grecia Antigua
	B. La “ciudad en la palabra” del ateniense


	1. Condiciones necesarias
	a. La ubicación, la población, el conocimiento y el poder necesarios para fundar un nuevo régimen
	b. El papel del dios, o la verdadera fuente de la ley
	c. La innovación del ateniense: los preludios
	d. Los límites de los preludios (o la persuasión)
	e. Inculcar la moderación al restringir las diferencias en la riqueza

	2. El régimen: problemas adicionales para el legislador
	a. Funcionarios públicos transicionales
	b. Justicia imperfecta en la asignación de cargos u honores
	c. La necesidad de adaptar las leyes “invariables”a las circunstancias cambiantes
	d. Los problemas planteados por la generación
	e. La instrucción intelectual
	f. Los límites de la educación a través del juego
	g. Las limitaciones del régimen
	C. Remediar los defectos de la ley per se:el problema del thymos
	1. Por qué son necesarios los castigos
	a. Reemplazar la venganza con la reparación y la reconciliación
	b. Imponer el respeto por los mayores
	a. Por qué es necesaria una defensafilosófica de la creencia en los dioses
	b. La ley con respecto a la piedad






