
Universidad de los Andes

DI
A

N
A

 O
RD

ÓÑ
EZ

 C
A

ST
IL

LO
A

LE
X

A
N

DE
R 

HE
RR

ER
A

 W
A

SS
IL

OW
SK

I
(e

di
ci

ón
 a

ca
dé

m
ic

a 
y 

co
m

pi
la

ci
ón

)
M

U
SE

O
S 

PA
R

A
 L

A
 P

A
Z

  M
em

or
ia

s y
 p

at
rim

on
io

s d
ifí

ci
le

s

C O L E C C I Ó N  C O N S T R U C C I Ó N  D E  P A Z

MEMORIAS Y  
PATRIMONIOS  

DIFÍCILES

DIANA ORDÓÑEZ CASTILLO
ALEXANDER HERRERA WASSILOWSKI 

(edición académica y compilación)

museos 
para  

la paz







MEMORIAS Y  
PATRIMONIOS  

DIFÍCILES

museos 
para  

la paz



Facultad de Artes y Humanidades
Facultad de Ciencias Sociales | Cider



Universidad de los AndesC O L E C C I Ó N  C O N S T R U C C I Ó N  D E  P A Z

MEMORIAS Y  
PATRIMONIOS  

DIFÍCILES

DIANA ORDÓÑEZ CASTILLO
ALEXANDER HERRERA WASSILOWSKI 

(edición académica y compilación)

museos 
para  

la paz



Nombre: Ordóñez Castillo, Diana, compiladora, autora. | Herrera Wassilowski, Alexander Charles, 
compilador, autor.

Título: Museos para la paz : memorias y patrimonios difíciles / Diana Ordóñez Castillo y Alexander 
Herrera Wassilowski, edición académica.

Descripción: Bogotá : Universidad de los Andes, Facultad de Artes y Humanidades, Facultad de Ciencias 
Sociales, Ediciones Uniandes, 2025. | 288 páginas : ilustraciones ; 23 x 22,5 cm. | Colección Construcción 
de Paz

Identificadores: ISBN 978-958-798-863-5 (rústica) | 978-958-798-864-2 (e-book) | 978-958-798-865-9 (e-pub)

Materias: Construcción de la paz | Memoria | Museos | Conflicto armado | Patrimonio | Colombia

Clasificación: CDD 303.66074–dc23� SBUA

Primera edición: octubre del 2025

©	 Diana Ordóñez Castillo y Alexander Herrera Wassilowski (edición académica y compilación)
©	 Vera Grabe Leovenherz, del prólogo
©	 Diana Ordóñez Castillo, Alexander Herrera Wassilowski, William López Rosas, Sofía González 

Ayala, Cristina Lleras, Erika Parrado Pardo, Juan Carlos Arboleda Ariza, Alejandro Riascos 
Guerrero, Edinson Bernal Valois, Miguel Barreto Henriques, Ana Guglielmucci, José Gabriel 
Dávila Romero, Diana Gómez Correal, Juan Pablo Aranguren Romero, Italia Samudio Reyes

©	 Universidad de los Andes, Facultad de Artes y Humanidades y Facultad de Ciencias Sociales 

Ediciones Uniandes
Carrera 1.ª n.° 18A-12, bloque Tm
Bogotá, D. C., Colombia
Teléfono: 601 3394949, ext. 2133
https://ediciones.uniandes.edu.co
ediciones@uniandes.edu.co

isbn: 978-958-798-863-5
isbn e-book: 978-958-798-864-2
isbn e-pub: 978-958-798-865-9
doi: https://doi.org/10.51573/Andes.9789587988635.9789587988659

Corrección: Lina Duarte Tovar 
Diagramación y diseño de cubierta: Angélica Ramos Vargas
Imagen de cubierta: fragmento de Tejiendo historias, de Ximena Ameri y La Linterna (2023)

Impresión: 
Xpress Estudio Gráfico y Digital S. A. S.
Carrera 69H n.º 77-40
Teléfono: 601 6020808
Bogotá, D. C., Colombia

Impreso en Colombia – Printed in Colombia

Este libro cuenta con el aval de la Facultad de Artes y Humanidades y fue sometido a 
evaluación de pares académicos.

Universidad de los Andes | Vigilada Mineducación. Reconocimiento como universidad: 
Decreto 1297 del 30 de mayo de 1964. Reconocimiento de personería jurídica: Resolución 28 
del 23 de febrero de 1949, Minjusticia. Acreditación institucional de alta calidad, 10 años: 
Resolución 000194 del 16 de enero del 2025, Mineducación.

Todos los derechos reservados. Esta publicación no puede ser reproducida ni en su todo ni en  
sus partes, ni registrada en o transmitida por un sistema de recuperación de información, 
en ninguna forma ni por ningún medio, sea mecánico, fotoquímico, electrónico, magnético, 
electro-óptico, por fotocopia o cualquier otro, sin el permiso previo por escrito de la editorial.



7

Contenido
Lista de imágenes� 9
Siglas y acrónimos � 11
Agradecimientos� 13
Prefacio� 15

Vera Grabe

Introducción: Museos para la paz: perspectivas  
desde la memoria y el patrimonio� 21

Diana Ordóñez Castillo y Alexander Herrera Wassilowski

primera parte
Patrimonios y museologías difíciles� 47

1.	 Los museos y la paz positiva de baja intensidad en Colombia: 
entre las políticas del olvido y el activismo museológico� 49
William López Rosas

2.	 Vamos a juicio: el Museo de Memoria ante  
la justicia transicional en Colombia� 65
Sofía González Ayala y Cristina Lleras

3.	 “No las enterramos, las sembramos”: representación  
de la muerte y reparación en museos comunitarios  
de memoria en Colombia� 85
Diana Ordóñez Castillo

4.	 Arqueología para la paz: dignificar los restos  
humanos paganos en los Andes� 115
Alexander Herrera Wassilowski

segunda parte
Luchas por la memoria� 129

5.	 El potencial transformador de la memoria: prácticas 
organizativas de denuncia e imaginación popular  
en Colombia (1973-2020)� 131
Erika Parrado Pardo



8

museos para la paz

6.	 Políticas oficiales de la memoria en Colombia:  
tensiones, repertorios y acontecimiento� 149
Juan Carlos Arboleda Ariza, Alejandro Riascos Guerrero  
y Edinson Bernal Valois

7.	 Una memoria potencialmente reconciliadora:  
el grupo de teatro Victus� 167
Miguel Barreto Henriques

tercera parte
Presencias / Ausencias� 185

8.	 El acompañamiento de los aparecidos: interacciones  
entre vivos y muertos en contextos de violencia� 187
Ana Guglielmucci

9.	 Remembranzas: paisajes de violencia ambiental,  
patrimonial y humanitaria en Tumaco� 201
José Gabriel Dávila Romero

10.	 La materialidad vital de los ausentes-presentes  
en los movimientos de víctimas en Colombia� 223
Diana Gómez Correal

11.	 Las figuraciones espectrales: tensionando la noción  
de duelo en el conflicto armado colombiano� 241
Juan Pablo Aranguren Romero

cuarta parte
En primera persona� 253

12.	 Cuando todo estaba pasando: violencias, memorias  
y reflexividad en los Montes de María� 255
Italia Samudio Reyes

Índice� 275
Reseñas biográficas� 283



9

Lista de imágenes

Introducción: Museos para la paz: perspectivas desde la memoria  
y el patrimonio

1. 	 Serie de cuatro obras de arte gráfico: Piensa la memoria, Encuentro  
de memorias, Compartiendo memorias y Tejiendo historias � 32-35

3.	 “No las enterramos, las sembramos”: representación  
de la muerte y reparación en museos comunitarios  
de memoria en Colombia

3.1. 	 Vista de alzado y de planta del proyecto original de El Mochuelo� 95
3.2.	 Árbol de la vida. Casa Museo de la Memoria y los Derechos Humanos  

de las Mujeres, Organización Femenina Popular (ofp)� 98
3.3.	 Árbol de la memoria. Museo Itinerante de la Memoria  

y la Identidad de los Montes de María “El Mochuelo”  
en el Museo Nacional de Colombia, Bogotá � 99

3.4. 	 Detalle del Árbol de la memoria. Museo Itinerante de la Memoria  
y la Identidad de los Montes de María “El Mochuelo”  
en El Carmen de Bolívar� 99

3.5. 	 Homenaje a los ausentes. Museo Itinerante de la Memoria  
y la Identidad de los Montes de María “El Mochuelo”  
en el Museo Nacional de Colombia, Bogotá� 103

3.6. 	 Dibujos de Rafael Posso. Museo Itinerante de la Memoria  
y la Identidad de los Montes de María “El Mochuelo”  
en el Museo Nacional de Colombia, Bogotá� 105

3.7. 	 Dobles retratos de las víctimas de la masacre de Los Guáimaros  
y El Tapón, fotografiados por Luis Gabriel Salcedo. Museo Itinerante  
de la Memoria y la Identidad de los Montes de María “El Mochuelo”  
en el Museo Nacional de Colombia, Bogotá� 105

3.8. 	 Colcha de retazos en la Casa Museo de la Memoria y los Derechos  
Humanos de las Mujeres, Barrancabermeja� 107



10

museos para la paz

4.	 Arqueología para la paz: dignificar los restos humanos  
paganos en los Andes

4.1.	 Mes de la festividad del agua (vtvbre, vma raimi) Quilla / Carnero negro 
ayuda a llorar y a pidir agua a dios con la hambre que tiene. / procición  
que piden agua a dios Runa Camag / Uma Raymi Killa / Runa Kamaq) � 119

4.2. 	 Excavaciones en las cuevas de la cordillera en la región de Taparaco,  
entre Chavín de Huántar y Huánuco-Viejo � 121

7.	 Una memoria potencialmente reconciliadora:  
el grupo de teatro Victus

7.1.	 Escena de Victus� 176
7.2. 	 Escena de Victus� 178

8.	 El acompañamiento de los aparecidos: interacciones  
entre vivos y muertos en contextos de violencia

8.1. 	 Fotografía de la obra Escombros de la memoria  
de Juan Manuel Echavarría (2024)� 193

9.	 Remembranzas: paisajes de violencia ambiental,  
patrimonial y humanitaria en Tumaco

9.1. 	 Bosque de manglar en las planicies aluviales de Inguapí,  
zona aledaña al distrito de Tumaco, Colombia� 204

9.2.	 Hallazgo de piezas tlt fragmentadas en el espacio del bosque  
de manglar en las planicies aluviales de Inguapí, zona aledaña  
al distrito de Tumaco, Colombia� 204

9.3.	 Mapa de áreas de influencia tlt junto a sitios de extracción  
y de violencias presentes� 206

9.4 y 9.5. Figuras cerámicas estilo tlt fragmentadas. Colección Luis Raúl 
Rodríguez Lamus, Universidad de los Andes� 212

9.6. 	 Molde estilo tlt fragmentado. Universidad de los Andes� 212
9.7. 	 Cabezas tlt en la exposición “Reconexiones”, Universidad de los Andes� 216
9.8. 	 Cabezas tlt en la exposición “Reconexiones”, Universidad de los Andes� 216



11

Siglas y acrónimos 

Afavit 	 Asociación de Familiares de Víctimas de Trujillo
asfaddes	 Asociación de Familiares de Detenidos Desaparecidos 
care 	 Centro de Acercamiento para la Reconciliación y la Reparación
cev	 Comisión para el Esclarecimiento de la Verdad, la Convivencia  

y la No Repetición
Cinep	 Centro de Investigación y Educación Popular
cnmh 	 Centro Nacional de Memoria Histórica 
cnrr 	 Comisión Nacional de Reparación y Reconciliación
Conadep 	 Comisión Nacional sobre la Desaparición de Personas
cti	 Cuerpo Técnico de Investigación Criminal y Judicial
epl	 Ejército Popular de Liberación
farc-ep 	 Fuerzas Armadas Revolucionarias de Colombia - Ejército del Pueblo
gmh 	 Grupo de Memoria Histórica
jep	 Jurisdicción Especial para la Paz
m-19 	 Movimiento 19 de abril
mmc 	 Museo de Memoria de Colombia
mmvadh 	 Museo de la Memoria de las Víctimas y Archivo de los Derechos  

Humanos de Colombia 
Movice 	 Movimiento Nacional de Víctimas de Crímenes de Estado
sivjrnr 	 Sistema Integrado de Verdad, Justicia, Reparación y No Repetición
ubpd	 Unidad de Búsqueda de Personas dadas por Desaparecidas 





13

Agradecimientos

Museos para la paz nació en el 2020 gracias al apo-
yo de la Facultad de Artes y Humanidades y del 
Centro Interdisciplinario de Estudios sobre Desa-
rrollo (Cider) de la Universidad de los Andes.  
El Instituto Colombo Alemán para la Paz (Capaz), 
por medio de la convocatoria para proyectos de 
investigación 2021, fue clave para el desarrollo 
de la fase inicial. Los recursos obtenidos gracias 
a las becas del Engaged Research Fund de Open 
Society University Network, Civic Engagement 
Initiative y del Talloires Network of Engaged Uni-
versities permitieron desarrollar fases subse-
cuentes. Los apoyos otorgados por la Universidad 
de los Andes para la financiación de doctorados y 
la beca de doctorados binacionales de Deutscher 
Akademischer Austauschdienst (daad) permitie-
ron que pudiéramos dedicar tiempo y esfuerzo a 
esta propuesta.

Agradecemos infinitamente a la Corpora-
ción Colectiva de Comunicaciones de Montes 

de María Línea 21, a la Organización Femenina 
Popular, a la Alianza de Mujeres Tejedoras de 
Vida de Putumayo, al Museo Comunitario  
de San Jacinto y la Casa de la Memoria de  
Tumaco por su participación como interlocu-
toras de esta conversación. La hospitalidad de 
las comunidades de El Carmen de Bolívar en 
Montes de María, de Barrancabermeja en Mag-
dalena Medio y de Mocoa, Putumayo, transfor-
mó el trabajo en un compartir.

A los ponentes del simposio Museos para 
la Paz: la Muerte, la Memoria y los Museos, que 
dio origen a este libro, Ana Guglielmucci, Anne 
Huffschmid, Cristina Lleras, Diana Gómez Co-
rreal, Dora Landazuri, Edilberto Narváez, Elkin 
Rubiano, Erika Parrado Pardo, Hilda Hurtado, 
Italia Samudio, Jairo Quiroz, Javiera Bustaman-
te, Jorge Quiroz, José Luis Foncillas, Juan Carlos 
Arboleda, Juan Pablo Aranguren, Julia Alejandra 
Morales Fontanilla, Katy Herrera, Laura Lema 



14

museos para la paz

Silva, Laura Serrano, Lorena Díez Arias, Luis Al-
berto Suárez Guava, María Camila Páez Correa, 
Miguel Barreto Henriques, Salima Cure, Santiago 
Martínez Medina, Sara Guerrero, Sofía González, 
Vera Grabe y William López Rosas.

Agradecemos también a William Medina por 
diseñar un soporte expositivo museable replica-
ble y de bajo costo y a Ximena Ameri y el taller La 

Linterna por el arte gráfico de los afiches, que ha 
inspirado la portada. Finalmente, agradecemos 
a los y las asistentes de investigación, de creación 
gráfica y editorial y logística, que nos han acom-
pañado a lo largo del camino, Andrea Jiménez, 
Ángel Romero, Camilo Méndez, Cristina Ochoa, 
Gustavo A. Castillo, Leonardo Garay, María José 
Dávila y Milena Ortiz Torres.



15

Prefacio

Estado, Gobierno e insurgentes que llegaban a un 
acuerdo y lo firmaban. Los escritos y las imáge-
nes daban la idea de la paz como un momento, un 
destello, que luego se desvanecía en la siguiente 
guerra. A pesar de ser una exposición para desta-
car una historia de la paz en Colombia, era clara 
la permanencia de la guerra y la violencia a lo lar-
go de todo el siglo xx. 

Entonces no existía el debate sobre temas 
como la memoria, las víctimas o la justicia tran-
sicional, cuya emergencia ha ampliado los sen-
tidos de la paz. Es esto lo que refleja claramente 
este libro, resultado de una labor de investiga-
ción y gestión de años: por la misma razón que 
la población civil es la principal afectada por la 
guerra, la paz es mucho más que el pacto y el fin 
de la confrontación entre el Gobierno y los acto-
res armados ilegales. 

Además, los autores y las autoras de este libro 
integran desde el comienzo una reflexión sobre 

Quiero agradecer la posibilidad de participar 
en este trascendental, bien pensado y realiza-
do proyecto de Museos para la paz. Memorias y 
patrimonios difíciles, que pone en diálogo la paz 
con los museos, tradicionalmente ajenos a  
esta búsqueda. 

Hay antecedentes en exposiciones sobre pro-
cesos de paz y sus protagonistas. Recuerdo espe-
cialmente una exposición realizada en el 2002 por 
la Alcaldía Mayor de Bogotá, el Ministerio de Cul-
tura y el Museo Nacional, con el apoyo del Pro-
grama de las Naciones Unidas para el Desarrollo 
(pnud) y varias entidades regionales y empresas, 
denominada “Tiempos de paz. Acuerdos en Co-
lombia, 1902-1994”, con ocasión de los cien años 
de la Guerra de los Mil Días (1899-1902). Fue una 
exposición de fotografías, pinturas y afiches, apo-
yada en una serie de ensayos de reflexión sobre 
la paz y la guerra en Colombia, centrada en los 
protagonistas, por lo general, representantes del 



16

museos para la paz

su manera de entender la paz, que no es asun-
to menor. En nuestro contexto aún tendemos a 
escribir la Paz con mayúscula, desconociendo 
que la paz son muchas paces, muchas maneras 
de concebirla; y cada una determina los alcances 
que tiene, la paz que se firma, se negocia, se sien-
te; la paz es la razón de ser del Estado, es el fin de 
la guerra, es la justicia social y está ligada a la ne-
cesidad de superar las desigualdades históricas. 
Los autores lo plantean como un “concepto en 
disputa”, yo prefiero hablar de “paces”, de la con-
vivencia de muchas paces necesarias y posibles. 
Comparto la perspectiva de las paces imperfectas 
que reconocen los esfuerzos, los logros parciales 
en la convivencia, la superación de las violencias, 
el bienestar común; las paces pequeñas y trans-
formadoras, las cotidianas que dan cuenta de las 
muchas posibilidades de la paz como idea, prácti-
ca o acción.

Paz y memoria necesitan herramientas para 
ser tangibles. Mientras la violencia cuenta con 
simbolismos y sonidos fuertes y perceptibles; la 
paz tiende a imaginarse algo intangible, difu-
sa, deseable, pero difícil de visualizar y expresar. 
En ese contexto, qué mejor que la noción amplia 
de museo que se construye desde la comunidad 
y el territorio: un museo vivo y abierto, durade-
ro o efímero, como una herramienta para dar 
vida al pasado y a una memoria que se construye 
del arte, el afecto, el tejido, la palabra, la simbo-
logía del árbol y del río; que expresa historias y 
prácticas sociales y culturales, memorias y ver-
dades difíciles e incómodas; que muestra que la 

resistencia de la vida y los desastres de la guerra 
nos ayudan a reforzar nuestra conciencia de la 
necesidad de reconciliación y de paz. 

Otro elemento de paz importante de este 
proyecto es el diálogo de saberes hecho realidad. 
La experiencia requiere de la reflexión y la con-
ceptualización, la academia se nutre de la expe-
riencia, y los conceptos se construyen aparte de 
la experiencia. 

Entender las dimensiones y posibilidades de 
la memoria a partir de las investigaciones y re-
flexiones sobre sus diversos sentidos y alcances, 
enriquece y ayuda a dimensionar su construc-
ción. Igualmente, ver la aplicabilidad sobre las 
concepciones de paz y memoria, ayuda a mejorar 
las prácticas y procesos.

Aunque en Colombia se han ampliado los 
conocimientos de investigación para la paz y he-
mos avanzado en comprender su pluralidad, por 
la complejidad de la confrontación armada, aún 
seguimos centrados primordialmente en el estu-
dio de la violencia y del conflicto, también urgido 
de actualizaciones en su interpretación y concep-
tualización. Esto, por supuesto, se refleja e incide 
en el diseño de las políticas, en el activismo, en 
las prácticas cotidianas y en la pedagogía de paz, 
en la que prevalece la centralidad del conflicto ar-
mado, y la paz como enfoque y práctica cotidiana 
aún es poco visible.

Ampliar el horizonte de la paz implica un 
esfuerzo inter y multidisciplinar. Este proyecto 
es un ejemplo del diálogo entre áreas del cono-
cimiento y disciplinas —historia, arqueología, 



17

prefacio

antropología, arte, literatura, psicología, socio-
logía, derecho, memoria, museología, estudios 
de violencia y paz, etc.—; y, lo más importante, el 
diálogo entre academia, iniciativas, comunidades 
y Estado es fundamental para mejorar las prác-
ticas sociales y culturales que, a su vez, revierten 
en el conocimiento. 

Un aporte especial proviene de la historia y 
la arqueología, que nos plantean siempre la pre-
gunta sobre lo que el pasado nos dice para nues-
tro presente y futuro. Un ejemplo en este libro 
es la revisión histórica de la museología y la ges-
tión patrimonial que nos permite reconocer los 
cambios que se han dado en cuanto a la amplia-
ción de la noción del museo y de la memoria; 
otro ejemplo, la vuelta al pasado precolonial y 
colonial, para contrastar las tradiciones de cui-
dado de la muerte de los ancestros cuyas tum-
bas y cuerpos también fueron violentados, con 
las memorias recientes de muertes y difuntos 
irrespetados, lo que llaman los autores un “pa-
trimonio negativo” (Ordóñez Castillo y Herrera 
Wassilowski en este volumen), una herencia de 
la que hay que aprender para superarla. 

En este proyecto es evidente la fertilidad del 
diálogo entre la experiencia y la academia, in-
vestigación y comunidad, porque parte del re-
conocimiento mutuo, un diálogo de pares que 
se encuentran en el propósito de contribuir a 
la paz. El libro da cuenta de la riqueza de la re-
flexión teórica conectada con la comunica-
ción de las experiencias en torno a la memoria 
como instrumento de cambio social, a partir del 

trabajo en terreno y el apoyo a las comunida-
des, del encuentro de investigadores y sociedad 
civil, de la gestión de proyectos y la realización 
de exposiciones y creaciones artísticas, publica-
ciones y tesis de pregrado y posgrado. También 
el encuentro entre academia y comunidad —en 
este caso en torno a la memoria y a los museos— 
es una manera de mostrar que la paz es posi-
ble y tangible, y que en el aprendizaje mutuo y 
compartido, el crecimiento y el beneficio es para 
todos: tanto para la comunidad como para el co-
nocimiento como patrimonio universal. 

En este diálogo cada autor y autora partícipe 
de la experiencia nos aporta una mirada distinta 
sobre el tema desde una investigación de muchos 
años, o desde su acompañamiento y participa-
ción comprometida con la construcción de mu-
seos y lugares de memoria y paz. 

Así encontramos una revisión crítica de la 
concepción excluyente de los museos en el pa-
sado de Colombia; la conexión entre la historia 
reciente con el pasado colonial y precolonial res-
pecto a la violencia ejercida contra el culto a los 
ancestros; el proceso de construcción del Museo 
de Memoria de Colombia; la respuesta inédita 
a las demandas de verdad, justicia, reparación 
y no repetición de las víctimas de la Jurisdic-
ción Especial para la Paz (jep) con la ampliación 
de formas de expresión y sentidos de los museos 
y la memoria; el uso de los museos para que las 
comunidades se constituyan en sujetos políticos 
en el cuidado y la dignificación de la muerte des-
de la memoria; la comparación de Colombia con 



18

museos para la paz

otras experiencias de museos en contextos de 
justicia transicional, que deja planteada la pre-
gunta sobre el papel de los museos en la no repe-
tición y, finalmente, el relato de la construcción 
comunitaria de experiencias de memoria emble-
máticas: el Museo Itinerante de la Memoria y la 
Identidad de los Montes de María “El Mochuelo”, 
la Casa Museo de la Memoria y los Derechos Hu-
manos de las Mujeres de la Organización Feme-
nina Popular. 

Es clara la apuesta de este proyecto por la 
construcción de paz desde la memoria viva de las 
comunidades y su particular enfoque en el cual 
quiero detenerme. Sin dejar de reconocer que la 
paz implica estudiar la violencia y que en el caso 
colombiano los estudios de la violentología han 
sido claves para comprenderlo en las causas, ex-
presiones y efectos del conflicto armado, este 
proyecto busca distanciarse de este enfoque y 
de nociones como la memoria histórica. Sus au-
tores aclaran que, si bien este trabajo en torno 
a los museos y la memoria parte de la muerte, 
por lo general la muerte violenta, en este traba-
jo se busca tomar distancia de la centralidad de 
la violencia y del conflicto armado en la memo-
ria. Se hace énfasis en el cuidado de los muertos, 
su recuerdo y una memoria orientada hacia la 
construcción de paz. A mi modo de ver es una di-
ferencia sutil sobre la cual vale la pena detener-
se: se trata de una memoria centrada en la vida 
social en torno a la muerte, la presencia de los 
muertos en las conmemoraciones y en la movili-
zación social: 

A pesar de que el análisis inicial se centra en 

la muerte, nos alejamos de interpretaciones 

lineales o dicotómicas que la reduzcan a un 

punto final en el análisis de la vida. Por nin-

gún motivo, se debe entender que situamos la 

muerte como culmen máximo en una escala de 

victimizaciones. Por el contrario, nuestro nor-

te fue hacer explícito un asunto que considera-

mos ineludible: las memorias que cuidan de la 

vida y las memorias que cuidan de la muerte y 

de los muertos se entrelazan para alimentarse 

unas de otras. (Ordóñez Castillo y Herrera  

Wassilowski en este volumen) 

Resulta muy interesante entender las prácti-
cas de memoria como formas de cuidado, como 
las definen Diana Ordóñez y Alexander Herrera: 
así las memorias que cuidan de la vida y las me-
morias que cuidan de la muerte y de los muertos 
se apoyan en el cuidado de la vida y la dignidad 
de la muerte. 

Esto lleva a distanciarse de la noción de la 
memoria histórica para volver sobre la memoria 
social y las prácticas de memoria, determinadas 
por marcos sociales y culturales: todo aquello que 
permite recordar y evocar personas, lugares o he-
chos que sucedieron, y que cobran importancia 
en el presente para resistir a la amnesia y a futuro 
prevenir la violencia.

No podemos reversar la muerte, pero po-
demos dignificarla para dignificar la vida. En 
el mismo sentido, no podemos cambiar los he-
chos del pasado, pero los podemos iluminar 



19

prefacio

con nuevos reflectores, leerlos en otras claves. 
Se trata por tanto de una propuesta de inter-
pretación de la historia diferente o comple-
mentaria a la que nos ha guiado a lo largo de 
nuestra historia.

Me resulta muy sugestiva la posibilidad de 
dignificar la vida desde la muerte, y la muerte 
desde la vida, lo que se traduce, entre otras, en 
reconocer y dar sentido y relevancia a las prác- 
ticas en torno a los difuntos y desaparecidos.  
Le da un sentido social a la memoria. Igual- 
mente, me pone a pensar que este puede ser  
un enfoque de paz, en la medida en que la vio-
lencia deja de tener la centralidad que le otorga 
la violentología. 

Sin embargo, quiero dejar planteada una pre-
gunta, ojalá como posibilidad de exploración y 
diálogo: ¿la memoria como construcción de paz 
y la paz en la memoria no implicarían, además de 
dar dignidad a la muerte, darle un lugar a la vida 
misma en la memoria y en los museos? Hablo de 
mostrar la vida de los seres queridos que perdie-
ron su vida por la guerra y la violencia, y la vida 
de quienes hacen parte de su vida y que sobrevi-
ven, resisten, reconstruyen y construyen comuni-
dad todos los días, a pesar de estar en medio de la 
violencia, apostando a la paz y la reconciliación.

Vera Grabe
Marzo del 2025





21

introducción
Museos para la paz: perspectivas  
desde la memoria y el patrimonio
Diana Ordóñez Castillo y Alexander Herrera Wassilowski

mecanismos que lo animan. Por ello, las accio-
nes que se ponen en marcha para alzar la voz, 
hacer evidentes y contrarrestar las condiciones 
injustas que socavan la dignidad humana son las 
que le dan forma, no las vitrinas.

La paz también es un concepto en disputa. 
No solo concreta mecanismos de gobernabili-
dad global, sino que está arraigada en sistemas 
de producción de conocimiento y de nociones 
históricas y ontológicas bien acotadas. En su 
Tractatus theologico-politicus de 1670, Benedic-
to Spinoza argumenta que la paz y la seguridad 
de la vida (pax vitaeque securitas) no son solo 
el deber, sino la razón de ser del Estado. Johan 
Galtung, en un trabajo ineludible para los es-
tudios de paz, distingue la paz negativa de la 
paz positiva para poner en evidencia la distin-
ción entre una visión minimalista, que limita la 
paz a la disminución de las víctimas derivadas 
de las violencias directas de un conflicto, y una 

La paz, en efecto,
no es la privación de guerra,

sino una virtud
que brota de la fortaleza del alma…

B. Spinoza, 1670 
ttp, v, § 2, 3, 4. 

Las reflexiones en este libro surgen de asumir las 
prácticas de memoria como formas de cuidado 
que fundamentan la búsqueda de la dignidad de 
la vida. Los museos forman parte de la diversi-
dad de contextos en la que se materializa este 
hacer y son mecanismos clave para avanzar en 
esa búsqueda. Este devenir es posible si actuali-
zamos la concepción tradicional de museo y la 
alejamos de la imagen de edificaciones con pare-
des y pasillos designados. Un museo para la paz 
pone a la vida y al compromiso con la dignidad 
de esa vida como el horizonte de sus búsquedas 
y permite que la imaginación, la experimenta-
ción y las memorias vivas y encarnadas sean los 



22

museos para la paz

maximalista, que discute la necesidad de trans-
formaciones sociales profundas para garantizar 
el no retorno de tales violencias (Galtung 1969; 
Rettberg 2013). Las políticas públicas encami-
nadas a la búsqueda de la paz se han desplazado 
en ese espectro para dar prioridad a uno u otro 
requerimiento. Al tiempo que se diseñan me-
canismos para silenciar los fusiles, el desesca-
lamiento del conflicto y el desarme, se reclama 
una justicia social basada en la garantía plena 
de la provisión de derechos sociales, económi-
cos, políticos y culturales. Esas demandas han 
moldeado el diseño y la implementación de es-
cenarios transicionales, como el que atraviesa 
Colombia actualmente1. Atendiendo a las am-
biciosas preguntas sobre lo que causa y sostiene 
la guerra, la propuesta de una justicia transfor-
madora pone en primer plano las exigencias 
de cambio impulsadas por la sociedad civil y 
los movimientos sociales para transformar las 

1	 Los escenarios transicionales surgen de las medidas 
orientadas a reparar las consecuencias y los daños causa-
dos por situaciones de violaciones masivas de derechos 
humanos y de violencia derivada de conflictos armados. 
La verdad, la justicia, la reparación y la no repetición  
se han entendido como pilares de estas transiciones.  
Recientemente, la memoria ha sido incluida como el 
quinto pilar. El Acuerdo de Paz entre el Gobierno y las 
farc-ep en el 2016 y la creación del Sistema Integrado  
de Verdad, Justicia, Reparación y No Repetición han 
determinado el modelo más reciente del escenario  
transicional colombiano. Véanse Ordóñez Castillo,  
González y Lleras, y Arboleda et al. en este volumen.

raíces profundas de los conflictos y las desigual-
dades históricas (Gready y Robins 2014).

Sin embargo, en contraste con los absolu-
tos deseables, las paces imperfectas hablan de 
los múltiples y diversos esfuerzos cotidianos 
que se emprenden para sostener las relacio-
nes humanas pacíficas, la convivencialidad y 
el bienestar común (Muñoz 2001). Las paces en 
pequeña escala, imperfectas, transformadoras, 
descoloniales, las paces desde los márgenes, 
cotidianas o híbridas (Castillejo 2019; Gómez 
Correal 2024; Jaime-Salas et al. 2020; Jaramillo 
y Parrado 2019; Mac Ginty 2014; Muñoz 2001; 
Richmond y Mitchell 2012) hacen evidente no 
solo la redefinición constante que sufre la paz, 
en tanto categoría analítica, sino la enorme di-
versidad de prácticas, actores, retóricas o dis-
cursos en los que se concreta.

Los museos que abordan conocimientos 
difíciles y la producción de memorias de patri-
monios dolorosos han sido parte de los reper-
torios de esas búsquedas de paz. Las prácticas 
del recuerdo articulan las memorias indivi-
duales en la memoria social colectiva como 
mecanismos de resistencia ante la violencia. 
Es allí donde las prácticas de recordar y vene-
rar devienen patrimonio cultural de manera 
independiente, casi por completo, de su mate-
rialidad. Los diálogos resultantes entre diver-
sos actores incluyen iniciativas de la academia, 
de activistas y de la sociedad civil, pero en es-
pecial de aquellas comunidades que han sido 
afectadas por las violencias. Su elección de 



23

museos para la paz: perspectivas desde la memoria y el patrimonio

museos concebidos desde las necesidades loca-
les como espacios idóneos para manifestarse 
mediante lenguajes artísticos y simbólicos en-
raizados en culturas y tradiciones locales los 
diferencia radicalmente de docenas de inicia-
tivas de memoria, mayormente estatales, sur-
gidas después de la Segunda Guerra Mundial 
(Apsel et al. 2023; Tamashiro y Furnari 2015; 
Yamane y Anzai 2020).

Museos para la paz

Museos para la paz es un proyecto de investiga-
ción y creación de la Facultad de Artes y Humani-
dades y el Centro Interdisciplinario de Estudios 
sobre Desarrollo (Cider), de la Universidad de los 
Andes2. Su objetivo ha sido la creación de espa-
cios de diálogo sobre el rol de la memoria como 
instrumento de cambio social. Desde el 2020, el 
proyecto ha puesto en marcha diferentes estrate-
gias que van desde la organización de encuentros 
entre investigadores y organizaciones de la socie-
dad civil, el diseño de exhibiciones itinerantes,  
la creación artística, la publicación académica, la 
producción de tesis de pregrado y posgrado y  
la colaboración con iniciativas comunitarias  
para la gestión de proyectos. Este libro es el 

2	 Toda la información del proyecto está disponible en la 
página web: http://museosparalapaz.uniandes.edu.co  
Contacto: museosparalapaz@uniandes.edu.co y en 
redes sociales @museosparalapaz

resultado de una de las primeras fases del proyec-
to, el simposio interdisciplinar Museos para la 
Paz: la Muerte, la Memoria y los Museos3.

La hipótesis central de Museos para la paz 
plantea que las formas de conocimiento, los len-
guajes, las emociones y las racionalidades surgi-
das de iniciativas de memoria cotidianas, desde 
los márgenes y fuera de las vitrinas, constituyen 
ejemplos paradigmáticos de construcción de paz. 
En Colombia, los museos comunitarios de memo-
ria destacan como referentes clave de esas inicia-
tivas y son fundamentales para comprender las 
luchas de sujetos políticos que aspiran a la justicia 
social y a una paz sostenible. Parte de los intere-
ses que persigue el proyecto es el fortalecimien-
to de los lazos que unen tales iniciativas. Nuestro 
caso de estudio surge en el caso colombiano, pero 
vislumbramos que nuestro argumento central en 
torno a la relevancia de estas iniciativas de me-
moria en los procesos de transformación social es 
válido para la región. Que sea esta la oportunidad 
para invitar a darle contenido a esta premisa.

La muerte, entendida como fenómeno social 
y como correlato de la vida, fue el punto de par-
tida de Museos para la paz. Aunque algunas re-
flexiones de este volumen abordan la producción 
de la muerte violenta, este no es un libro sobre 
el conflicto armado, tampoco tiene un enfoque 

3	 El simposio fue realizado en octubre del 2021, en la 
Universidad de los Andes, de forma presencial y vir-
tual. Las memorias del evento pueden consultarse en 
https://museosparalapaz.uniandes.edu.co/simposio/ 



24

museos para la paz

violentológico. Por el contrario, el eje transversal 
ha sido el cuidado de los muertos y las prácticas 
de recuerdo, así como la producción de memo-
ria, tanto cotidiana como institucional, orienta-
da hacia la construcción de paz. Por ello, temas 
como la vida social de la muerte, las prácticas 
conmemorativas, el papel de la muerte en la exis-
tencia de los vivos, las injusticias que sufren los 
vivos que trascienden en su muerte y la agen-
cia de los muertos en la movilización social, por 
ejemplo, fueron puntos de convergencia que nu-
trieron esta conversación. A pesar de que el aná-
lisis inicial se centra en la muerte, nos alejamos 
de interpretaciones lineales o dicotómicas que la 
reduzcan a un punto final en el análisis de la vida. 
Por ningún motivo se debe entender que situa-
mos la muerte como culmen máximo en una es-
cala de victimizaciones. Por el contrario, nuestro 
norte fue hacer explícito un asunto que conside-
ramos ineludible: las memorias que cuidan de 
la vida y las memorias que cuidan de la muerte 
y de los muertos se entrelazan para alimentarse 
unas de otras. Este enfoque relacional ha sido el 
hilo conductor de las reflexiones que se presentan 
aquí y que abarcan discusiones sobre el desplaza-
miento forzado, la estigmatización, las ejecucio-
nes extrajudiciales4, el extractivismo, la ruptura 

4	 Este patrón de criminalidad, conocido como “falsos 
positivos”, se refiere a asesinatos de civiles cometidos 
por la Fuerza Pública y presentados falsamente como 
bajas en combate. Véanse en este volumen Gómez 
Correal y Aranguren.

de tejidos socioambientales y otras formas de vio-
lencia que afectan tanto la vida como la muerte.

Por lo anterior, a lo largo de estas páginas se 
discuten los bordes analíticos que el conflicto ar-
mado interno y las violencias recientes, y sobre 
todo las antiguas, han supuesto en la investiga-
ción sobre la muerte y las memorias, particular-
mente, pero no solo, en Colombia. Hacer estudios 
sobre paz también ha requerido entender el con-
flicto. Los enfoques que han explicado las intrin-
cadas manifestaciones de la guerra, los actores 
involucrados, los efectos victimizantes y sus múl-
tiples causas han sido de enorme valía para en-
tender la magnitud del problema. Sin embargo, 
nuestro objetivo de mirar al tiempo desde/hacia 
la vida y desde/hacia la muerte ha requerido dar 
porosidad a cánones que han determinado esos 
análisis, por ejemplo, sobre la forma como en-
tendemos el tiempo. Romper los bordes tempo-
rales que se asocian a las violencias sociopolíticas 
ha significado distanciarnos de nociones como 
la memoria histórica, para traer de nuevo al cen-
tro a las memorias, los recuerdos, los sueños y los 
afectos como insumos fundamentales que le dan 
fortaleza a los márgenes. 

Las conversaciones sobre el tiempo han signi-
ficado un encuentro entre las memorias recientes 
de las violencias en Colombia, llenas de muertes 
y descansos indignos, con las memorias largas y 
las tradiciones de cuidado de los ancestros duran-
te las épocas colonial y precolonial, cuyas tum-
bas y cuerpos también han sido violentados. En 
el camino hemos pensado los tiempos cortos de 



25

museos para la paz: perspectivas desde la memoria y el patrimonio

las memorias del conflicto armado colombiano 
desde los tiempos largos que configuran las tra-
yectorias de patrimonios dolorosos, colmados de 
resistencia y de esfuerzos por recuperar historias 
“perdidas” o silenciadas. 

Estas memorias de muerte y de dignidad ne-
gada son de por sí una herencia, un patrimonio, 
en el sentido estricto del legado de difuntos con-
cretos. Sin embargo, denominar algo patrimo-
nio tiene implicaciones para la legitimidad de la 
tenencia y la propiedad sobre objetos y lugares 
(patrimonio mueble e inmueble), así como sobre 
técnicas y prácticas performativas (patrimonio 
inmaterial). Más aún, todo patrimonio tiene un 
valor que es irreductible a lo mercantil, es decir, 
al precio del objeto o las ganancias que pueda ge-
nerar la administración de un espacio o un bien. 
Su valor puede también ser testimonial o histó-
rico, es decir, que es considerado valioso por-
que documenta el pasado, como lo hacen un acta 
antigua o un sitio arqueológico. El patrimonio 
también puede tener valor identitario, una im-
portancia como referente icónico o simbólico de 
una colectividad: el árbol en la plaza o el escudo 
de armas regional. Usualmente los objetos patri-
moniales considerados museables incluyen un 
poco de cada uno de estos valores. En el caso de 
las narrativas de dolor y desarraigo, en cambio, se 
trata de cosas que sería preferible no heredar. Es-
tas constituyen una suerte de patrimonio negati-
vo que, sin embargo, configura el porvenir. Cómo 
entender estos patrimonios difíciles, qué hacer 
con ellos y por qué hacerlo desde Museos para la 

paz ha sido parte de la motivación para los auto-
res de esta compilación. 

Los estudios sobre la memoria, el patrimonio 
y los museos constituyen un punto de encuentro 
para poner a conversar a la arqueología y la an-
tropología con los estudios sobre el desarrollo y 
los estudios de paz. Ese entrelazamiento, difícil 
de clasificar como ínter-, multi- o transdiscipli-
nar, hizo evidentes las barreras que trababan las 
preguntas que queríamos abordar. ¿Cómo hacer 
de un museo una herramienta para la construc-
ción de paz? ¿Qué nos dicen las memorias largas, 
contadas en cientos y miles de años, sobre el bien-
estar presente? ¿Participan los muertos de esta 
discusión? ¿Cuál es el papel de los sueños o los 
afectos en la búsqueda de justicia? 

La exacerbación de las violencias y las múl-
tiples formas de hacerles frente han puesto en 
evidencia, entre muchas otras cosas, la artifi-
cialidad de los dominios disciplinares y su falta 
de capacidad para pasar de la reflexión abstrac-
ta a la construcción concreta de paz. Desde sus 
perspectivas disciplinares particulares, la ar-
queología, la antropología, el arte, la psicología, 
la sociología, la historia y los estudios de desa-
rrollo, de violencia y paz, así como los estudios 
sobre justicia transicional y memoria y, por su-
puesto, la museología, han dado pistas sobre las 
preguntas enunciadas. Aprendimos de la fluidez 
discursiva de las iniciativas de memoria que la 
forma de emprender la tarea es en buena medida 
obvia: hay que tender puentes para poder dia-
logar y es menester contar con espacios seguros 



26

museos para la paz

para ello. Museos para la paz ha sido un escena- 
rio para esos encuentros. 

Este volumen recoge los resultados de una 
apuesta por ampliar la red y la capacidad de los 
vasos comunicantes entre museos, la academia y 
las comunidades (López Rosas en este volumen), 
así como los hallazgos resultantes de una dilu-
ción de las barreras metodológicas y temáticas 
que aún separan los diversos campos de estudios 
de las humanidades, las ciencias sociales y las ar-
tes. Situarnos en los intersticios ha sido también 
una estrategia de experimentación que ha enre-
dado asuntos, sujetos y métodos que pretendía-
mos distantes, acercando de manera productiva 
los instintos a la justicia, los muertos a la paz, los 
museos al derecho internacional humanitario, el 
patrimonio al bienestar y la música a la produc-
ción de verdad.

Privilegiar los mecanismos de la escritura 
académica para la producción de este volumen, 
sin embargo, exige reconocer nuestro lugar de 
enunciación, así como la responsabilidad y las 
limitaciones que los investigadores tenemos al 
definir agendas y metodologías de estudio y difu-
sión del conocimiento. Uno de los desafíos que te-
nemos al usar museo como una sombrilla debajo 
de la cual invitamos a dialogar es que la gran ma-
yoría de museos tradicionales son instituciones 
herederas de prácticas coloniales, extractivistas 
y de élite que han servido para determinar qué 
cuenta como bello, valioso o digno de preserva-
ción. Incluso, han servido para determinar valo-
res nacionales (Anderson 1993). Los museos y las 

universidades han funcionado como una dupla 
que legitima ciertas formas de producción cien-
tífica y que reproduce modelos de producción de 
conocimiento en los que élites expertas, académi-
cas y letradas, transmiten su saber a unos usua-
rios legos. Tampoco son pocas las ocasiones en 
las que ambos, museos y universidades, han sido 
instrumentalizados para reproducir mecanismos 
de exclusión.

Las prácticas de memoria, que dan forma a 
algunos de los museos que se mencionan en este 
libro, sin embargo, sugieren que esto ha empeza-
do a cambiar. La academia tiene la responsabi-
lidad de llamar la atención sobre las novedosas 
formas con las que comunidades subordinadas 
han adoptado el museo para hacer uso estratégi-
co tanto de su capacidad epistémica como de su 
capital político, social y cultural. Hablar de estos 
museos desde la academia no solo es posible sino 
necesario para apostar por un posicionamiento 
investigativo aplicado, que se comprometa con la 
capacidad de transformación social (Fals Borda 
1979; Rappaport 2008; Reason y Bradbury 2008; 
Vasco 2010). Esto es, hacer de los mecanismos 
académicos plataformas que sirvan para desen-
tramar aquellas estructuras profundas que aún 
sostienen las violencias, a la vez que generar re-
des —o enredos— lo suficientemente ajustados 
como para soportar la imaginación de futuros 
más justos y menos desiguales.

Para afianzar los escenarios de diálogo pro-
puestos, empezamos por hacer de las comu-
nidades un par, una contraparte con quienes 



27

museos para la paz: perspectivas desde la memoria y el patrimonio

pudiéramos entender las dimensiones, caracte-
rísticas y relevancia de estas nuevas formas de 
hacer y pensar los museos. Además de hacer ex-
tensa la invitación para pensar desde múltiples 
enfoques disciplinares, también fue imperativo 
que la contraparte del diálogo fueran quienes ha-
cen y “son” los museos, las personas y sus comu-
nidades. El Museo Itinerante de la Memoria y la 
Identidad de los Montes de María “El Mochuelo”, 
la Casa Museo de la Memoria y los Derechos Hu-
manos de las Mujeres de la Organización Femeni-
na Popular y la Alianza Mujeres Tejedoras de Vida 
respondieron a nuestro llamado y junto a ellas 
empezamos la exploración de la que esta publica-
ción es uno de sus resultados. 

En la construcción de estos relacionamien-
tos, la diversidad de características e, incluso, 
las distintas formas de enunciar las iniciativas 
de memoria se hicieron evidentes: museos, ca-
sas museo, casas de memoria, parques de la me-
moria, lugares de memoria, museos al aire libre 
y sitios de conciencia, entre otros. La extensión 
de la categoría museo como sombrilla epistémi-
ca abarca diferentes escalas, formatos, fuentes de 
financiación y temáticas que se alimentan ya no, 
o no únicamente, de las materialidades con las 
que estas iniciativas trabajan, sino de la condi-
ción misma de no depender de objetos museables 
o patrimonializables como gérmenes de una co-
lección que derive en un museo “de verdad”. Las 
formas de expresar historias, esto es, las prácti-
cas que le dan vida a las memorias producen un 
cambio de enfoque hacia las acciones a la vez que 

nos alejan de la dimensión material. Bajo esta 
concepción ampliada de museo caben, por ejem-
plo, un puente decorado con grafitis, una serie 
de murales a lo largo de un río y un ensamble de 
familiares que llevan en su cuello las fotos de sus 
seres queridos desaparecidos.

Sin descuidar la profundidad que puede 
alcanzar el abordaje desde las materialidades, 
como evidencias que concretan capas de tiem-
po y relacionamientos históricamente contin-
gentes, la concepción de museos para la paz que 
proponemos da la bienvenida a manifestacio-
nes diversas de la memoria y del patrimonio, 
no necesariamente materiales y con frecuencia 
efímeras. Estas pasan por el arte, las expresio-
nes afectivas, no discursivas, instintivas y oníri-
cas. La música, la danza, la poesía, el tejido y la 
pintura concretan expresiones identitarias que 
también son expresiones de recuerdos del pa-
sado que alimentan el devenir del museo, ya no 
como colector de objetos, sino como cuidador 
de historias y de prácticas.

Los mecanismos museográficos entrelazados 
con estas expresiones desbordan la prevalencia e 
inmanencia de la visualidad de lo exhibido, pues 
se expanden con la riqueza de la corporalidad que 
fundamenta estos lenguajes. Los patrimonios di-
fíciles, aquellos que provienen de la necesidad de 
cuidar y resguardar las memorias del dolor, nu-
tren las acciones que le dan forma a una noción 
indisciplinada de museo. Por ello, es menester 
reconocer, buscar y dar visibilidad al sustrato 
afectivo que estructura las formas de entender 



28

museos para la paz

los museos, las memorias y el patrimonio. Los 
momentos de llanto desatados por la emoción de 
una canción; la familiaridad que produce cocinar 
y compartir los alimentos; las gestualidades de la 
inquietud, la confianza y la indignación; inclu-
so, los sueños y los instintos han hecho parte de 
nuestras experiencias con Museos para la paz.

Tecnologías de la memoria 

Los museos son irreductibles a la materialidad de 
sus colecciones, arquitectura e institucionalidad 
pese a que estos factores determinan sus reper-
torios de acción. Se trata de una tecnología de la 
memoria en la medida en que acciones, destre-
zas y saberes (techné) se aplican con un propósito 
determinado, en este caso crear contextos propi-
cios, seguros e informados para las disputas de 
la memoria. El problema cultural al que respon-
de esta tecnología es nuestra necesidad de contar 
historias y de recordar, incluso, el para qué de la 
memoria (logos). 

Antes de abocarnos a la memoria y a su her-
mana la historia para así poder abordar las tec-
nologías de la memoria que presentamos en esta 
compilación, es menester aclarar a qué nos re-
ferimos con tecnología y con memoria y a qué 
no. No nos referimos a las acepciones de memo-
ria consignadas en diccionarios ni a las referidas 
a la experiencia individual psíquica o fisiológi-
ca; menos a la memoria histórica y discursos si-
milares en pos de hegemonía. Nos referimos a 

la memoria social en el sentido del antropólogo 
Paul Connerton (1989) y en línea con la filoso-
fía de Maurice Halbwachs (2004). Se trata de las 
prácticas de memoria, del recordar incorpora-
do y determinado por marcos sociales y cultura-
les. Así, al tratarse de estructuras estructurantes 
(sensu Giddens 1984), la memoria social puede ser 
lingüística o no lingüística e incluir vestimentas, 
música o gestos corporales. Lo importante es que 
permite remembrar y evocar personas, lugares 
o situaciones del pasado en el presente y de cara 
al futuro. Así, la memoria social le da forma a to-
das aquellas cosas que fueron experimentadas o 
aprehendidas en el pasado, es el vehículo “expe-
riencial” y conceptual, incluso ontológico, para 
acceder al pasado. Las tecnologías de la memo-
ria son, entonces, formas y dispositivos de recor-
dar, materiales o inmateriales, pensadas para que 
ciertos pasados permanezcan presentes. En el 
caso del conflicto armado colombiano, son tam-
bién formas de resistirse al olvido forzado y al 
negacionismo, a la vez que intentos de detener la 
violencia (Jelin 2002; Todorov 2000). 

Un aspecto complementario de la memoria 
social es su capacidad de transmitir información 
desde un repertorio cultural a partir de su condi-
ción performática. En su teoría del performance 
Diana Taylor habla precisamente de esa capaci-
dad de transmisión de la memoria por medio de 
los actos de la cultura. Así, cuando las prácticas 
culturales de comunidades afectadas por el con-
flicto cambian, bien sea para denunciar el horror, 
para no olvidar o para tramitar duelos, se le están 



29

museos para la paz: perspectivas desde la memoria y el patrimonio

sumando elementos a aquel repertorio de memo-
rias que será transmitido a siguientes generacio-
nes por medio de prácticas culturales. Un museo, 
convencional o no convencional, condensa y 
decanta relatos, genera un discurso, organiza el 
lenguaje y los artefactos para que digan algo con-
creto. La memoria de archivo condensa relatos y 
narrativas, haciendo concreto lo que en el reper-
torio puede ir variando con el tiempo. Gracias a 
su capacidad de archivo las memorias individua-
les y la memoria social adquieren condiciones de 
inmutabilidad (Taylor 2017).

Al contrario de la usanza vernácula y en línea 
con los estudios sociales de la ciencia y la tecno-
logía, nos resistimos a equiparar tecnología con 
cosas, objetos o dispositivos. La tecnología es una 
construcción social (Berger y Luckmann 1990) que  
implica techné, la forma o técnica del hacer que 
abarca sabiduría, destreza y tradición, tanto 
como logos, el significado o la lógica cultural de 
las cosas imbricados en la búsqueda de solucio-
nes efectivas a problemas culturales. Es decir, 
que la tecnología implica un conjunto histórica-
mente contingente de prácticas encajado en re-
des sociales tejidas alrededor de objetos, lugares 
en el paisaje y saberes culturales específicos que 
no son neutrales (Herrera 2014). En muchos de 
los casos de América Latina reseñados en este vo-
lumen, se trata de problemas derivados de series 
de violencias, tanto físicas como epistémicas y 
estructurales, que pretenden borrar memorias 
de pertenencia, lugar o incluso de identidad y de 
respuestas locales contingentes para actualizar 

y no olvidar lo pasado. Pueden incluir una larga 
serie de dispositivos, desde objetos mnemotéc-
nicos complejos, poemas y canciones o sonidos, 
hasta incluso olores y sabores. Así, cuando ha-
blamos de tecnologías de la memoria, nos refe-
rimos a conjuntos de prácticas culturales como 
redes amplias de relaciones históricas significa-
tivas ancladas en contextos de reciprocidad que 
giran en torno a la manutención o invocación de 
entidades que pueden ser muy concretas sin ne-
cesariamente estar presentes. Esto último ya que 
muchas de estas tecnologías buscan, precisamen-
te, trascender la muerte. 

Es preciso subrayar que las tecnologías de la 
memoria que se exponen en este volumen han 
sido desarrolladas por museos no convencionales 
que interactúan con historias dominantes, pero 
no necesariamente se rigen por ellas. Se trata de 
organizaciones de base que han elegido utilizar la 
figura de museo como un elemento para recordar 
y dar voz “desde abajo”; de museos que no tienen 
el afán de acumular o resguardar objetos y que 
usualmente no tienen depósitos ni dispositivos 
de almacenamiento, unos porque no los quie-
ren, otros por temor. En otros casos, se trata de 
exposiciones sin hogar, de museos sin lugares o 
itinerarios fijos, pop-ups o happenings más o me-
nos espontáneos o espacios tomados en préstamo 
para hacer arte, entre mil maneras para desmar-
carse de posibles ataques. 

No cabe duda de que la escena museográfica y 
museológica en Colombia es vibrante y emergen-
te, pero pese a ello el valor de las tecnologías de la 



30

museos para la paz

memoria locales, algunas de arraigo no occidental, 
no siempre se reconoce. Las tecnologías del olvido, 
la cara opuesta de la misma moneda, producen la 
amnesia suficiente para legitimar la persecución, 
ocultar, desmerecer o violentar tales prácticas. 
La intención de este volumen radica en recono-
cer algunas formas que se han llegado a tildar de 
irracionales, vándalas, guiadas por la emoción, 
la indignación, y que desde ahí conducen una voz 
y una experiencia que exigen ser escuchadas si el 
diálogo se dibuja como un camino hacia la paz.

La memoria en acción

La consolidación de una colección, de objetos, 
obras de arte u otros, suele estar en el origen de 
un museo tradicional. Idealmente, es el plan mu-
seológico lo que guía su formación, es decir, res-
ponde a la pregunta de para qué se crea. El guion 
museográfico, por su parte, da algunas de las res-
puestas al cómo se logran las metas de ese plan. 
Por ejemplo, el uso de líneas de tiempo, genera-
cionales o de cambios, condensan los discursos 
que se ejemplifican con objetos, paneles explicati-
vos, texto en sala y, por supuesto, fichas técnicas.

Los dispositivos de activación que los museos 
de memoria han reunido pueden tomar formas 
variadas, pero dado que se trata de transmitir 
memorias y verdades difíciles, suelen desbordar 
los procedimientos museográficos estándar. Los 
poemas, las plegarias o las canciones pueden lle-
var la memoria y la búsqueda de verdad mucho 

más allá que un objeto material, sobre todo si se 
dan en momentos o lugares precisos. Las formas 
de activación de memoria y las tramas narrativas 
se desprenden de ahí como hilos anudados de un 
quipu. Algunos de los nuevos espacios comunes 
son en realidad muy antiguos: traer leña para el 
fogón, preparar y compartir comida, crecer y en-
raizarse, soñar y amar. Los lenguajes simbólicos 
comunes que juegan con la experiencia de la paz 
rural para transmitir las memorias y verdades 
de las fracturas de esa paz pueden tomar muchas 
formas, pero hemos logrado identificar algunas 
tendencias generalizadas. 

La figura del árbol es un dispositivo museo-
gráfico ampliamente difundido entre los mu-
seos de memoria. La pieza Árbol de la memoria 
que constituye el eje central de El Mochuelo, por 
ejemplo, impacta también porque se siguen agre-
gando nombres de víctimas y de masacres. Las 
raíces y las ramas tienen también una presencia 
clave en las exposiciones “Sanaduría. Mediacio-
nes para tejer sentidos plurales de la paz” y “Sem-
brar la duda: indicios sobre las representaciones 
indígenas en Colombia”5, por ejemplo, como una 
manera de transmitir cercanía, tanto con la natu-
raleza como con el pasado, incluyendo la ances-
tralidad autóctona. Para la exhibición itinerante 

5	 “Sanaduría. Mediaciones para tejer sentidos plurales de 
la paz” (abril y junio del 2023) y “Sembrar la duda: indi-
cios sobre las representaciones indígenas en Colombia” 
(octubre del 2023 y abril del 2024) tuvieron lugar en el 
Museo de Arte Miguel Urrutia (mamu).



31

museos para la paz: perspectivas desde la memoria y el patrimonio

“Museos para la paz. La vida social de la muerte” 
que concretó la segunda fase del proyecto, ele-
gimos incluir la figura del árbol sin definir una 
especie o género en particular. En cambio, enfa-
tizamos lo ancestral: por el lado subterráneo, las 
tumbas indígenas vacías, abrazadas por las raíces 
del árbol de la vida. Hacia la copa y el cielo pen-
samos en colgar réplicas de objetos prehispáni-
cos de metal dorado para tematizar así el vínculo 
centenario y colonial entre la codicia y el extracti-
vismo, por una parte, y el irrespeto por la muerte 
y por la vida, por otra. 

En contraste con las formas vegetales, los hi-
los entramados, los tejidos y textiles, los ríos y los 
mapas utilizados en la museología de los museos 
comunitarios de memoria, resulta llamativo el 
papel subalterno que ocupan las formas antropo-
morfas anónimas como elementos expositivos. 
La importancia de que las personas tengan nom-
bre, apellido y rostro radica en la dignidad que 
su vida y muerte merecen. Un lugar excepcional 
en este campo lo ocupan los textiles en general y 
los muñecos de trapo en particular. No se trata 
de objetos pensados en primera línea como cosas 
a exponer, sino como objetos para hacer. La ca-
tarsis que esto significa, en especial para quienes 
han perdido seres queridos puede llegar a ser des-
garradora, a la vez que sanadora. 

Podríamos mencionar otros ejemplos de 
dispositivos difícilmente realizables de manera 
convencional que, sin embargo, se materializan 
artísticamente en las iniciativas comunita-
rias. Desde el documental audiovisual hasta los 

cómics, la relación entre la paz y la virtud se pue-
de enfatizar de mil maneras. Por ello, además de 
publicaciones, conferencias, una plataforma web 
y la creación de una guía para producir un sopor-
te expositivo transportable y de bajo costo, el pro-
yecto ha incluido la producción museográfica, la 
curaduría cinematográfica, el apoyo de la gestión 
cultural comunitaria y la creación artística.

Como proyecto de investigación involucrada 
y comprometida —investigación acción partici-
pativa en el sentido de Fals Borda (1979)— hemos 
sido partícipes de los intereses y de las agendas de 
transformación social que las organizaciones con 
las que nos hemos aliado persiguen. En el caso de 
Museos para la paz, comisionamos carteles, cua-
tro obras a tinta y lápiz de Ximena Ameri, que los 
diseñadores del taller de impresión tipográfica 
La Linterna imprimieron en una prensa de linó-
leo, como aquellas utilizadas tradicionalmente 
para las esquelas fúnebres (imagen 1). Los diseños 
y textos realizados a varias manos enfatizan ele-
mentos comunes a las museografías comunitarias 
auscultadas: el árbol de la vida y la protesta social; 
el entramado de memorias como creación colec-
tiva de nuevas realidades; las manos y gestos del 
amor en torno a los ríos Cauca y Magdalena como 
ejes de vida; así como el multifacético y ancestral 
proceso de atizar el fuego y cocinar memorias a 
fuego lento en un fogón de leña. De esta y otras 
maneras, los poemas, las plegarias, y las cancio-
nes dadas en momentos y lugares precisos pue-
den llevar la memoria y la búsqueda de dignidad 
más allá que un objeto expuesto en una vitrina.



32

museos para la paz

1. 	 Serie de cuatro obras de arte gráfico: Piensa la memoria, Encuentro de memorias, Compartiendo memorias y Tejiendo historias 
Fuente: Ximena Ameri y La Linterna, Cali (2023).



33

museos para la paz: perspectivas desde la memoria y el patrimonio



34

museos para la paz



35

museos para la paz: perspectivas desde la memoria y el patrimonio



36

museos para la paz

Un museo convencional no es un lugar para 
comer, mucho menos para cocinar a fuego abier-
to. Ese precisamente es, sin embargo, un potente 
dispositivo museográfico que abraza la coope-
ración y la división del trabajo tradicional, re-
currentemente reclamada desde la experiencia 
indígena y campesina. Las actividades para la ac-
tivación de la memoria, en suma, desbordan la 
producción académica museográfica tradicional.

Estructura del libro 

Este libro es el resultado del simposio interdis-
ciplinar Museos para la Paz: la Muerte, la Me-
moria y los Museos, que promovió discusiones 
entre disciplinas académicas y con representan-
tes de iniciativas de memoria en torno a los ejes 
a los que hemos aludido: el cuidado de la muer-
te como tema de investigación; las prácticas de 
memoria y la musealización del conocimiento 
difícil. Hemos querido facilitar la entrada de los 
interesados en el universo pluridisciplinar que 
este compendio engloba de dos maneras prin-
cipales. Por un lado, agrupando los trabajos en 
torno a cuatro partes: “Patrimonios y museolo-
gías difíciles”, “Luchas por la memoria”, “Pre-
sencias / Ausencias” y “En primera persona”. Por 
otro lado, hemos elaborado un índice triple para 
facilitar consultas cruzadas: un índice temático, 
onomástico y toponímico. Este no pretende re-
solver debate alguno. Se contenta con el mapeo 
de un novedoso campo epistémico.

El eje que articula la primera parte es cómo 
lidiar con patrimonios y museologías difíciles; 
los mismos que abordan la puesta en práctica de 
acciones de paz en, con y desde museos. En “Los 
museos y la paz positiva de baja intensidad en 
Colombia”, de William López Rosas, se propone 
una lectura de las interpretaciones del pasado 
en los museos de Colombia. El autor plantea que 
el predominio histórico de las élites académicas 
sobre la construcción de interpretaciones his-
tóricas en los más importantes museos del país 
habría llevado a una representación particular 
de la memoria, sesgada y dominante, pero no 
hegemónica. Como problema central identifi-
ca una falta de democracia en la interpretación 
del pasado que conlleva a una amnesia colecti-
va, derivada de la deshistorización de las rela-
ciones sociales, el achatamiento del presente y la 
deshumanización de la vida en común. El autor 
encuentra el antídoto a la amnesia derivada de 
la dominación discursiva en las dinámicas de re-
sistencia de instituciones museales de base, ges-
toras clave de lo que denomina dinámicas de paz 
de baja intensidad. 

El último punto de López Rosas es el fallo 
de la Jurisdicción Especial para la Paz (jep) en el 
2020 sobre la metodología cocreativa de la ex-
posición “Voces para transformar a Colombia”, 
a la sazón el punto de partida para Sofía Natalia 
González Ayala y Cristina Lleras en el capítulo 
“Vamos a juicio: el museo de memoria ante la jus-
ticia transicional en Colombia”. Las autoras em-
plean un enfoque legal y político para examinar 



37

museos para la paz: perspectivas desde la memoria y el patrimonio

las decisiones y mandatos de la jep y sus implica-
ciones para los museos. Analizan las medidas de 
protección cautelar que la jep impuso para prote-
ger las metodologías de creación y los contenidos 
de la exposición museográfica. En este proceso, 
discuten el lugar que ocupan la memoria y el mu-
seo, su papel para entender la maleabilidad de la 
justicia transicional (Rowen 2017) y sus implica-
ciones frente a las demandas de verdad, justicia, 
reparación y no repetición.

La justicia transicional es también el esce-
nario para la investigación de Diana Ordóñez 
Castillo sobre cómo los museos comunitarios 
de memoria han creado espacios para recons-
truir los tejidos sociales rotos por la guerra. En 
su capítulo, tematiza la relación entre las prác-
ticas museales y el escenario discursivo y mate-
rial generado por los mecanismos de la justicia 
transicional para indagar por las estrategias con 
las que las comunidades afectadas usan el museo 
para constituirse como sujetos políticos. Para ello 
hace énfasis en las formas de memoria dedicadas 
al cuidado de la muerte que se entrelazan en la 
puesta en marcha de estos museos, y las presenta 
como estrategias que buscan la dignificación y la 
lucha contra la estigmatización. Con ello hace un 
aporte sobre la estrecha relación existente entre 
los emprendimientos de memoria, no solo como 
búsqueda de verdad, sino como fundamento de 
las demandas de justicia transformadora.

El capítulo de Alexander Herrera Wassilow- 
ski es un reclamo por la dignidad de los muertos 
anónimos del pasado profundo. Recontextualiza 

el conflicto armado en Colombia en una perspec-
tiva de largo plazo que incluye el pasado colonial 
y precolonial. La crítica del poder colonial toma 
el saqueo de tumbas en busca de riquezas como 
una práctica extractiva fundacional, compartida 
por la minería y la arqueología. El papel central 
de las elaboradas formas de culto a los ancestros 
para la reproducción de las sociedades precolo-
niales contrasta con el descuido por los restos 
humanos declarados paganos durante las eras co-
lonial y republicana, un patrimonio incómodo y 
difícil porque todos le temían y pocos lo protegie-
ron. La doble crítica emplaza tanto a la práctica 
arqueológica como a los museos, pues propone 
reconsiderar la excavación de restos humanos y 
ofrendas mortuorias a la luz de su eventual tra-
tamiento, es decir, de su exhibición, bodegaje o 
re-enterramiento. Propone un mecanismo de 
consulta permanente con comunidades locales, 
indígenas o campesinas, para que los procesos de 
excavación, investigación y eventual exhibición 
museal se traduzcan en procesos de dignificación 
antes que en la producción de espectáculos para 
la industria del turismo.

La segunda parte del volumen invita a re-
flexionar sobre las diversas formas que toma la 
lucha por las memorias. En contraste con la  
búsqueda de consolidación de un paradigma esta-
ble y regulado, la memoria colectiva se alimenta 
de la disputa constante entre una multiplici-
dad de actores, voces, identidades, sentimientos, 
perspectivas o agendas políticas. La tensión ge-
nerada por la diversidad de experiencias vividas 



38

museos para la paz

de esas voces mantiene el crisol de las memorias 
colectivas en constante movimiento y regenera-
ción. Además, a ese entramado se suma la impo-
sibilidad de aquel distanciamiento cronológico, 
emocional o social pretendido por cierto ethos 
científico para buscar seguridad epistémica. La 
poca distancia frente a los acontecimientos y los 
actores involucrados y la cercanía con eventos 
tan significativos que son difíciles de catalogar en 
el flujo de la historia, hacen de la memoria un tra-
bajo en disputa (Bloch 2000). Así, sin contar con 
la distancia prudente y la supresión de las emo-
ciones, supuestos requeridos para el conocimien-
to modesto, neutral y objetivo (Haraway 1995), 
una de las luchas de las memorias ha sido su posi-
cionamiento como un campo legítimo de produc-
ción de conocimiento. 

En los tres capítulos agrupados en la sección 
“Luchas por la memoria” se describen los meca-
nismos de disputa, es decir, las tecnologías de la 
memoria, con sus lógicas, técnicas y prácticas, 
que se despliegan como estrategias de sujetos po-
líticos. En otras palabras, se trata de estudios que 
examinan tanto los métodos internos de cons-
trucción de la memoria como los propósitos que 
esta cumple. Desde el abordaje empírico, los tex-
tos exponen la profundidad y la diversidad de los 
ensamblajes que ponen en marcha las memorias, 
ya sea que emerjan como resultado de moviliza-
ciones sociales o de mecanismos “desde abajo”, 
o como una práctica artística espontánea o, al 
contrario, como resultado de la implementación 
de modelos legales. Como en el eje anterior, y al 

hacer evidente la pluralidad en tanto que deman-
da esencial y necesaria de la justicia social, estos 
textos también son ejemplos de la valoración de 
contra-memorias, de perspectivas imaginativas 
y disruptivas que desestabilicen las narraciones 
unívocas finalizadas. 

Una reflexión sobre el papel crucial de la 
imaginación, uno de los temas fundamenta-
les que estructuran este libro, abre la segunda 
sección. En el texto de Erika Parrado Pardo, “El 
potencial transformador de la memoria: prác-
ticas organizativas de denuncia e imaginación 
popular en Colombia (1973-2016)”, se plantea la 
hipótesis de que las organizaciones sociales en 
Colombia han logrado vincular la denuncia de 
las aflicciones sufridas con la visión imaginati-
va del futuro, a través de la memoria. La autora 
utiliza el análisis histórico como un mecanismo 
para explorar las continuidades y tensiones en 
las luchas de las organizaciones sociales desde la 
década de 1970. Aunque se ha asumido común-
mente que el trabajo con las memorias de las 
víctimas está intrínsecamente ligado al regis-
tro y la denuncia de las aflicciones, las organiza-
ciones sociales colombianas han ampliado este 
concepto, convirtiendo la memoria en una he-
rramienta para concebir otras posibilidades y 
construir un orden social radicalmente distinto 
al actual. Con ello logra exponer que esta rela-
ción entre la denuncia y la imaginación no es un 
fenómeno nuevo ni exclusivo de las agendas de la 
justicia transicional, ni de los escenarios discur-
sivos favorecidos por la implementación de sus 



39

museos para la paz: perspectivas desde la memoria y el patrimonio

mecanismos, sino una tarea que ha determinado 
la movilización social desde sus orígenes a la par 
de su exigencia por el cambio social profundo. 

En contraste con el enfoque anterior, que 
examina las iniciativas surgidas dentro de las or-
ganizaciones sociales, los investigadores Juan 
Carlos Arboleda Ariza, Alejandro Riascos Gue-
rrero y Edinson Bernal Valois exploran cómo se 
ha institucionalizado la memoria en Colombia 
por medio de la implementación de políticas de 
la memoria. En el contexto de la gestión del con-
flicto armado colombiano, y con el objetivo espe-
cífico de buscar medidas de reparación para las 
víctimas, el Estado ha promovido una serie de 
acciones que establecen lo que han denominado 
el escenario de la transición: la promulgación de 
leyes, políticas para el manejo “oficial”, “correcto” 
de archivos y conmemoraciones. Este estudio se 
enfoca en cómo estas medidas tienen un impac-
to normativo en la forma en que se comprende y 
construye la memoria colectiva, al desincentivar 
e incluso eclipsar la reflexión que surge de la di-
versidad. Como alternativa, se basan en la noción 
de acontecimiento de Michel Foucault, enten- 
dido como aquello que desafía las narrativas ofi-
ciales y genera una contramemoria, con el fin de 
poner de manifiesto la tensión entre lo instituido 
y lo instituyente. Esta tensión se manifiesta en la 
lucha por definir qué memorias son reconocidas 
y legitimadas oficialmente por el Estado y cuáles 
son marginadas o silenciadas.

El capítulo titulado “Una memoria potencial-
mente reconciliadora: el grupo de teatro Victus”, 

escrito por Miguel Barreto Henriques, cierra esta 
sección con un ejemplo concreto de creación de 
espacios donde convergen historias de vida apa-
rentemente irreconciliables. Victus es un grupo 
de teatro y, al tiempo, el nombre de una obra en 
la que los actores se reconocen como víctimas y 
excombatientes de diversos grupos armados, gue-
rrilla, paramilitares y Ejército. De manera lite-
ral, la obra pone en escena una demanda que se 
desarrolla a lo largo de todo este compendio: el 
encuentro entre narrativas opuestas. La relación 
entre reconciliación y memoria es, entonces, el 
reto al que nos invita el autor por medio de Vic-
tus, el compromiso con una memoria reconcilia-
dora que trascienda y deconstruya las narrativas 
maniqueas sobre el conflicto. El reconocimien-
to de la validez de la narrativa del otro, a partir 
del cual sea posible un diálogo legítimo —la ca-
pacidad de la memoria para superar la bipolari-
dad amigo-enemigo—, se presenta en estrecha 
relación con la búsqueda de una visión de futuro 
compartida e interdependiente. Cabrá pregun-
tarle a la lectura por la capacidad de esa memoria 
con futuro para ya no solo transformar la versión 
del pasado, sino para crear una comunidad polí-
tica y moral más justa, basada en un sistema de 
valores y de distribución del poder que incluya a 
todas las partes y propicie la transformación pa-
cífica de los conflictos.

Las presencias y ausencias, los límites difu-
sos entre las materialidades presentes y las ma-
terialidades ausentes producidas por la muerte 
y, en particular, por la muerte violenta, son el 



40

museos para la paz

punto de partida para las reflexiones de la tercera 
sección. Las diferentes dimensiones y capacida-
des que la materialidad de los cuerpos produ-
cidos por la muerte tiene, tanto de los cuerpos 
fragmentados como de los mal llamados “desa-
parecidos”, han dado paso a un conjunto de pre-
guntas desafiantes que hacen estallar la estrechez 
logocéntrica que ha dominado nuestras formas 
de producir conocimiento, incluso la producción 
de memoria. La racionalidad guiada por los afec-
tos y las emociones, por los sueños, los instintos 
y por el saber incorporado, aquí se presenta como 
alternativa para dar cuenta de los efectos aún in-
comprendidos de esas ausencias-presencias en la 
vida social. 

Los marcos conceptuales sobre el giro afec-
tivo en los estudios sociales de la ciencia, las 
humanidades y las ciencias sociales han sido 
provechosos para abordar preguntas sobre la in-
teracción entre los vivos y los muertos, así como 
para comprender la rearticulación afectiva entre 
ambos (Guglielmucci en este volumen). Las ma-
terialidades vitales (Bennet 2010), la teoría del 
actor-red (Law 2009; Star 1991), las interaccio-
nes afectivas que se escapan de la construcción 
discursiva de la realidad (Massumi 2015) y que 
se vuelven fuerzas de la imaginación del futu-
ro y de transformación social (Jasper 2011; Puig 
de la Bellacasa 2011) se conjugan para proble-
matizar qué y quiénes conforman la red de esas 
interacciones, más que humanas, y para dimen-
sionar la capacidad de agencia que cada nodo de 
esa interacción posee. Por eso, indagar por las 

dimensiones que toman las luchas ontológicas 
es la invitación subyacente en los cuatro capítu-
los. Preguntas como ¿quién ha muerto?, ¿qué o 
quién cuenta como agente, acaso de manera in-
dependiente de su presencia corporal?, ¿cuánto 
hay de la muerte en la vida? o ¿cuál es el borde 
que separa la ausencia de la presencia? quedan 
como indagaciones para guiar la lectura.

El primer capítulo de esta sección se enfo-
ca en la aparición de restos humanos en ríos y su 
impacto en las comunidades aledañas. “El acom-
pañamiento de los aparecidos: interacciones en-
tre vivos y muertos en contextos de violencia” 
de Ana Guglielmucci desafía el enfoque predo-
minante que ha puesto énfasis en la ausencia de 
los desaparecidos en lugar de la presencia de los 
muertos y su papel en la vida social. Se exami-
nan casos específicos en Puerto Berrío y  
Trujillo-Marsella, donde la aparición de cadáve-
res de personas asesinadas a lo largo de las cuen-
cas de los ríos Magdalena y Cauca ha generado 
diversas respuestas de parte de las comunidades. 
Estas incluyen el cuidado y el acompañamiento 
de los restos no identificados, las disputas sobre 
el derecho a elegir y honrar estos cuerpos y ten-
siones entre las prácticas locales y los protoco-
los institucionales. Apoyada en el concepto de la 
era de la muerte o Necroceno (Mbembe 2011), la 
autora indaga por la reconfiguración del umbral 
entre los vivos y los muertos. Enfatiza la necesi-
dad de reconocer las prácticas de cuidado de los 
pobladores de estas regiones que han permitido 
la preservación y recuperación de los restos  



41

museos para la paz: perspectivas desde la memoria y el patrimonio

de los aparecidos y las tensiones emergidas  
con la institucionalidad.

En “Remembranzas: paisajes de violencia 
ambiental, patrimonial y humanitaria en Tu-
maco”, José Gabriel Dávila Romero compar-
te la aproximación a los cuerpos de agua como 
núcleos o nexos de paisajes violentados. En este 
caso, se trata de los manglares de la costa del Pací-
fico, en donde convergen los sitios de deposición 
de figurinas cerámicas antropomorfas de estilo 
Tumaco-La Tolita (400 a. C.-600 d. C.), con fre-
cuencia destrozadas por proyectos extractivos, y 
con los cuerpos desmembrados de víctimas del 
conflicto armado. Con la yuxtaposición entre las 
violencias que destruyen patrimonios arqueoló-
gicos y los mecanismos de tortura y desaparición, 
el texto establece conexiones teóricas y emocio-
nales entre los objetos del pasado y los procesos 
de memoria, duelo y curación en las comunida-
des afrodescendientes que habitan el litoral Pa-
cífico. Además, expone la incomprensión de las 
expresiones culturales asociadas con el agua y, en 
especial, del entorno anfibio del manglar. El reco-
nocimiento progresivo de la naturaleza compleja 
de los cuerpos de agua revela cómo estos han sido 
instrumentalizados también para causar daño, 
desestructurar poblaciones, alterar sentidos y 
producir ausencias. Sin embargo, se trata a la vez 
del primer paso de una propuesta para curar la 
violencia extractiva en ese paisaje cultural.

Diana Gómez Correal y Juan Pablo Aran-
guren, en sus respectivos capítulos, abor-
dan los desafíos de la interacción de las 

ausencias-presencias de los muertos con los vi-
vos de manera explícita. Por un lado, en “La ma-
terialidad vital de los ausentes-presentes en los 
movimientos de víctimas en Colombia”, Gómez 
Correal argumenta que los muertos y desapareci-
dos sostienen una materialidad vital desde la cual 
despliegan diferentes formas de agencia, en par-
ticular, su presencia activa en la protesta social y 
la política. En el capítulo se concluye que la agen-
cia de los ausentes-presentes se materializa de 
cuatro formas: la politización de sus familiares; 
la formación y el desarrollo de los movimientos 
de víctimas y familiares; en disputas por el pasa-
do, la verdad y la justicia; y en el acompañamien-
to en la vida cotidiana. La autora privilegia como 
punto de entrada las historias individuales de víc-
timas, familiares y sobrevivientes. Al ser ella mis-
ma parte de este grupo, el texto es un aporte a la 
discusión del papel de los ausentes, no solo en las 
trayectorias de sus seres queridos y de los movi-
mientos de víctimas, sino como partes esenciales 
de las dinámicas de poder. Esto es, como parte, 
no solo de conflictos políticos, éticos y morales, 
sino también de conflictos ontológicos.

Por otro lado, en “Las figuraciones espectra-
les: tensionando la noción de duelo en el conflicto 
armado colombiano”, Aranguren Romero expone 
la manera en que la guerra ha trastocado la expe-
riencia de los procesos luctuosos y ha afectado los 
procesos de duelo, produciendo cuerpos sin nom-
bres, nombres sin cuerpos y cuerpos sin duelos. 
La figuración espectral es la forma en la que los 
familiares de personas desaparecidas o fallecidas 



42

museos para la paz

establecen relaciones con la ausencia-presencia 
de sus seres queridos, anunciando tanto la urgen-
cia del restablecimiento de los cuerpos y el desa-
rrollo de rituales funerarios, como la búsqueda 
de justicia. Estas figuraciones espectrales se ma-
nifiestan de diferentes maneras, ya sea como una 
presencia insidiosa y obsesiva que invade la vida 
cotidiana, o como un llamado a la presencia y 
una forma de mantener un vínculo afectivo con 
la ausencia. Estas relaciones incluyen la conver-
sación con las fotografías, los objetos cotidianos o 
las prendas de vestir del ausente, así como la en-
soñación con la persona desaparecida o fallecida, 
tanto en la vida onírica como en la vida despier-
ta. Las formas de gestión emocional tanto de los 
cuerpos ausentes como de los rituales constreñi-
dos se revelan, entonces, como un síntoma social 
que obliga a una mirada crítica a la pertinencia 
misma de la noción de duelo.

El libro finaliza con una reflexión de Italia 
Samudio Reyes, coordinadora de investigacio-
nes de la Corporación Colectiva de Comunica-
ciones de Montes de María Línea 21, quienes han 
emprendido el Museo Itinerante de la Memoria 
y la Identidad de los Montes de María “El Mo-
chuelo”. En “Cuando todo estaba pasando: vio-
lencias, memorias y reflexividad en los Montes 
de María” se explora el impacto de la guerra en 
las comunidades de la región, sus memorias y 
la lucha para que sus voces sean escuchadas. El 
texto pone énfasis en la importancia de la narra-
ción y la memoria como medios para reclamar 
la agencia, la identidad y la resistencia frente a 

los efectos devastadores de la guerra. Samudio 
Reyes destaca la estigmatización de las comuni-
dades basada en la presunción de pertenencia 
o colaboración con diferentes grupos armados, 
lo que llevó a su desplazamiento y la pérdida de 
sus territorios. En respuesta, la creación de es-
pacios para el diálogo, la reflexión y la preserva-
ción de la memoria colectiva fue fundamental 
para luchar contra el silencio impuesto y recla-
mar la agencia y la reconstrucción de la identi-
dad. El Mochuelo ha sido la plataforma para dar 
lugar a esas conversaciones, para consolidar el 
compromiso comunitario, el empoderamiento y 
la transmisión de historias entre generaciones. 
El cierre es la discusión sobre la responsabilidad 
ética y los desafíos de la memoria, la justicia y la 
verdad en la ansiada posguerra, una demanda 
que, pese a no hacerse explícita a lo largo de la 
compilación, es imperativa.

Durante el proceso de edición de este libro, 
correspondiente a los años 2023 y 2024, se regis-
traron en Colombia 350 muertes violentas de di-
rigentes indígenas, defensores y defensoras de 
derechos humanos y del medio ambiente; 164 
masacres; y 72 firmantes del Acuerdo de Paz ase-
sinados (Indepaz y Observatorio de Derechos Hu-
manos y Conflictividades de Indepaz 2023, 2024). 
Hablar de posconflicto en medio de un cese al 
fuego temporal con distintos actores armados es 
hablar de un futuro que aún no llega. Pensar y so-
ñar siempre es posible, pero la necesidad de ese 
futuro es la que hace necesario el sueño de Mu-
seos para la paz.



43

museos para la paz: perspectivas desde la memoria y el patrimonio

Referencias

Anderson, Benedict. 1993. Comunidades imaginadas. 

Reflexiones sobre el origen y la difusión del 

nacionalismo. Fondo de Cultura Económica.

Apsel, Joyce, Clive Barrett y Roy Tamashiro. 2023. 

Museums for Peace: In Search of History, Memory, 

and Change. Routledge.

Bennett, Jane. 2010. Vibrant Matter. A Political Ecology 

of Things. Duke University Press.

Berger, Peter L. y Thomas Luckmann. 1990. The Social 

Construction of Reality: A Treatise in the Sociology of 

Knowledge. Anchor Books.

Bloch, Marc. 2000. Introducción a la historia. Fondo de 

Cultura Económica.

Castillejo, Alejandro. 2019. “La paz en pequeña 

escala: fracturas de la vida cotidiana y las 

políticas de la transición en Colombia”. Revista 

de Estudios Colombianos 53: 6-10 https://doi.

org/10.53556/rec.v53i0 

Connerton, Paul. 1989. How Societies Remember. 

Cambridge University Press.

Fals Borda, Orlando. 1979. El problema de cómo investigar 

la realidad para transformarla. Tercer Mundo.

Galtung, Johan. 1969. “Violence, Peace, and Peace 

Research”. Journal of Peace Research 6 (3): 167-191. 

https://doi.org/10.1177/002234336900600301 

Giddens, Anthony. 1984. The Constitution of Society. 

University of California Press.

Gómez Correal, Diana Marcela. 2024. De amor, sangre 

y vientre: politización de los sujetos victimizados y 

gestación de una paz transformadora en Colombia. 

Ediciones Uniandes.

Gready, Paul y Simon Robins. 2014. “From 

Transitional to Transformative Justice: A New 

Agenda for Practice”. International Journal of 

Transitional Justice 8 (3): 339-361. https://doi.

org/10.1093/ijtj/iju013 

Halbwachs, Maurice. 2004. Los marcos sociales de la 

memoria. Anthropos Editorial.

Haraway, Donna J. 1995. Ciencia, cyborgs y mujeres: la 

reinvención de la naturaleza. Ediciones Cátedra; 

Universidad de Valencia.

Herrera, Alexander. 2014. “Valor y significado 

de las tecnologías andinas. Reflexiones a 

propósito de las trompetas de cerámica pututo 

o waylla kepa”. Anales de la 28 Reunión Anual 

de Etnología, 263-278. Museo Nacional de 

Etnografía y Folklore (Musef).

Instituto de Estudios para el Desarrollo y la  

Paz (Indepaz) y Observatorio de Derechos  

Humanos y Conflictividades de Indepaz. 2023.  

Violencia en Colombia. Informe anual 2023. 

Instituto de Estudios para el Desarrollo y 

la Paz (Indepaz). https://indepaz.org.co/

violencia-en-colombia-informe-anual-2023/ 

Instituto de Estudios para el Desarrollo y la Paz 

(Indepaz) y Observatorio de Derechos Humanos 

y Conflictividades de Indepaz. 2024. Líderes 

sociales, defensores de dd. hh. y firmantes de acuerdo 

asesinados en el 2024 y 2025. Instituto de Estudios 

para el Desarrollo y la Paz (Indepaz). https://indepaz.

org.co/lideres-sociales-defensores-de-dd-hh-y-

firmantes-de-acuerdo-asesinados-en-2024/ 

Jaime-Salas, Julio Roberto, Diana Gómez Correal, 

Karol Pérez de Armiño, Sandra Liliana Londoño 



44

museos para la paz

Calero, Fabio Saúl Castro Herrera y Jefferson 

Jaramillo Marín. 2020. Paz decolonial, paces 

insubordinadas. Conceptos, temporalidades y 

epistemologías. Pontificia Universidad Javeriana 

de Cali.

Jaramillo, Jefferson y Erika Parrado. 2019. “La 

paz desde los márgenes y los márgenes de la 

paz”. Ponencia presentada en el III Encuentro 

Internacional de Estudios Críticos de las 

Transiciones Políticas. Universidad de los Andes,  

4 y 5 de septiembre, Bogotá.

Jasper, James M. 2011. “Emotions and Social 

Movements: Twenty Years of Theory and Research”. 

Annual Review of Sociology 37: 285-303. https://doi.

org/10.1146/annurev-soc-081309-150015 

Jelin, Elizabeth. 2002. Los trabajos de la memoria.  

Siglo xxi Editores.

Law, John. 2009. “Actor Network Theory and Material 

Semiotics”. En The New Blackwell Companion to 

Social Theory, editado por Bryan Turner, 141-158. 

Wiley-Blackwell. 

Mac Ginty, Roger. 2014. “Everyday Peace: Bottom-up 

and Local Agency in Conflict-Affected Societies”. 

Security Dialogue 45 (6): 548-564.

Massumi, Brian. 2015. Politics of Affect. Polity Press.

Mbembe, Achille. 2011. Necropolítica. Editorial 

Melusina.

Muñoz, Francisco. 2001. La paz imperfecta. Editorial 

Universidad de Granada.

Puig de la Bellacasa, María. 2011. “Matters of Care in 

Technoscience: Assembling Neglected Things”. 

Social Studies of Science 41 (1): 85-106. https://doi.

org/10.1177/0306312710380301 

Rappaport, Joanne. 2008. “Beyond Participant 

Observation: Collaborative Ethnography 

as Theoretical Innovation”. Collaborative 

Anthropologies 1 (1): 1-31. https://doi.org/10.1353/

cla.0.0014 

Reason, Peter y Hilary Bradbury. 2008. The sage 

Handbook of Action Research. SAGE Publications. 

Rettberg, Angelika. 2013. “La construcción de paz 

bajo la lupa: una revisión de la actividad y de la 

literatura académica internacional”. Estudios 

Políticos (42): 13-36. https://doi.org/10.17533/udea.

espo.15782 

Richmond, Oliver y Audra Mitchell. 2012. Hybrid Forms 

of Peace: From Everyday Agency to Post-Liberalism. 

Palgrave Macmillan.

Rowen, Jamie. 2017. “‘We Don’t Believe in Transitional 

Justice:’ Peace and the Politics of Legal Ideas in 

Colombia”. Law & Social Inquiry 42 (3): 622-647. 

https://doi.org/10.1111/lsi.12262 

Star, Susan Leigh. 1991. “Power, Technologies and the 

Phenomenology of Conventions: On Being Allergic 

to Onions”. En A Sociology of Monsters: Essays on 

Power, Technology and Domination, editado por 

John Law, 26-56. Routledge.

Tamashiro, Roy y Ellen Furnari. 2015. “Museums for 

Peace: Agents and Instruments of Peace Education”. 

Journal of Peace Education 12 (3): 223-235. https://doi.

org/10.1080/17400201.2015.1092712 

Taylor, Diana. 2017. El archivo y el repertorio. La memoria 

cultural performática en las Américas. Ediciones 

Universidad Alberto Hurtado.

Todorov, Tzvetan. 2000. Los abusos de la memoria. 

Ediciones Paidós.



45

museos para la paz: perspectivas desde la memoria y el patrimonio

Vasco, Luis Guillermo. 2010. “Recoger los conceptos 

en la vida: una metodología de investigación 

solidaria”. Ponencia presentada en el Seminario 

Taller Pensamiento Propio, Universidad y Región. 

Instituto Andino de Artes Populares, Universidad 

de Nariño. 16 al 18 de septiembre, Pasto.

Yamane, Kazuyo y Ikuro Anzai, eds. 2020. 

Museums for Peace Worldwide 2020. Organizing 

Committee of the 10th International 

Conference of Museums for Peace and Kyoto 

Museum for World Peace; Ritsumeikan 

University.





primera parte

Patrimonios y  
museologías  

difíciles





49

1
Los museos y la paz positiva de baja intensidad 
en Colombia: entre las políticas del olvido  
y el activismo museológico*

William López Rosas

Antes de entrar en materia, quisiera caracteri-
zar, de forma somera, el lugar de enunciación 
desde el que he elaborado las hipótesis de tra-
bajo que expondré en este texto. La Maestría 
en Museología y Gestión del Patrimonio es un 
proyecto muy reciente de la Universidad Nacio-
nal de Colombia que, además de formar desde 
el 2008 la primera generación de museólogos y 
museólogas del país, ha realizado una labor de 
movilización del sector de museos en los ám-
bitos de la investigación, la apropiación social 
del pensamiento museológico contemporáneo 
y la discusión de las políticas públicas de mu-
seos (López Rosas 2016). Para verlo desde la óp-
tica de la teoría de los campos (Bourdieu 1992), 
el posgrado se enfocó en la institucionalización 
del sector museológico como un espacio social, 

desde la perspectiva de la academia, en el que la 
profesionalización y especialización de la admi-
nistración de los museos es clave para la demo-
cratización del derecho a la memoria, al arte, al 
patrimonio cultural y a la configuración de los 
sentidos de pertenencia de las comunidades a 
las que sirven por origen y destino.

En este contexto, además de referenciar múl-
tiples espacios públicos de debate universita-
rio, organizados a lo largo de más de una década, 
también deberíamos recordar la acotada, pero 
muy significativa producción académica del es-
tudiantado, así como la realización del programa 
radial Museos en contexto que, también, por más 
de una década, ha sido el único espacio de discu-
sión sistemático de los problemas y las coyun-
turas significativas de los museos colombianos1. 

1	 Este programa radial ha tenido dos épocas: la primera, 
con el título de Museos en vivo, se emitió en la emisora 

*	 Para citar este capítulo: https://doi.org/10.51573/
Andes.9789587988635.9789587988659.1



50

museos para la paz

Para resumir, los dos principales objetivos políti-
cos de este posgrado han sido instalar la museo-
logía como disciplina dentro del complejo campo 
académico colombiano, como profesión dentro 
del campo cultural y, por otra parte, contribuir a 
la construcción colectiva de las políticas públicas 
de los museos y la memoria. 

En esta corta caracterización de mi lugar de 
enunciación es clave señalar, además —de nuevo 
basándome en Bourdieu (1992)—, que se trata de 
un lugar doblemente subalterno, dominado no 
solo por los intereses de disciplinas y profesiones, 
que dentro del espacio cultural colombiano han 
monopolizado el agenciamiento de los patrimo-
nios, las memorias y las identidades colectivas, 
como la arquitectura, la antropología, el derecho 
y la historia, sino también por las estructuras de 
poder de matriz oligárquica que han agenciado 
la mayoría de los museos oficiales como panteo-
nes, mausoleos o altares de la patria, dentro de 

de la Universidad Nacional de Colombia desde  
octubre del 2010 hasta junio del 2015; la segunda, 
bajo el título de Museos en contexto, se viene emitiendo 
desde agosto del 2015 hasta la actualidad, dentro de la 
parrilla de la misma emisora de esta casa de estudios. 
El programa de radio ha sido un espacio de discusión 
del y para el sector nacional de museos e, incluso, para 
el debate de coyunturas internacionales que le atañen. 
Con respecto al tema de este escenario académico, 
entre el 2016 y el 2017, se realizó una serie de más de 
veinte programas titulada Los museos y la construcción 
de la paz, y que el lector o lectora puede encontrar en la 
página web de esta emisora.

un régimen de representación fuertemente arti-
culado a un orden patriarcal, racista, amnésico y 
excluyente, todavía vigente a pesar de los signifi-
cativos esfuerzos que diversos profesionales y tra-
bajadores y trabajadoras han emprendido dentro 
de estos (López Rosas 2016). En este sentido, se 
trata de un lugar subalterno con un ethos político 
en el que la formación profesional y disciplinaria 
se entrelaza con la proyección pública del posgra-
do hacia la movilización del sector de museos, lo 
que ha permitido a mis colegas del Instituto de 
Investigaciones Estéticas y de la Escuela de Artes 
Plásticas de la Universidad Nacional de Colombia 
construir una posición al menos reconocible por 
una buena parte de ese espacio social fragmenta-
do, marginal y muy vulnerable de los museos co-
lombianos (López Rosas 2016).

Trayectoria del problema  
y perspectiva de análisis

Este trabajo es parte de una investigación que lle-
va más de una década2. Aunque se inició al calor 
de las discusiones relativas al diseño curricu- 
lar de la Maestría en Museología y Gestión del  

2	 El proceso de construcción de espacios para la investi-
gación museológica dentro de la academia ha estado 
fundamentalmente vinculado a los dos grupos de inves-
tigación: Comunes y museología radical, coordinado por 
el profesor Edmon Castell Ginovart, y Museología crítica 
y estudios del patrimonio cultural, coordinado por el



51

los museos y la paz positiva de baja intensidad en colombia

Patrimonio, hacia el 2003, es tan solo hasta el 
2010 cuando tiene un primer espacio de siste-
matización en el texto titulado Museo en tiempos 
de conflicto: memoria y ciudadanía en Colombia, 
originalmente editado en Argentina, y luego pu-
blicado en la serie Cuadernos de museología en el 
20133. Allí realicé una primera reseña crítica de 
algunos proyectos museológicos emprendidos 
como respuesta a las exigencias de memoria y 
reparación simbólica que, en ese momento, em-
pezaban a consolidarse en diferentes sectores de 
la sociedad, directamente relacionadas con la ne-
gociación que la administración de Álvaro Uribe 

	 autor de este capítulo. El primer grupo tiene tres líneas 
de trabajo: 1) cartografía cultural y justicia espacial; 
2) imaginación museográfica: pensamiento y acción; 
y 3) juegos de estrategia y experiencia estética. El 
segundo grupo ha estado trabajando en los siguien-
tes escenarios temáticos: 1) historia y teorías de las 
prácticas e instituciones museológicas en América 
Latina y el Caribe; 2) espacios museales, restitución 
cultural, reconfiguración social del patrimonio cultural 
y la memoria; y 3) museos, educación y construcción 
de audiencias y públicos.

3	 Después de este texto, vinieron otros como: Emma Araújo 
de Vallejo. Su trabajo por el arte, la memoria, la educación y 
los museos (2015); Disputas pela narrativa do Museu Nacio-
nal da Colômbia (2015); “Hacia la autonomía disciplinaria 
y profesional de la museología en Colombia” (2015); 
“Informe sobre la situación de algunas instituciones 
de la memoria en Colombia: hacia una ley de museos” 
(2019); “Arte y nación: apuntes sobre la modernización 
de la narrativa del Museo Nacional de Colombia” (2021); 
y Museu e memória em tempos de guerra na Colômbia (2021). 

Vélez (2002-2010) hizo con las Autodefensas Uni-
das de Colombia (auc), cristalizada en la llamada 
Ley de Justicia y Paz (Ley 975 del 2005). Es impor-
tante subrayar que cuando escribí ese texto, aún 
no se vislumbraba la negociación que abrió la ad-
ministración de Juan Manuel Santos (2010-2018) 
con las Fuerzas Armadas Revolucionarias de Co-
lombia-Ejército del Pueblo (farc-ep), que modificó 
el campo de la memoria de manera sustancial. 

En medio del rescate de algunos de los pro-
gramas pedagógicos que el Museo del Siglo xix y 
el Museo de Arte de la Universidad Nacional de 
Colombia habían realizado, hacia mediados de 
la década de los ochenta, me concentré en el aná-
lisis de ciertos proyectos expositivos y museoló-
gicos emprendidos por el Museo de Antioquia, 
el Sistema de Museos y Patrimonio Cultural de 
la Universidad Nacional de Colombia y el Mu-
seo Nacional de Colombia, como aportes signifi-
cativos, a pesar de su marginalidad, a la hora de 
delimitar los contenidos y los propósitos de una 
política de la memoria, en el contexto de las lu-
chas por los derechos humanos. Por otra parte, 
allí inicié la elaboración de las polémicas hipóte-
sis de trabajo que hoy siguen vertebrando mi re-
flexión (López Rosas 2010, 2013).

Desde ese momento, con el ánimo de con-
figurar un primer panorama de orden históri-
co que permita responder la pregunta sobre las 
funciones o los roles que los museos colombia-
nos han jugado a lo largo del siglo xx, la referen-
cia a las teorías de la dominación no solo ha sido 
pertinente sino necesaria. El binomio museo y 



52

museos para la paz

dominación está fundamentado en la crítica al dis-
cutido carácter funcional del trabajo museológico 
para los poderes políticos y económicos (Adorno 
1962; Bourdieu y Darbel 2003; Duncan 1995; Dun-
can y Wallach 1978; Einreinhofer 1997; O’Doherty 
1976; Staniszewski 1998; Wallach 1998), crítica 
que desde el final de los años cincuenta viene in-
terpelando de forma pugnaz a las instituciones 
museológicas de Europa, Estados Unidos y Amé-
rica Latina (García Canclini 1979, 1990; Giunta 
2001; López Rosas 2018; Lourenço 1999; Magalhães 
Gonçalves 2011, 2012; Morales Moreno 1996; Motta  
2010; Ramírez Botero 2013; Ramírez González 
2012; Sant’anna 2011; Suárez Segura 2007). Por otro 
lado, este binomio teórico también se fundamen-
ta sobre la crítica a la propia situación paradójica 
dentro de la cual se han fundado y administrado 
los museos públicos y privados como el ya mencio-
nado Museo de Antioquia, el Museo del Oro, el Mu-
seo de Arte Moderno de Bogotá, el Museo de Arte 
La Tertulia, el Museo de Arte Moderno de Medellín 
y, más recientemente, el Museo del Caribe, para no 
mencionar instituciones como el Museo Colonial, 
el Museo de la Independencia - Casa del Florero, la 
Casa Museo Rafael Núñez, el Museo Nacional Gui-
llermo Valencia, la Casa Museo Guillermo León 
Valencia o el Museo del Chicó, entre otros.

Esta perspectiva también ha sido pertinen-
te cuando se habla del conglomerado de institu-
ciones museales que han surgido en las últimas 
décadas en otros lugares de la sociedad colombia-
na, como las organizaciones de víctimas, el com-
plejo movimiento de derechos humanos y otros 

colectivos sociales que han sido agentes claves de 
la memoria en diferentes regiones y territorios del 
país por más de cuatro décadas. Me refiero a or-
ganizaciones como el Museo Comunitario de San 
Jacinto, la Casa de los Hombres y las Mujeres de 
Triana, el Parque Monumento de Trujillo (Afavit), 
la Casa de la Memoria de El Salado, la Galería  
de la Memoria Tiberio Fernández Mafla, el Salón 
del Nunca Más, el Centro de Acercamiento para 
la Reconciliación y la Reparación (care) y, en-
tre otros, el Museo Itinerante de la Memoria y la 
Identidad de los Montes de María “El Mochuelo”.

Tanto en los museos públicos y privados  
—fundados por iniciativa de las élites políticas o 
sociales—, como en el caso del ecosistema de or-
ganizaciones museales de origen subalterno, en-
contramos una situación aporética, signada por 
la marginalidad de su acción pública e impacto 
social, por el aislamiento a la hora de construir 
un imaginario colectivo común, sobre la base de 
su acción cultural y, especialmente, por su inca-
pacidad para incidir en las políticas de memo-
ria y museos del Estado. Tanto en un circuito 
museal como en el otro encontramos, entonces, 
proyectos vinculados con la resistencia social: re-
sistencia de orden conservador o progresista, re-
sistencia letrada o popular, resistencia religiosa o 
laica, resistencia científica o artística, o resisten-
cia pacifista o democrática, resistencia étnica o 
campesina. Lo que le otorga a la acción de los mu-
seos un carácter paradójico que quiero explorar 
en este trabajo en el contexto de la configuración 
de la paz en los territorios.



53

los museos y la paz positiva de baja intensidad en colombia

Así, en ningún caso, incluso cuando estamos 
hablando de instancias como el Museo Nacional 
de Colombia, encontramos instituciones musea-
les articuladas, explícitamente, a un proyecto de 
dominación hegemónico configurado por el Esta-
do o por las diversas instancias o agentes políti-
cos que lo han cooptado. En otros términos, las 
instituciones museales en Colombia nunca han 
sido, al menos en los últimos setenta u ochenta 
años, instrumento privilegiado del poder político 
dentro de las dinámicas de dominación. Si bien 
es cierto que muchas de ellas han tenido una vo-
cación elitista y abiertamente oligárquica, todas 
han tenido un impacto social endogámico, cen-
trado sobre espacios sociales muy acotados, sobre 
circuitos culturales pequeños, en relación con el 
potencial público de otras áreas de la producción 
y circulación de bienes culturales como la mú-
sica o el cine. Para decirlo con toda claridad y de 
forma abiertamente polémica: las instituciones 
museales en Colombia no participan ni han par-
ticipado, al menos en las últimas siete u ocho dé-
cadas, de un proyecto nacional de representación 
del pasado colectivo, vinculado a la configura- 
ción de futuros posibles, puesto que, desde el Es-
tado, no se ha articulado un proyecto con voca-
ción hegemónica de construcción de nación. 

Me permito realizar aquí un pequeño excur-
so sobre el contexto teórico de mi afirmación. 
Dentro de la tradición gramsciana, según algu-
nos de sus intérpretes contemporáneos (Butler 
2011; Guha 1997; Laclau y Mouffé 2021), el térmi-
no hegemonía está lejos de identificarse con el 

de dictadura. No se refiere a la imposición au-
toritaria, vertical y absoluta de la voluntad de 
la fracción de las élites que monopolizan la ad-
ministración de las instituciones públicas —el 
Estado— sobre el conjunto total de la sociedad 
civil y la institucionalidad pública y privada. Se 
trata, más bien, de la construcción de un senti-
do común, de carácter cultural, en el seno del 
cual cabe pensar una dinámica compleja entre la 
coerción, la persuasión, la colaboración y la re-
sistencia. A decir de Rajanit Guha:

Consideradas las cosas de este modo, no hay 

estructura ideal del poder que no esté sujeta y 

modificada por la contingencia de la historia: 

ninguna fantasía nazi de fuerza total que no 

esté perturbada por las pesadillas del disenso, 

ninguna utopía populista de consentimiento 

total que no esté atravesada por las porras de la 

policía, cuando no por las botas militares. […] 

hegemonía significa una condición de domina-

ción en la que, en la composición orgánica de la 

propia dominación, la persuasión es mayor a  

la coerción. (1997, 47-48) 

El mismo Guha utiliza de forma explícita 
la fórmula “dominación sin hegemonía” para 
señalar no solo el alcance relativo de las políti-
cas de dominación emprendidas por las autori-
dades imperiales en la India, sino para resaltar 
la agencia política de resistencia de los secto-
res subalternos. La hegemonía es, entonces, un 
proceso de dominación legítima y en constante 



54

museos para la paz

proceso de legitimación, dentro de la cual existe 
una gran tensión entre aquellos sectores políti-
cos y sociales situados en la órbita del Estado y 
aquellos que pugnan por fisurar esa legitimidad. 

En este contexto, cuando afirmo que, al me-
nos desde el Frente Nacional, no se ha articulado 
un proyecto con vocación hegemónica de cons-
trucción de nación, quiero señalar que las élites 
políticas han optado históricamente más por un 
tipo de dominación de orden coercitivo que por 
la configuración de un orden incluyente, legiti-
mado por la ampliación paulatina no solo de la 
capacidad institucional del Estado para garanti-
zar el ejercicio general de la democracia, sino de 
la agencia de la ciudadanía, a través de la garantía 
efectiva de la realización de los derechos políticos 
y culturales para toda la sociedad, sin distingo al-
guno. En el ámbito de lo simbólico, quiere decir 
que el o los sucesivos proyectos de dominación 
no pasaron nunca por la producción explícita de 
una matriz narrativa de pasado común ni mucho 
menos por la configuración de un futuro colecti-
vo, enunciado por las instituciones públicas de la 
memoria, como fundamento de la construcción 
de sentidos de pertenencia colectivos para toda 
la ciudadanía, si traemos al contexto colombiano 
las reflexiones que Benedict Anderson realiza en 
Comunidades imaginadas (1983). 

La opción de las élites en el gobierno por la 
coerción directa durante toda la historia de la 
democracia colombiana está ampliamente do-
cumentada (Comisión de Estudios sobre la Vio-
lencia 1987; chcv 2015; Franco Restrepo 2009; 

Gutiérrez 2014; Oquist 1978; Pécaut 1963, 2001; 
Sánchez y Meertens 1983; Zuleta 1998). Para el 
primer momento de la Guerra Fría, con el lide-
razgo de Alberto Lleras Camargo (1958-1962), las 
élites buscaron adoptar la fórmula de la Alianza 
para el Progreso, que implicaba la construcción 
de unas condiciones para el desarrollo y la esta-
bilidad política a largo plazo y en escala regional, 
que eventualmente permitirían orientar el cam-
bio social y, al mismo tiempo, impedir el avance 
del comunismo (Rojas 2010). Pero durante la ad-
ministración de Guillermo León Valencia (1962-
1966), empezaron a incorporar paulatinamente 
las lógicas contrainsurgentes y anticomunistas 
de la “doctrina de la seguridad nacional” (Leal 
Buitrago 1992, 1994), volviendo a implementar la 
coerción directa del movimiento campesino y de 
la movilización social urbana, para, en el final 
de la década de los setenta, durante la adminis-
tración de Julio César Turbay Ayala (1978-1982), 
adoptar de forma muy rápida los planteamien-
tos de la guerra de baja intensidad, promovidos 
desde los Estados Unidos por la administración 
Reagan (1981-1989)4.

4	 Conocido también como “conflicto de baja intensidad” 
(low-intensity conflict), término que buscaba la explícita 
“desmilitarización” de la nueva estrategia de guerra 
estadounidense y, por otra parte, matizar ideológica-
mente la intervención norteamericana en los procesos 
de liberación del denominado Tercer Mundo. “La guerra 
de baja intensidad es el recurso de naciones y organiza-
ciones para el uso limitado de la fuerza o la amenaza de 
su uso para conseguir objetivos políticos sin la inclusión  



55

los museos y la paz positiva de baja intensidad en colombia

En el contexto de una democracia altamen-
te restringida, en la que el ejercicio pleno de la 
ciudadanía se experimenta más como el privi-
legio de circuitos muy reducidos de la sociedad 
que como un derecho universalmente estable-
cido, las estrechas posibilidades de acción de las 
instituciones museológicas se expresan para-
dójicamente no solo en el acotado ámbito de su 
impacto social, sino también en la compleja ex-
perimentación simbólica de sus propuestas cul-
turales, así como dentro del frágil espacio social 
que abren para su ejercicio público. Nuestros 
museos, en este sentido, son aporéticos, puesto 

plena de recursos y voluntad que caracteriza las gue-
rras de Estado nación de supervivencia o conquista. 
Típicamente, el conflicto de baja intensidad involucra 
relativamente poco número de participantes de todos 
los lados, en relación con la importancia de los objetivos 
políticos en riesgo; estos siempre son formas de acción 
política altamente poderosos, usualmente asimétricos. 
El conflicto de baja intensidad (ya sea conducido por 
Estados Unidos o por otros) puede incluir diplomacia 
coercitiva, funciones policíacas, operaciones psicológi-
cas, insurgencia, guerra de guerrillas, actividades con-
traterroristas y despliegues militares-paramilitares con 
objetivos limitados. En tanto que la intensidad puede 
ser baja, la duración puede ser muy larga. Debido a que 
las tácticas no convencionales son usadas frecuente-
mente, el triunfo en el conflicto de baja intensidad rara 
vez es aquel de la victoria convencional por la fuerza de 
las armas; frecuentemente el triunfo es medido solo 
por evitar ciertos resultados o por cambios de compor-
tamiento de un grupo que es el objetivo” (Kupperman, 
citado en Bermúdez 1987, 81).

que no participan protagónicamente en la cons-
trucción simbólica de la nación, no participan 
directamente en el ejercicio de la legitimación de 
la dominación —dominación que efectivamente 
corresponda a un consenso social envolvente, no 
coercitivo y que incluya a todos los sectores de la 
nación—. Sin embargo, han podido desarrollar 
proyectos en un ámbito endogámico y, precisa-
mente por su lugar de resistencia, muy significa-
tivo para la construcción de sujetos plenos en el 
ejercicio público de la creatividad, de la palabra, 
la participación y la memoria, es decir, de sujetos 
activos para y por la paz en medio de la guerra.

De forma diferenciada y ligada a los espacios 
y contextos de su acción territorial, los museos 
del circuito oficial y privado de origen elitista, así 
como el ecosistema de museos comunitarios y lu-
gares de memoria han emprendido proyectos y 
programas no solo pertinentes, sino significati-
vos para la construcción de las garantías del ejer-
cicio de los derechos culturales y políticos para 
públicos y fracciones de sus comunidades. La 
reducida dimensión de dichos proyectos y pro-
gramas está directamente relacionada con sus 
capacidades organizacionales y la dinámica co-
yuntural del conflicto armado en el territorio.

La paz positiva de baja intensidad como 
estrategia de resistencia a la guerra

Hablar de paz positiva de baja intensidad para 
describir la estrategia de resistencia de las 



56

museos para la paz

instituciones museales ante la guerra permite 
comprender no solo las peligrosas condiciones 
en las que se realiza el trabajo con la memoria y 
el patrimonio cultural en los territorios que en-
frentan las atroces consecuencias del conflicto 
armado, sino la forma en que las instituciones 
han elegido desarrollar pedagogías y metodo-
logías que, de todos modos, intentan construir 
sujetos políticos plenos con sus comunidades 
en, insisto, ámbitos sociales muy acotados y so-
bre todo vulnerables. Se trata de un concepto 
que permite discernir las paradójicas coyuntu-
ras dentro de las cuales se desarrolla el trabajo 
museológico en territorio y su incidencia en las 
comunidades, en contextos altamente conflic-
tivos y particularmente peligrosos para los y las 
trabajadoras de los museos. Estas pedagogías y 
metodologías de intervención museológica no 
solo atienden estratégicamente las profundas y 
urgentes necesidades de reparación y restitución 
cultural de las comunidades, sino las formas, 
también estratégicas, de divulgación y autorre-
presentación pública de la misma intervención, 
atendiendo a los contextos de estigmatización y 
criminalización, propios de la polarización ar-
mada en los territorios. 

A diferencia de otros contextos nacionales 
en donde las dinámicas de representación mu-
seológica alrededor de la memoria del conflicto 
armado, la exclusión política, las múltiples mi-
crodictaduras regionales, las dinámicas de auto-
rreparación simbólica y de resiliencia colectiva 
ocurren con ocasión de un periodo pasado de 

silenciamiento y arrasamiento, en Colombia, por 
el contrario, la discusión sobre la memoria his-
tórica, el ejercicio de los derechos humanos y los 
derechos a la cultura y el patrimonio están vincu- 
lados a un presente absolutamente pugnaz. La 
meta del trabajo museológico, en este contexto, 
no es la consolidación de un orden democráti-
co postraumático, en el que los derechos cultu-
rales están garantizados para toda la sociedad, 
sino la instauración, en medio de la guerra, de un 
ordenamiento social y político en el que el ejer-
cicio del derecho al museo no esté asociado a la 
persecución o a la muerte. Como ya lo señalé en 
otro momento, en el contexto colombiano aún no 
existe esa distancia temporal y política entre el 
pasado traumático y un presente “pacificado”. En 
este sentido, sobre todo en el caso de los lugares 
de memoria y los museos comunitarios, el traba-
jo cultural no se diferencia, ante la mirada de las 
autoridades estatales ni ante la de los actores ar-
mados, de la propia dinámica de la guerra (López 
Rosas 2010, 2013).

En este punto es clave referenciar la investi-
gación que Tatiana Duplat Ayala desarrolló sobre 
el proceso de paz emprendido por los líderes lo-
cales de los municipios de El Castillo y El Dorado, 
en el Meta, publicada en el libro Paz en la guerra. 
Reconciliación y democracia en el Alto Ariari  
(Duplat Ayala 2019). Estoy convencido de que 
este trabajo nos permite iluminar la caracteri-
zación del trabajo museológico desarrollado por 
un número significativo de museos en el terri-
torio, al igual que su articulación directa con la 



57

los museos y la paz positiva de baja intensidad en colombia

constitución de laboratorios simbólicos, ligados 
a la formación de sujetos políticos, por medio 
de la movilización de la creatividad artística, la 
apropiación social de la ciencia, el ejercicio pú-
blico de la palabra, la producción audiovisual, la 
narración cocreativa de la memoria histórica e, 
incluso, la construcción de procesos de resilien-
cia colectiva de “baja intensidad” frente a los em-
bates inhumanos de los diferentes ejércitos que 
han asolado este país. Duplat Ayala, siguiendo los 
planteamientos de Johan Galtung —uno de los 
fundadores de los estudios de paz en el ámbito in-
ternacional—, diferencia tres tipos de paz:

El concepto de paz acá suscrito parte de la elabo-

ración propuesta desde los estudios sobre o para 

la paz, según la cual se conciben tres formas de 

paz, a saber: (1) la negativa, definida como au-

sencia de guerra, agresión y eliminación física 

del otro; (2) la positiva, asociada con procesos de 

construcción de justicia social que apuntan a la 

satisfacción de necesidades económicas, socia-

les y culturales (en este libro se abordan especí-

ficamente desde los procesos de construcción, 

ampliación y profundización de la democracia 

en Colombia); y (3) la cultura de paz, referida 

a la construcción de un entramado simbólico 

que no solo “resta sentido” al uso de la violen-

cia como forma de regulación de conflictos, sino 

que provee de razones que legitiman y “dan sen-

tido” a las vías pacíficas como forma de relación 

social y de tramitación de los conflictos. (Duplat 

Ayala 2019, 29-30)

Duplat Ayala señala que el proceso de paz 
emprendido por los líderes y lideresas y las auto-
ridades de los municipios de El Castillo y El Do-
rado, aunque estaba fuertemente enraizado en 
las dinámicas del conflicto armado, trascendió 
de forma exitosa la concepción de la paz como el 
proceso de negociación entre los grupos arma-
dos y el Estado. Haciendo eco del discurso sobre 
la construcción de ciudadanía inspirado por la 
Constitución de 1991, la iniciativa de paz en el 
Alto Ariari apuntó a la implementación de proce-
sos de transformación social desde una perspecti-
va estructural, democrática y no violenta. 

Este tipo de experiencias, según la autora, 
pueden vincularse hoy con el concepto de “paz 
territorial”, en tanto implican la construcción de 
región, la consolidación de la participación ciu-
dadana y la conformación de capacidades orga-
nizativas y productivas, que no solo garantizan el 
ejercicio pleno de los derechos ciudadanos sino la 
concreción de la democracia desde abajo. Duplat 
Ayala señala:

Ciertamente, durante las últimas décadas, sur-

gieron un gran número de experiencias que 

plantearon, no solo formas de resistencia activa 

a la violencia ejercida por los grupos armados 

ilegales, sino también estrategias de construc-

ción de paz en Colombia. Desde una perspectiva 

estructural, estas últimas buscaron la genera-

ción de condiciones para fortalecer los tejidos 

sociales y mejorar las condiciones de vida de co-

munidades enteras. La proliferación y variedad 



58

museos para la paz

de estas iniciativas permiten ver, si se adopta 

una perspectiva de conjunto, una tendencia  

que hace parte de un más amplio y complejo 

proceso de construcción democrática. Proceso 

que se manifiesta en el surgimiento, expansión 

y consolidación de distintas formas de poder  

social en lo local, que, a su vez, acumulan y se 

desprenden de distintas movilizaciones popu-

lares que ocurrieron a lo largo del siglo xx en el 

país. (2019, 30) 

Desde mi punto de vista, la mirada de media-
na duración y de carácter nacional sobre los proce- 
sos de construcción de paz desde abajo permite 
construir un contexto de interpretación holístico 
para la paradójica experiencia de las institucio-
nes museológicas situadas en el territorio, par-
ticularmente de aquellas que con mayor ahínco 
han asumido la configuración de una acción mu-
seológica explícitamente vinculada con la cons-
trucción de nuevas ciudadanías y, en ese sentido, 
vinculadas con la construcción de la paz y la radi-
calización de la democracia, por medio de la ac-
ción cultural.

Infortunadamente, por la brevedad de este 
espacio, no puedo hacer un análisis extenso de 
algunos ejemplos emblemáticos, pero para cum-
plir con los fines de este trabajo, haré alusión a 
algunas instituciones que destaqué, en agosto 
del 2019, en un artículo publicado en la revista 
Arcadia, bajo la irónica rúbrica de “museos di-
sidentes” (López Rosas 2019a). Aunque, a lo lar-
go de la década de los años ochenta, podríamos 

señalar varios museos con proyectos innovadores 
en términos pedagógicos y museológicos, como 
los ya mencionados Museo del Siglo xix y Museo 
de Arte de la Universidad Nacional de Colom-
bia, el Museo de Arte Contemporáneo de Bogotá, 
hoy vinculado a la Universidad Uniminuto, es, 
sin la menor duda, especialmente significativo. 
Su origen y trayectoria social son decididamen-
te diferentes a la mayoría de los museos del país. 
A mediados de los años sesenta, el padre Rafael 
García Herreros, quien desde hacía una década 
había estado dedicado a la construcción del ba-
rrio Minuto de Dios en el noroccidente de Bogo-
tá, decidió convocar a un grupo de artistas para 
conformar una primera colección que dio origen 
al único museo colombiano, a día de hoy, acre-
ditado por la Alianza Americana de Museos. Va-
rias décadas después, este museo, dirigido por el 
artista y museólogo Gustavo Ortiz, continúa el 
trabajo de apropiación social de las artes, no solo 
proyectando su acción institucional a la comu-
nidad universitaria de la cual hace parte sino a la 
localidad de Engativá, una de las más olvidadas 
por la política cultural de la ciudad. Son muchos 
los proyectos y programas que podría destacar. 
Baste señalar por ahora el sistemático proceso de 
construcción de públicos desde y para las artes 
plásticas en este sector de la capital. 

Otro museo “disidente”, también de orien-
tación artística, es el Museo Zenú de Arte 
Contemporáneo. Es tal vez uno de los proyec-
tos museológicos más radicales que se pue-
dan encontrar hoy en la escena museológica 



59

los museos y la paz positiva de baja intensidad en colombia

colombiana. Originado en uno de los momen-
tos más álgidos de la guerra en el departamento 
de Córdoba, con una trayectoria de más de una 
década, sin planta fija de personal y sin sede pro-
pia, se trata, según el artista Cristo Hoyos —uno 
de sus principales gestores— de una “estrategia 
museológica” que ha logrado un impacto cultural 
en Montería y sus zonas aledañas, no solo por el 
gran número de visitantes que alcanza cada vez 
que abre una exposición, sino por la calidad de su 
programación. Este es un museo que se despliega 
en el territorio, con un profundo conocimiento 
del mismo, convocando a diversos actores del cir-
cuito educativo y cultural.

Asimismo, cada uno de los más de treinta lu-
gares y sitios de memoria que hoy tiene el país 
podrían ser ejemplo de un trabajo consistente en 
la construcción social de la verdad, la memoria 
y una cultura de paz, a partir del trabajo de co-
munidades negras, indígenas, campesinas y las 
agencias de cooperación internacional. En este 
contexto, el Museo Itinerante de la Memoria y la 
Identidad de los Montes de María “El Mochuelo” 
es sin duda uno de los más relevantes. Coordi-
nado por tres grandes lideresas, Soraya Bayuelo, 
Beatriz Ochoa e Italia Samudio, es un referen-
te internacional del trabajo con comunidades, a 
partir de la articulación explícita de metodolo-
gías para la transformación social. El Mochuelo 
ha desplegado su trabajo en una de las zonas más 
duramente azotadas por la violencia armada des-
de mediados de la década de los noventa hasta 
el pico de mediados de la primera década de este 

siglo, acogiendo en su seno principalmente a las 
mujeres, los niños y las niñas, y construyendo di-
námicas de empoderamiento de la juventud en el 
uso público de la palabra, la imaginación audiovi-
sual y la música.

Por último, quisiera llamar la atención sobre 
los centros de ciencia que, gracias a la política sos-
tenida por el Ministerio de Ciencia, Tecnología e 
Innovación, han empezado a proliferar en varios 
lugares de la geografía nacional. Dentro del marco 
de las metodologías para la postulación de proyec-
tos en el Sistema General de Regalías, el grupo de 
trabajo de los Centros de Ciencia de este ministe-
rio ha logrado posicionar protagónicamente la ar-
quitectura museológica como eje central de todas 
las fases de diseño y construcción de este tipo de 
instituciones. Estos centros están articulados en 
el modelo de apropiación social de la ciencia y la 
tecnología, que un destacado grupo de profesores 
de la Universidad Nacional de Colombia elaboró 
a mediados de los años ochenta. Este modelo dio 
origen a la Asociación Colombiana para el Avance  
de la Ciencia, entre otras instituciones. Dichos 
centros de ciencia hoy constituyen un referente 
clave cuando se habla de la integración de peda-
gogía, construcción de nuevas ciudadanías y mu-
seología. Tal vez los más connotados son Maloka 
Museo Interactivo, ubicado en Bogotá, y Parque 
Explora, en Medellín. Sin embargo, a ellos se su-
man un sinnúmero de museos de historia natural, 
zoológicos, acuarios, centros interactivos, plane-
tarios, jardines botánicos, parques naturales, que 
hoy se están vinculando a la estrategia.



60

museos para la paz

Los museos y las políticas de la amnesia: 
aporías de la acción pública cultural

El hecho de que nuestros museos no participen 
de un proyecto de construcción radical de la de-
mocracia configurado desde el Estado ni de las 
políticas públicas culturales y educativas conlle-
va que el acceso a la memoria, el arte, el patri-
monio cultural y el conocimiento científico solo 
puedan desplegarse públicamente por y para sec-
tores muy reducidos de la sociedad, a pesar de 
que estos han emprendido programas y proyec-
tos explícitamente articulados desde pedagogías 
y museologías contemporáneas, con el fin de ga-
rantizar el ejercicio de los derechos culturales. 

En este sentido, los museos reproducen al-
gunos de los efectos culturales del proyecto de 
dominación coercitiva. Al trabajar en espacios 
sociales circunscritos por las invariantes cultu-
rales de la dominación violenta de matriz oligár-
quica (gamonalismo, exclusión social, étnica y de 
género, negacionismo, racismo, monopolización 
de la institucionalidad cultural pública y privada, 
autoguetificación, etc.), a pesar de los enormes 
esfuerzos que estas organizaciones museológi-
cas llevan a cabo para “resistir” a los embates de 
la guerra, su acción individual, de todas formas, 
es funcional al silenciamiento; al avasallamiento 
de memorias particulares y colectivas; a la des-
trucción de archivos; a la legitimación de acervos 
asociados solo a los sectores y circuitos privile-
giados; a la desaparición de acervos patrimonia-
les comunitarios; a la comercialización banal de 

espacios y lugares como atractivos turísticos. En 
el plano simbólico, paradójicamente, se conde-
na a la gran mayoría de la población colombiana 
a la deshistorización de las relaciones sociales, al 
achatamiento del presente y, por tanto, a la des-
humanización de la vida en común. Es decir, a la 
amnesia colectiva. 

El proceso de institucionalización de la polí-
tica pública de la memoria, que podríamos ras-
trear hasta la creación del Grupo de Memoria 
Histórica de la Comisión Nacional de Repara-
ción y Reconciliación establecida por la Ley de 
Justicia y Paz5, ha complicado desafortunada-
mente este panorama ya de por sí complejo. Al 
entregar a una élite académica el monopolio de 
la interpretación pública del pasado, el Estado 
no solo ha empezado a imponer una visión le-
trada sobre el trabajo de su activación pública, 
sino que ha privilegiado los intereses de ciertos 
círculos académicos de historiadores, antropó-
logos, politólogos y sociólogos, relegando, de 
paso, los intereses de las víctimas y de sus orga-
nizaciones museológicas a un lugar subalterno 
(López Rosas 2019b).

La negativa a asumir el debate museológi-
co participativo como eje rector del diseño del 
Museo de Memoria de Colombia, llevó a que la 
formulación de su arquitectura organizacional 
y a que la definición de la autonomía del Cen-
tro Nacional de Memoria Histórica estuvieran 

5	 Véase Arboleda Ariza et al. en este volumen.



61

los museos y la paz positiva de baja intensidad en colombia

exclusivamente fundadas en el capital académi-
co de sujetos particulares —envestidos mesiáni-
camente por su autoridad letrada— ocluyendo 
la participación de otros sectores sociales y, so-
bre todo, determinando, en buena medida, el ac-
tual desastre emprendido con tanta eficacia por 
las direcciones más recientes del Centro. La co-
yuntura, así, se presenta como un momento de 
decadencia y progresivo agotamiento de esta es-
tructura de control de la representación museo-
lógica de la memoria histórica, a pesar de que la 
autoridad letrada se siga reproduciendo “crea-
tivamente” como fundamento de los ejercicios 
museológicos emprendidos por la Comisión de 
Esclarecimiento de la Verdad (cev).

Por último, quisiera señalar que la tute-
la que ha establecido la Jurisdicción Especial 
para la Paz (jep), para salvaguardar la ruta me-
todológica de participación de las comunidades 
en la producción de la exposición “Voces para 
transformar a Colombia”, es un signo de que el 
propio campo de la memoria ha empezado a en-
tender y valorar el diálogo curatorial cocreati-
vo del espacio de representación museológico en 
las dinámicas de construcción democrática de 
la memoria, no solo como un proceso de repa-
ración de los sujetos que participan dentro del 
museo en su derecho a recordar públicamente, 
sino como una estrategia de resiliencia social y 
de duelo colectivo. Me parece fundamental que, 
en trabajos como en el que se publica este artícu-
lo, se acordara una caracterización contunden-
te de ese poder reparador, para neutralizar las 

posiciones y voces negacionistas y las pulsiones 
autoritarias que han gravitado en torno al mu-
seo, para controlar y neutralizar su paradójica 
capacidad de configurar dinámicas de “paz posi-
tiva de baja intensidad”, a partir de una alfabe-
tización compleja y desprejuiciada de todos los 
actores implicados en las definiciones más con-
temporáneas del museo.

Referencias

Adorno, Theodor. W. 1962. Prisma. La crítica a la cultura 

y la sociedad. Ariel.

Anderson, Benedict. 1983. Comunidades imaginadas: 

reflexiones sobre el origen y la difusión del 

nacionalismo. Fondo de Cultura Económica.

Bermúdez, Lilia. 1987. Guerra de baja intensidad. Reagan 

contra Centroamérica. Siglo xxi Editores.

Bourdieu, Pierre. 1992. Las reglas del arte: génesis y 

estructura del campo literario. Anagrama.

Bourdieu, Pierre y Alain Darbel. 2003. El amor al arte: 

los museos europeos y su público. Ediciones Paidós.

Butler, Judith. 2011. “Replantear el universal: la 

hegemonía y los límites del formalismo”. En 

Contingencia, hegemonía, universalidad. Diálogos 

contemporáneos en la izquierda, editado por Judith 

Butler, Ernesto Laclau y Slavoj Žižek, 19-50. Fondo 

de Cultura Económica.

Comisión de Estudios sobre la Violencia. 1987. Colombia: 

violencia y democracia. Informe presentado al 

Ministerio de Gobierno. Universidad Nacional de 

Colombia.



62

museos para la paz

Comisión Histórica del Conflicto y sus Víctimas (chcv). 

2015. Contribución al entendimiento del conflicto 

armado en Colombia. Comisión Histórica del 

Conflicto y sus Víctimas (chcv). https://indepaz.

org.co/wp-content/uploads/2015/02/Version-final-

informes-CHCV.pdf

Duncan, Carol. 1995. Rituales de civilización. Nausícaä.

Duncan, Carol y Alan Wallach. 1978. “The Museum 

of Modern Art as Late Capitalist Ritual: An 

Iconographie Analysis”. Marxist Perspectives (4): 28-51

Duplat Ayala, Tatiana. 2019. Paz en la guerra: 

reconciliación y democracia en el Alto Ariari.  

Siglo del Hombre Editores.

Einreinhofer, Nancy. 1997. The American Art Museum: 

Elitism and Democracy (Contemporary Issues in 

Museum Culture). Leicester University Press.

Franco Restrepo, Vilma Liliana. 2009. Orden 

contrainsurgente y dominación. Siglo del Hombre 

Editores; Instituto Popular de Capacitación.

García Canclini, Néstor. 1979. La producción simbólica: 

teoría y método en sociología del arte. Siglo xxi 

Editores.

García Canclini, Néstor. 1990. Culturas híbridas: 

estrategias para entrar y salir de la modernidad. 

Grijalbo; Consejo Nacional para la Cultura  

y las Artes.

Giunta, Andrea. 2001. “Vanguardia, internacionalismo 

y política (arte argentino en los años sesenta)”. 

Prismas - Revista de Historia Intelectual 5 (1): 358-

362. https://prismas.unq.edu.ar/OJS/index.php/

Prismas/article/view/Aguilar_prismas5 

Guha, Ranajit. 1997. Dominación sin hegemonía: historia 

y poder en la India colonial. Traficantes de Sueños.

Gutiérrez Sanín, Francisco. 2014. El orangután con 

sacoleva: cien años de democracia y represión en 

Colombia (1910-2010). Instituto de Estudios Políticos 

y Relaciones Internacionales (iepri). 

Laclau, Ernesto y Chantal Mouffe. 2021. Hegemonía y 

estrategia socialista. Hacia una radicalización de la 

democracia. Fondo de Cultura Económica.

Leal Buitrago, Francisco. 1992. “Colombia: un 

bipartidismo en crisis”. En Los sistemas políticos en 

América Latina, compilado por Lorenzo Meyer y 

José Luis Reyna, 237-268. Siglo xxi Editores.

Leal Buitrago, Francisco. 1994. El oficio de la guerra: 

la seguridad nacional en Colombia. Tercer Mundo 

Editores; Instituto de Estudios Políticos y 

Relaciones Internacionales (iepri).

López Rosas, William Alfonso. 2010. “Museo en tiempos 

de conflicto: memoria y ciudadanía en Colombia”. 

En El museo en escena. Política y cultura en América 

Latina, compilado por Américo Castilla, 207-222. 

Ediciones Paidós; Fundación TyPA.

López Rosas, William Alfonso. 2013. Museo en tiempos 

de conflicto: memoria y ciudadanía en Colombia. 

Universidad Nacional de Colombia.

López Rosas, William Alfonso. 2015. Emma Araújo de 

Vallejo. Su trabajo por el arte, la memoria, la educación 

y los museos. Universidad Nacional de Colombia.

López Rosas, William Alfonso. 2016. “Hacia la 

autonomía disciplinaria y profesional de la 

museología en Colombia”. En Tendencias de la 

museología en América Latina. Articulaciones-

horizontes-diseminaciones, editado por L. G. 

Morales Moreno, 56-77. Publicaciones Digitales 

ENCRyM.



63

los museos y la paz positiva de baja intensidad en colombia

López Rosas, William Alfonso. 2018. “El Museo de 

Arte Moderno de Bogotá y la autonomización del 

campo cultural en Colombia (1955-1962): fundación 

y refutaciones”. Disertación doctoral, Universidad 

Nacional de Colombia. https://repositorio.unal.edu.

co/handle/unal/69548

López Rosas, William Alfonso. 2019a. “Comunidad y 

espacios expositivos: museos disidentes”. Arcadia 

(165): 50-51.

López Rosas, William Alfonso. 2019b. “Informe 

sobre la situación de algunas instituciones 

de la memoria en Colombia: hacia una ley de 

museos”. En Museología crítica: temas selectos. 

Reflexiones desde la Cátedra William Bullock, 

editado por Gabriela Gil Verenzuela y Ana Xanic 

López, 166-176. Museo Universitario de Arte 

Contemporáneo (muac).

Lourenço, Maria Cecília França. 1999. Museus acolhem 

moderno. Editora da Universidade de São Paulo 

(Edusp).

Magalhães Gonçalves, Ana. 2011. “Uma nova luz sobre 

o acervo modernista do MAC-USP: estudos em 

torno das coleções Matarazzo”. Revista usp (90): 

200-217. https://doi.org/10.11606/issn.2316-9036.

v0i90p200-217 

Magalhães Gonçalves, Ana. 2012. “A narrativa de arte 

moderna no Brasil e as coleções Matarazzo, mac-

usp”. Museología & Interdisciplinariedade. Revista 

do Programa de Pós-Graduação em Ciência da 

Informação 1 (1): 77-108. https://doi.org/10.26512/

museologia.v1i1.12346

Morales Moreno, Luis Gerardo. 1996. “¿Qué es 

un museo?”. Cuicuilco Revista De Ciencias 

Antropológicas 3 (7): 59-104. https://revistas.

inah.gob.mx/index.php/cuicuilco/article/

view/20157 

Motta, Renata. 2010. “Museos de arte en Brasil: entre 

lo moderno y lo contemporáneo”. En El museo 

en escena: política y cultura en América Latina, 

compilado por Américo Castilla, 185-206. Ediciones 

Paidós; Fundación TyPA.

O’Doherty, Brian. 1976. Inside the White Cube. The 

Ideology of the Gallery Space. The Lapis Press.

Oquist, Paul H. 1978. Violencia, conflicto y política en 

Colombia. Instituto de Estudios Colombianos. 

Pécaut, Daniel. 1963. Orden y violencia: Colombia,  

1930-1953. Siglo xxi Editores.

Pécaut, Daniel. 2001. Guerra contra la sociedad. 

Editorial Planeta.

Ramírez Botero, Isabel Cristina. 2013. Los museos 

de arte moderno de Cartagena y Barranquilla la 

génesis de los campos de arte locales (1940-1960). 

Observatorio del Caribe.

Ramírez González, Imelda. 2012. Debates críticos en los 

umbrales del arte contemporáneo. El arte de los años 

setenta y la fundación del Museo de Arte Moderno de 

Medellín. Editorial eafit.

Rojas, Diana Marcela. 2010. “La Alianza para el 

Progreso en Colombia”. Análisis político 23 (70):  

91-124. https://revistas.unal.edu.co/index.php/

anpol/article/view/45595

Sánchez, Gonzalo y Donny Meertens. 1983. Bandoleros, 

gamonales y campesinos: el caso de la violencia en 

Colombia. El Áncora Editores.

Sant’anna, Sabrina Marques Parracho. 2011. 

Construindo a memória do futuro: Uma análise 


