
M
aa
ya

Ensayo

U ki'ichkelem  
t'aan tsikbal
La estética narrativa del tsikbal
James Assir Sarao Cauich

2023





Sarao Cauich, James Assir, 1995-    , autor
 U ki´ichkelem táan tsikbal = La estética narrativa del tsikbal / 
James Assir Sarao Cauich; prólogo Inès Carole Jacques; ilustración 
de portada Fernando Iván Dupotex Herrera; revisión del texto 
en español Indra Díaz; revisión de texto en maya James Assir 
Sarao Cauich. -- 1a ed. – Universidad de Guadalajara: Editorial 
Universidad de Guadalajara: Instituto Nacional de Lenguas 
Indígenas, 2025.
264 páginas: ilustraciones; 19 cm. 
Bibliografía: p. 256-263.
Premio de Literaturas Indígenas de América 2023  
(PLIA 2023 Ensayo)
Texto en maya y español.

ISBN 978-607-581-748-4
DOI: https://doi.org/10.32870/9786075817484

1. Literatura maya yucateca-Crítica e interpretación 2. Lengua 
maya-Tradición oral 3. Cultura maya-Historia 4. Pueblos 
indígenas de México-Identidad cultural 5. Ensayos bilingües 
en maya y español.  I. Jacques, Inès Carole, prólogo II. Dupotex 
Herrera, Fernando Iván, ilustrador III. Díaz, Indra, revisor IV. t. V. 
t.  La estética narrativa del Tsikbal.

898.972 .S24 DD23
PM3966 .S24 LC
DNL Thema

Este trabajo está autorizado bajo la licencia Creative Commons Atribución-NoComercial-SinDerivadas 4.0 In-
ternacional (CC BY-NC-ND) lo que significa que el texto puede ser compartido y redistribuido, siempre que el 
crédito sea otorgado al autor, pero no puede ser mezclado, transformado, construir sobre él ni utilizado con pro-
pósitos comerciales. Para más detalles consúltese https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es

Todos los derechos de autor y conexos de este libro, así como de cualquiera de sus contenidos, se encuentran 
reservados y pertenecen a la Universidad de Guadalajara; por lo que se prohíbe la reproducción, el registro o la 
transmisión parcial o total de esta obra por cualquier sistema de recuperación de información, sea mecánico, 
fotoquímico, electrónico, magnético, electroóptico, por fotocopia o cualquier otro, existente o por existir, sin el 
permiso por escrito del titular de los derechos correspondientes. Queda prohibido cualquier uso, reproducción, 
extracción, recopilación, procesamiento, transformación y/o explotación, sea total o parcial, sea en el pasado, 
en el presente o en el futuro, con fines de entrenamiento de cualquier clase de inteligencia artificial, minería de 
datos y texto y, en general, cualquier fin de desarrollo o comercialización de sistemas, herramientas o tecno-
logías de inteligencia artificial, incluyendo pero no limitando a la generación de obras derivadas o contenidos 
basados total o parcialmente en este libro y/o en alguna de sus partes. Cualquier acto de los aquí descritos, o 
cualquier otro similar, está sujeto a la celebración de una licencia. Realizar alguna de esas conductas sin autori-
zación puede resultar en el ejercicio de acciones jurídicas.



U ki'ichkelem  
t'aan tsikbal
La estética narrativa del tsikbal



Premio de Literaturas  
Indígenas de América
Gabriel Pacheco Salvador
Presidencia de la Comisión

Universidad de Guadalajara
Karla Alejandrina Planter Pérez
Rectoría General

Héctor Raúl Solís Gadea
Vicerrectoría Ejecutiva

Adira Monserrat Fierro Villa
Rectoría del Centro Universitario  
del Norte

Dulce María Zúñiga Chávez
Rectoría del Centro Universitario  
de Ciencias Sociales y Humanidades

Secretaría de Cultura  
del Gobierno de México
Claudia Stella Curiel de Icaza
Secretaría

Instituto Nacional  
de Lenguas Indígenas
Alma Rosa Espíndola Galicia
Dirección General

Instituto Nacional  
de los Pueblos Indígenas
Adelfo Regino Montes
Dirección General

Unidad de Culturas Vivas, Patrimonio  
Inmaterial e Interculturalidad
Diego Prieto Hernández
Titular

Gobierno del Estado de Jalisco
Jesús Pablo Lemus Navarro
Gubernatura

Secretaría de Cultura Jalisco
Luis Gerardo Ascencio Rubio
Secretaría

Secretaría de Educación Jalisco
Juan Carlos Flores Miramontes
Secretaría

Comisión Interinstitucional del Premio de Literaturas Indígenas de América (PLIA)

De acuerdo con el Catálogo de las lenguas indígenas nacionales: variantes lingüísticas de México con sus 
autodenominaciones y referencias geoestadísticas, publicado en el Diario Oficial de la Federación  el 14 de enero 
de 2008, los textos incluidos en la presente publicación corresponden a la variante lingüística maaya 
<maya>.



2025

Ensayo

U ki'ichkelem  
t'aan tsikbal
La estética narrativa del tsikbal
James Assir Sarao Cauich



Universidad de Guadalajara

Karla Alejandrina Planter Pérez
Rectoría General

Héctor Raúl Solís Gadea
Vicerrectoría Ejecutiva

César Antonio Barba Delgadillo
Secretaría General

María Guadalupe Cid Escobedo
Vicerrectoría Adjunta Administrativa

Jaime Federico Andrade Villanueva
Vicerrectoría Adjunta Académica  
y de Investigación

Dulce María Zúñiga Chávez
rectoría del centro universitario
de ciencias sociales y humanidades

Patricia Córdova Abundis
secretaría académica

Sayri Karp Mitastein
Dirección de la Editorial

Primera edición electrónica, 2025

© Prólogo
Inès Carole Jacques

© Texto
James Assir Sarao Cauich

© Ilustración de portada
Fernando Ivan Dupotex Herrera

Revisión del texto en español
Indra Díaz

Revisión del texto en maya
James Assir Sarao Cauich

Coordinación de producción
Paola Vázquez Murillo

Coordinación editorial
Iliana Ávalos González

Coordinación de diseño
Iordan Montes

Diagramación
Víctor Chávez

Instituto Nacional de Lenguas Indígenas

Alma Rosa Espíndola Galicia
DIRECCIÓN General

Rosa Almandina Cárdenas Demay
Coordinación General de Políticas 
Lingüísticas

José Rogelio Hermenegildo García
Titular de la Unidad de Comunicación 
Social

Iván León Javier
Dirección de Institucionalización  
de las Lenguas Indígenas Nacionales

Fernando Ivan Dupotex Herrera
Coordinación de Evaluación en Materia 
de Lenguas Indígenas

Lilia Isabel Martínez Ruiz 
Jefa del Departamento de Diseño 
Multimedia

D.R. © 2025, Universidad de Guadalajara

Ingeniero Hugo Vázquez Reyes 39,
interior 32-33, Industrial Los Belenes,
45150, Zapopan, Jalisco.
editorial.udg.mx
publicaciones.udg.mx

ISBN 978-607-581-748-4
DOI: https://doi.org/10.32870/9786075817484 

D.R. © 2025, Instituto Nacional de Lenguas 
Indígenas

Cerrada de Relox, 16 A, Piso 5, Chimalistac, 
01070, Alcaldía Álvaro Obregón, Ciudad de 
México.
www.inali.gob.mx

Noviembre de 2025
Hecho en México
Made in Mexico



ÍNDICE

Agradecimientos / U nib-óolalil  �   11  

Diálogos contemporáneos / U tsikbalo’ob bejlae’  �    13

U ki'ichkelem t'aan tsikbal  �    23

Yáax jaats  �    25
Xocén, u chúumuk lu’um  �    33
Tsikbal: u yóol le páaklam t’aan ich maaya t’aan  �    51
Iik’ yéetel óol: u miatsil muuch’ máak yéetel 
u yóol wíinik  �    61
U k’i’inamil tsikbal: u muuk’ óolal le tsikbalo’  �    75
U xúul yáax jaats ts’íib  �    83
Le wayak’o’: u nu’ukulil u tuukul  

kaambalil ti’ u áanalte’ U yóok’otilo’ob áak’ab  
ts’íibta’ab tumen Isaac Esaú Carrillo Can  �    85

U kóom xak’al xook ti’ u báak’pachil lingüística
 le jets’t’aano’obo’ náay yéetel wayak’  �    89
Ku tóop’ol u na’at juntúul máak tu chichanil  �    99
Le wayak’o’ beey u meyajil tuukul ichil náayo’ob  �    111
U xúul ka’a jaats ts’íib  �    119
U xuul much’ tuukul   �    123
U mola’ayil ts’íibo’ob:  �    139



La estética narrativa del tsikbal  �    145

Introducción  �    147
Xocén, el pueblo en el centro del mundo  �    155
El tsikbal como fuente de tradición oral  �    173
Ik’ yéetel óol: identidad colectiva  

y el alma del hombre  �    183
U k’i’inamil tsikbal: la fuerza emotiva  

de la conversación  �    195
Conclusiones de la primera parte  �    203
El wayak’: proceso cognitivo de aprendizaje  

en la novela Danzas de la noche  
de Isaac Esaú Carrillo Can  �    205

Aproximación lingüística a náay y wayak’  �    209
El na’at (aprendizaje) en la etapa de la infancia  �    217
El wayak’ como proceso cognitivo en los sueños  �    227
Conclusiones de la segunda parte  �    235
Conclusiones generales  �    239
Bibliografía  �    255



Ti’ in ka’abuuj Elizabeth Santos yéetel

Sak Múuyal





11

AGRADECIMIENTOS/U NIB-ÓOLALIL

Mi agradecimiento al Museo de Arte del Condado de Los Ángeles 
(LACMA, por sus siglas en inglés) por la cesión de derechos de los 
dibujos de Linda Schele. A la Biblioteca Estatal y Universitaria de 
Sajonia Dresde por la cesión de los derechos de las imágenes to-
madas del Codice de Dresde. Al arqueólogo Guillermo Kantún 
por la cesión de derechos de los dibujos de jeroglíficos mayas. A 
la doctora Valentina Vapnarsky por la cesión de derechos de un 
mapa habido en sus obras. Y al maestro Jorge Cruz Serna por su 
apoyo incondicional en la gestión de los derechos mencionados. 

Finalmente, externo mi agradecimiento a la Universidad de 
Guadalajara por la edición de esta obra y a las instituciones con-
vocantes que hicieron posible esta publicación.





13

DIÁLOGOS CONTEMPORÁNEOS/ 
U TSIKBALO’OB BEJLAE’

Que vuele el quetzal entre ramas nuevas,

que explore las milpas ancestrales,

que se escuche su canto de día y de noche.

Que rescaten el silbido de la ceiba

y hagan suya la música de la literatura maya.

Quería intentar proponer a través de una traducción una versión que sea 

asequible para la población, que sea una base, un punto de partida, realmente 

espero eso, que cuando se lea y sea bastante criticado, realmente espero que sea 

modificado1. 

Estas palabras del poeta, narrador, dramaturgo y ensayista James 
Sarao Cauich, acerca de la obra que hoy presentamos, subrayan una 
de sus características fundamentales: su discursividad abierta y 
recíproca. A semejanza de su objeto de estudio, el tsikbal, se nos 
ofrece U ki’ichkelem t’aan tsikbal/ La estética narrativa del tsikbal como 
una materia para discutir, deliberar y polemizar en los años que 
vienen, dándole a la literatura maya yucateca contemporánea un 
porvenir esperanzador. Una iniciativa que surge de la necesidad 
de construir un aparato crítico en maya sobre el tsikbal —definido 

1	 Fragmento de una tertulia dada en línea con la Sociedad Francesa de los Hispanistas e 

Iberoamericanistas (SoFHIA) en septiembre de 2024.



U KI’ICHKELEM T’AAN TSIKBAL

14

como anécdotas, historias, narrativas, así como el acto de dialogar 
y narrar—, y, más generalmente, la producción literaria escrita y 
oral en idiomas originarios.

El primer ensayo bilingüe maya yucateco-castellano publi-
cado sobre literatura maya, aborda las modalidades y funciones 
del tsikbal en dos obras contemporáneas. Reunidas en el ensayo, 
U tsikbalo’obi chuumuk lu’um/ Relatos del centro del mundo (1992) y U 
yóokot’ilo’ob áak’ab/ Danzas de la noche (2011) encarnan dos vertientes 
de la literatura originaria, la “literatura de recuperación de la me-
moria”, y la “literatura indígena híbrida2”. Nociones como la milpa, 
el sueño, el óol, el k’i’inam o el iik’ contribuyen a darle perspectiva a 
este análisis entre lingüística, epigrafía, antropología y literatura. 
Por lo tanto, el escritor trasciende la enunciación teórica de la es-
tructura, de los temas o del papel del tsikbal en las comunidades y 
construye un examen pluridisciplinario y metafórico anclado en 
la cosmovisión maya. Asimismo, nutre su ref lexión bilingüe con 
una red compleja de voces literarias, comunitarias y académicas. 
De ello se desprende un ensayo cuyo tejido narrativo, parecido 
a una hamaca, atrae, acoge y mece al lector para que integre los 
saberes relativos al tsikbal y se deje guiar por el viaje onírico que 
se le propone. De esta manera, U ki’ichkelem t’aan tsikbal/ La estética 
narrativa del tsikbal parece enriquecer la teoría de Luz María Lepe 
Lira acerca de las vertientes de la literatura contemporánea en 
lenguas originarias. Mientras que ella distinguía tres tendencias, 
el ensayista inicia una cuarta vertiente, la de la crítica-creación.

2	 Conceptos sacados de la introducción de la novela de Isaac Carrillo Can, Danzas de la noche, 

a los cuales tendríamos que añadir la “literatura de recreación de la tradición” (p. 8), tercera 

vertiente que identifica Luz María Lepe Lira.



JAMES ASSIR SARAO CAUICH

15

La publicación del ensayo se inscribe en una renovación genérica 
del Premio de Literaturas Indígenas de América (PLIA) que, en 2023, 
convocó por primera vez el género del ensayo literario tras diez años 
de convocaciones en los dos géneros dominantes de esta literatura: 
la poesía y el cuento. El mismo año, en el ámbito político y cultu-
ral, el Instituto Nacional de Lenguas Indígenas (INALI) organizó 
el primer Festival de Lenguas Indígenas Nacionales, totalmente 
en lenguas originarias, en Felipe Carrillo Puerto, Quintana Roo. 
Una evolución de la visión del centro hacia las producciones del 
margen, a la imagen de la fuerza de las producciones mayas que 
empujan e innovan para adquirir más visibilidad y legitimidad.

Licenciado en Literatura Latinoamericana e intérprete, James 
Sarao Cauich revoluciona una de las prácticas principales de las 
literaturas en lenguas originarias, si no su práctica principal: el 
bilingüismo de escritura. Luz María Lepe Lira (2014) escribe al 
respecto que “pareciera que ser un buen poeta indígena significa 
volverse un excelente traductor” (p. 27). Entre líneas leemos el bi-
lingüismo literario impuesto por muchas editoriales, porque ser 
un escritor maya implica el escribir en maya, pero ser un escritor 
maya publicado y leído presupone el escribir también en el idioma 
dominante, es decir el castellano. No obstante, en esta guerra lin-
güística en la que están involucradas las literaturas minorizadas, el 
ensayista realiza una hazaña al fabricar una obra bilingüe con dos 
versiones perfectamente entendibles pese al nivel de teorización 
que integran. Al igual que las poetas Briceida Cuevas Cob y Patricia 
Martínez Huchim, el ensayista se vale de la traslación recíproca  
de los conceptos teóricos —desde el maya hacia el castellano y 
viceversa— y de una forma de heterolingüismo para democratizar 
la recepción de su obra. Queremos resaltar, en particular, la increí-



U KI’ICHKELEM T’AAN TSIKBAL

16

ble finura de la versión en maya, en la cual se nota la labor de Sak 
Múuyal3 para conectar la lengua del tsikbal, el idioma académico y 
el maya oral practicado por la población.

La proeza no se ubica únicamente en el ámbito lingüístico, ya 
que el licenciado en Literatura Latinoamericana moviliza una gran 
cantidad de conceptos de la tradición oral maya, así como fuentes 
teóricas de múltiples orígenes. Con una prosa f luida, metafórica 
y pedagógica, James Sarao Cauich realiza un esfuerzo epistémico 
invaluable al reunir nociones mayas —el wayak’, entre otras— y 
teorías autóctonas y alóctonas. Sin embargo, no se trata de pegar un 
aparato crítico ajeno sobre un elemento originario sino de asociar 
las críticas de varios países y disciplinas para ref lejar la comple-
jidad del objeto tsikbal. Las ref lexiones de Mijaíl Bajtín, Joaquín 
Garrido, George Lakof f, Mark Johnson y Iuri Lotman, entre otros 
investigadores, componen un primer grupo teórico lingüístico y 
occidental. La semiósfera de Iuri Lotman, en particular, funge 
como piedra angular del dispositivo crítico sociolingüístico del 
ensayo al plasmar modelizaciones lingüísticas de la cultura. Una 
segunda categoría consta de producciones ora antropológicas, ora 
literarias, ora lingüísticas desde México. El lector descubrirá las 
teorías de Hilario Chi Canul, José Alcántara, Bernardo Caamal, 
Fidencio Briceño Chel, Erik Velásquez, Rodrigo Petatillo o Carlos 
Montemayor, entre muchos otros nombres. Más allá de la riqueza 
del sustento teórico del ensayo, dicha agrupación presenta una 
novedad respecto a la mayoría de las producciones académicas que 
tratan de la literatura maya incluyendo investigadores mayas. Este 

3	 James Sarao Cauich usó el seudónimo Sak múuyal, o nube blanca, para el envío anónimo del 

texto al comité del Premio Literaturas Indígenas de América, nombre que dio después a la 

versión en maya, específicamente. 



JAMES ASSIR SARAO CAUICH

17

dato resulta aún más interesante al darnos cuenta de que ciertas 
fuentes son bilingües, tales como las de Bernardo Caamal, con 
respecto a la consideración y al uso de los sueños entre las comu-
nidades mayas. En pocas palabras, James Sarao Cauich contesta 
al debate de la colonialidad del saber académico en los estudios 
subalternos con una nueva propuesta de equilibrio bibliográfico. 

La crítica solía considerar, ante todo, a las literaturas originarias 
como productos antropológicos. Estudiándolas durante mucho 
tiempo como etnoliteraturas —literaturas con una función an-
tropológica, cultural e identitaria, antes que nada—, se restringió 
la mirada sobre expresiones artísticas mucho más complejas de 
lo que parecen. En cambio, el ensayista y narrador nos cuenta la 
historia del tsikbal sin ceñirse a su contenido cultural. Muy al con-
trario, la fuerza del argumento estriba precisamente en su analítica 
literaria de relatos cuyo narrador, estructura, tipos de discurso 
y construcción de los personajes desvelan innovaciones técnicas 
que ref lejan las capacidades creativas de las comunidades mayas. 
Aptitudes que nunca, incluso tras quinientos años de ocupación 
colonial, han dejado de demostrar a través de su tradición oral y 
de la escritura. Los libros de Chilam Balam son solo una fracción 
de las numerosas huellas de este proceso. U ki’ichkelem t’aan tsikbal/ 
La estética narrativa del tsikbal cumple con este mismo imperativo 
de creación en el tiempo contemporáneo.

El ensayo se compone de dos partes originalmente pensadas de 
manera independiente. Como lectores, viajamos desde la tradición 
oral, con la antología de narrativas orales reunida por Silvia Terán 
y Christian Rasmussen en Xocén y titulada los Relatos del centro del 
mundo (1992), hasta la literatura escrita contemporánea, encarnada 
por las Danzas de la noche, creación híbrida de Isaac Carrillo Can 



U KI’ICHKELEM T’AAN TSIKBAL

18

(2011). Aun así, dichas secciones construyen una lógica conjunta, 
por lo cual consideraremos ambos capítulos como partes de un 
conjunto analítico del tsikbal y de sus orígenes, motores y efectos.

El recorrido empieza con una teorización detallada del tsikbal, 
enfocándose en su estructura, sus rasgos lingüísticos, así como en 
sus lugares comunes. James Sarao Cauich se vale de su experien-
cia como licenciado y tallerista para producir un saber científico 
sistemático sobre esta forma que “posee marcas del lenguaje que 
fijan la identidad y fungen como un método tradicional para la 
revitalización de la memoria colectiva.” (p. 6).

En el Centro del mundo brotan las primeras ramas del pen-
samiento pluridisciplinar de James Sarao Cauich. Los relatos del 
Centro del Mundo, ubicados en el pueblo de Xocén, se consideran 
primero a partir de su contexto sociohistórico. A semejanza de 
los procesos migratorios descritos por la península yucateca, la 
escritura atraviesa el tiempo entre 1579 —fecha supuesta de la 
fundación del pueblo— y 1990. Se le presta especial atención a 
un espacio en particular: la milpa, "el lugar donde se reúnen los 
pequeños y los grandes, las mujeres y los hombres y los animales" 
(p. 19). La tradición oral irrumpe al analizar e ilustrar el papel del 
tsikbal en el ámbito comunitario. Sigue una tercera rama nutri-
da por el análisis semántico y pragmático de varios relatos de la 
antología. Jma’ oka’ yete Chaak/ El incrédulo y Cháak, U rey masewal 
yetel u rey ts’ulo’ob/ El rey indio y la expulsión de los españoles y Juntu 
maak tu kinsaj juntu santo winik/ El hombre que mató un Santo Winik 
permiten abordar nociones claves de construcción e interpretación 
del mundo, tales como el iik' y el óol. Como “acto de habla ritual 
o [un] acto perlocutivo, según sea su realización en la praxis so-
cial” (p. 38), el tsikbal se concibe aquí a partir de sus fundamentos 



JAMES ASSIR SARAO CAUICH

19

tradicionales, psicológicos y comunitarios, cuyos actores claves 
resultan ser los ancianos.

Kool, Milpa,

kin payalt’antik invoco al Señor Sol

ki’ichkelem Yum k’iin

tia’al u baaytikech, que te acaricie,

ti’al ma’ u tóokikech, que no te calcine. (…)

Kin payalt’antik Invoco a los abuelos

noolo’ob

Ti’al u k’ayikecho’ob que te canten,

ti’al u náaysik a wóol, apacigüen tu espíritu,

Ti’al u ka’ambesik que enseñen

ti’ u paalal, a sus descendientes,

ti’ u yáabilo’ob a sus nietos4 

El viaje del lector prosigue con la indagación sobre la novela 
híbrida de Isaac Carrillo Can. La prosa teórica se vuelve narrativa 
poética, al oscilar la palabra entre consideraciones lingüísticas, 
psicológicas y literarias con un eje doble: el aprendizaje y el sueño. 
James Sarao Cauich pone su óol al servicio de la valoración del 
trabajo de los “escritores que realizaron y realizan aportes para (re)
crear su cultura” (p. 40), con un género que se ha investigado poco 
en maya. A medida que avanza el ensayo, Flor y Noche —las prota-
gonistas de Danzas de la noche— guían al lector a través del monte, 
en un microcosmos entre realidad y sueño que resulta cumplir con 

4	 Fragmento de “Canto a la milpa”, un poema sacado del poemario titulado K sóolil, k miatsil/ 
nuestra piel, nuestra raíz/ puksi’ik’al/ corazón y publicado por María Elisa Chavarrea (2024).



U KI’ICHKELEM T’AAN TSIKBAL

20

un propósito educativo para la niña. Como tallerista con niños y 
gestor cultural en la asociación Chak Nikte’, no debe sorprendernos 
el compromiso de James Sarao Cauich con la pedagogía instaurada 
en las comunidades. Sin embargo, es menester enfatizar la ingenio-
sidad del ensayista al sumergirnos en un espacio literario al límite 
de la realidad y de la ficción, sin perder nada de su potencia teórica 
y crítica. Isaac Carrillo Can, que logró construir una narrativa 
iniciática comunitaria y femenina cuya singularidad radica en una 
prosa embriagadora de poesía, encuentra entonces su equivalente 
en este ensayo que plantea las modalidades de enseñanza de los 
mayas inventando un idioma académico-literario propio.

Winik ken síijik te yok’ol káaba’, 

ku kóojol ti’ lu’um tu’uxku wenel 

kuxtal. Wa ma’ tu meyaj yéetl u 

muk’il u píixane’, winike’ tan u kuxtal 

weneja’an. Wa ku páajtal a k’a’ajsik 

tuláakal a náaye’ bin a ch’anu’ukt 

u chikul u saasil a ch’íibal, u ti’al u 

pájtal u ka’ sut a kuxtal… to’one’ u 

p’up’uyalo’on saasil… u p’up’uyalo’on 

k’in.

El hombre, cuando nace a la vida 

terrenal, ingresa a la geografía de los 

seres durmientes. Si no trabaja con 

el poder de su espíritu, es un hombre 

que vive dormido. Al soñar y recordar 

tus sueños, puedes recobrar el código 

de tu primigenio y luminoso origen, y 

volver a la vida… somos fragmentos de 

luz… pedazos de Sol…5

Ergo, el lector que recorre el tratado de James Sarao Cauich 
recibirá una enseñanza iniciática social, cultural y académica en-
tre pasado, presente y futuro. El inmenso trabajo de apropiación 

5	 Fragmento de la narrativa larga titulada Muk’ul t’an in nool / Secretos del abuelo, una obra de 

Jorge Miguel Cocom Pech (2006, p. 34-36).



JAMES ASSIR SARAO CAUICH

21

y traducción-transposición de los aparatos críticos literario, lin-
güístico y antropológico maya y occidental coloca U ki’ichkelem 
t’aan tsikbal/ La estética narrativa del tsikbal en un espacio literario 
transfronterizo, mestizo, accesible para todos los lectorados. Como 
ensayo académico en maya —en el sentido de intento, prueba—, 
el ensayo literario exhibe un vocablo firmemente pensado para 
el futuro. Ojalá el verbo de Sak Múuyal sea efectivamente leído, 
criticado y modificado, tanto dentro como fuera de la península 
yucateca, para seguir construyendo la crítica sobre la literatura 
maya yucateca contemporánea. Una literatura sin fronteras, sin 
etiquetas, capaz de innovar tejiendo nuevas narrativas a partir 
de sus diversas inf luencias y herramientas. Puede que sea este el 
sak beej de esta literatura, todavía minorizada, que vislumbramos 
Bajo la señal del alba6.

Inès Jacques
Estudiante de doctorado en literatura  

maya contemporánea

6	 Retomamos el título de un poemario de James Assir Sarao Cauich, 2015. 



22



23

U ki'ichkelem
t'aan tsikbal





25

YÁAX JAATS

Le úuchben maayo’obo’ úuch ka’ache’ suukchaj u ts’íibtiko’ob ba’ax 
ku tuukultiko’ob ichil u ts’íibil (wooj ku k’aabatik). Chen ba’ale’, 
chen ts’e’ets’ek máako’ob u yojéeto’ob bix u bo’onol wáa bix u ts’íib-
ta’al (letio’ob its’aato’ob). Ka k’uchko’ob le sak wíiniko’ob ku ch’a’ 
p’eektiko’ob le woojo’obo’, tumen ma’ tu na’atiko’ob, chen u sajak 
tio’obe’, tumen tu tuukultajo’ob lelo’ ku k’aaskuntik u beelo’ob 
túumben oka’ano’ob tu k’aaba’ Yuum K’uj (u yuumtsil táanxelilo’ob). 

Ya’abach ja’abo’obe’, k úuchben noolo’ob je’ex Chilam K’owoj 
wáaj Jacinto Canek tu yóotajo’ob u líik’il le na’atilo’ tu ts’aajto’on k 
ch’i’ibal ichil u ts’íibil t’aan. Tuláakal ba’ax ku betiko’ob ka’ache’, 
ku líik’s u yóolo’ob le máako’obo’ ka u t’oxiko’ob u t’aanil u sak beej 
k nool uti’al ku páajtal u jets’pajal k ook ka xíimbalnako’on, uti’al 
ka’a xi’iko’on toj beej. 

Bejlae’ k’iine’, ku páajtal u yu’uba’al tsikbalo’ob ku t’aana’al bix 
kajkunsiko’ob le úuchben maayo’ob te’ kaajo’oba’. Beyxan ku t’aa-
na’al bix kúun u kuxtal le maayao’obo’ káan líik’ilko’ob tu yáanal le 
lu’umo’ uti’al u ba’ateltiko’ob yéetel u sak wíinik bejlae’. Ya’ab ti’ le 
tsikbalo’obo’ xan ku síijilo’ob tu lu’umil le úuchben aj ba’atelo’obo’ 
yéetel ix ba’atelo’obo’ ku to’okiko’ob k lu’um tu k’aab le sak wíini-



U KI’ICHKELEM T’AAN TSIKBAL

26

ko’obo’ ichil le guerra de castas (noj ba’atel, wáaj úuchben ba’atel, 
beey u ya’alal ti’). 

Le béetike’ ku páajtal u yila’al le ba’ax k ojéeltik beey kaanbalil 
wáaj its’aatil, le sak wíiniko’obo’ u k’áat u lu’usikto’on tak le k’ii-
no’oba’. Ichil k paaklam alab óolal táan k pa’atik bíin úuchuk u ka’a 
líik’il k kaajal. Káan xíit’nake’ u nikte’il k tuukul ka’ e’esa’ako’on u 
moots tu’ux xa’aybesikbáaj. 

Tu yóok’lal le úuchben maaya ts’íibo’, beyxan yaan u péech’ak 
le je’elo’ junp’éel nojoch meyaj ka’ach, yaanchaj xan u yits’atil jach 
chíimpolta’an tumen ma’ ya’ab u páajtal u beetiko’obi’. Junp’éel 
ba’al ku yúuchul úuch ka’ache’, le ka’aj juntúul aj its’aat tu ts’áaj 
u k’aaba’ tu yóok’ol u meyaj uti’al u tóoch’kubáaj, leti’ Ah Maxam 
yéetel u meyajil jach k’ajóola’an “U yuk’ib Uktúul Yuumtsilo’ob”, 
tu betaj tu k’iintsil ja’ab Clásico (700 d.C.-850 d.C.). Jach náach ti’ 
le k’iinilo’obo’ yéetel u tu’uxil le e’esajila’, ba’ale’ láayli’ ku ye’esik 
u meyajil le aj ts’íibo’, kaxta’ab ichil Popol Vuh úuch u chóoltik u 
ch’i’ibalil le k’i’iche’ kaajo’ ka’aj tu tuch’ubtaj: “las madres de la pa-
labra y los padres de las palabras”7 letio’ob le óoxtúul Nim Ch’okoj 
(“Grandes Mayordomos” / “Nojoch Aj K’ooso’ob”, beey tin sutaj ich 
maaya), ichil le máaxo’obo’ Allen J. Christenson tu tuch’ubtaj ti’ 
“don Cristóbal Velasco, Nim Chocoh Cavec”. 

Le maaya ts’íibo’ tu k’exaj u bilal u ts’íibil, uti’al u páajtal u 
jóok’sa’al ts’íibo’ob ich maaya t’aan, le je’elo’ ka’alikil u máan u 
k’iintsil ja’ab colonial, kex lelo’ tu ch’a’ajo’ob le maaya wíiniko’ob 
uti’al u ka’a beetik tu yóok’ol túumben ju’uno’ob (yéetel tu woo-
jilo’ob le aj táanxel kaajilo’obo’) u k’aajlayilo’ob u ch’i’ibalilo’ob 
beey tu beetajo’ob le Popol Vuho’, u Memorial de Sololá, u Historia 

7	 “U na’ob le t’aano’ yéetel u yuumo’ob le t’aano’obo’” (tin sutaj ich maaya t’aan).



JAMES ASSIR SARAO CAUICH

27

y crónica de Chac-xulub-chen, ichil uláak’ob; beey xan tu beetaj u 
ts’íibil balts’am je’ex Rabinal Achí; k’aayo’ob ichil maaya t’aan beey 
Los Cantares de Dzitbalché; beyxan tu ts’íibtaj u payalchi’ob El Ritual 
de los Bacabes, tu yóok’lal le ku ya’alik, le aj ts’íibo’ Ramón Arzápalo 
Marín, u ts’íibil aj táanxelilo’ob ku páajtal u k’abéetkunsa’al tu-
men tu ch’a’aj u tuukul ti’ le úuchben maaya woojo’obo’ (te’ tu’ux 
ku jóok’ol le mejen t’aano’: “uoh ci bin u nuc than yal bin” / “wooj 
ku bíin u núuk t’aan, bíin ya’alal” —tin ka’a ts’íibtaj ichil u maaya 
t’aan bejlae’). 

Beey túune’, yaan jejeláas e’esajilo’ob mejen tsikbalo’ob ku tsa-
yikuba’ob ichil úuchben ts’íibo’ob yéetel ts’íibo’ob beta’antak tu 
k’iintsil ja’ab colonial tak u k’uuchulo’ob tu tsikbalo’ob bejlae’. Le 
máax ku yokol ichil le tsikbalo’obo’ u tsikbalil jo’op’éel k’iin wáa u 
jo’op’éel u síijil le yóok’ol kaaba’, tumen le chun tsikbalo’ t ilaj tu 
yúuchben paak’ naajo’ob le maayao’obo’ tak yéetel u “Noj Tuuni-
chil K’iin” (tu lu’umil nahuao’ob), tak yéetel u áanalte’il Popol Vuh, 
tak yéetel u Libro del Chilam Balam de Chumayel. Bejla’e, le nojoch 
máako’ob tia’an te’ Guardiaso’obo’, tu éejentajo’ob yaan nojoch 
áanalte’ob ku bobat’antiko’ob yéetel ku ye’esik to’on bix u jay kaabal 
úuch u yúuchul wey yóok’ol kaab tak bix kéen úuchuk to’on (jach 
k’ajóola’an u k’aaba’ u áanalte’ Tixcacal Guardia yéetel u noj áanalte’ 
tu kaajil Xocén —le je’ela’ ma’ úuch sa’atiki’).

Beey u yúuchul yéetel u jaatsil ts’íib narrativo beey ku yúuchul tu 
yóok’lal u kaláanil u áanalte’obo’. Le maaya kaajo’ ts’o’ok u ye’esik u 
nojoch yaabilaj yaan ti’olal u ts’íibo’ob beta’an tu yóok’ol ju’uno’ob, 
tuunicho’ob, yéetel uláak’ob. Tu yóok’lal u meyajil le ka’aj sut t’aanik, 
k’áat chi’itik yéetel u xíimbaltik meejen kaajo’ob uti’al u beet u sut 
t’aan Popol Vuh ich káastlan t’aan, Allen J. Christenson ku ya’alik 
to’on: “El pueblo maya está consciente del enorme valor de tales 



U KI’ICHKELEM T’AAN TSIKBAL

28

documentos, en grados inimaginables para nosotros, dado que 
nunca nos ha sido negado el derecho de leer y escribir”8.

Le mejen t’aano’oba’, ku t’aniko’on tu yóok’lal u chíinpoolil wáaj 
u múuk’il le tsikbalo’obo’. Tumen kex mina’an ya’ab máaxo’ob u 
yojéelo’ob ts’íib wáaj xook ich maaya t’aan, láayli’ ku péek k t’aan 
ichil u juum t’aan le maayao’obo’. 

Bejlae’, ya’ab u ts’íibtiko’ob ich maaya tu yóok’lal jejeláas 
ba’alo’ob. Chen ba’ale’, yaan junp’éel wíimbal u ts’íibil máake’ 
ma’ jach u xíixtal, letie’ u k’aaba’ tsikbal. Ikil ich káastlan t’aan 
ku xak’alta’al cuento wáaj novela, ich maaya ku tsikbalta’ale’ ba’ax 
k’uben t’aan jach k’abéet u máansa’al te’ ju’uno’ uti’al ka páatak u 
yantal le k’iino’ob ku taalo’obo’. Lete’ ts’íibo’obo’ mina’an junp’éel 
wíinkilal jach kéet le cuento wáaj novela, tumen ku ts’íibta’al uti’al 
u páajtal u t’aanal wáaj u xo’okol te’ kaajo’obo’. Tumen tu kaxta’al 
je’elmáaxak ku xokik, ku náaysik u yóol, wáaj ku na’atik bix úuchik 
u ts’íibk’ajal. Jach jaaj u t’aan le máax ku t’aan: ts’íibt beey a t’aan. 
Tumen le maaya t’aano’ ku k’eexpajal ka’aj u máanal le k’iino’obo’. 

Junp’éel k’eex yaan ichil le maaya ts’íib ku yúuchul le ka’aj ch’a’aik 
le t’aano’obo’ beey ku jóok’ol tu chi’ le aj tsikbalo’obo’, ka’a u ts’íibtik 
tu yóok’ol ju’un. Míin yaan máaxo’ob u tuukulo’ob ka’ach chen beey 
u beetiko’ob le antropologo’obo’ (beey u ye’esik to’on le ts’íibo’oba’ 
kéen k xak’altej), ba’ale’ beey le xíimbalilo’ suuk u beetiko’ob ichil 
le maaya kaajo’obo’, le péeksilo’ jach u ta’ak’al ti’ le tradición oralo’ 
(ichil maaya ku k’aabatik xan tsikbal). Tuláakal le je’elo’ ku ye’esik 
to’on, beey kin wilike’, yaan ya’ab u áanalte’ob tu yóok’lal “narrativa” 

8	 “Le maaya kaajo’ jach u yojéel u noj tojol yaan le ts’íibo’obe’, tak to’one’ ma’ tu páajtal k 

tuukultik tio’olalo’ob, tumen mixbik’in lúuk’sa’ab to’on u páajtalil uti’al k xook yéetel ts’íib” 

(tin sutaj ich maaya t’aan).



JAMES ASSIR SARAO CAUICH

29

(chóol tsikbal) ich maaya asab le ba’ax yaan tu yóok’lal u ts’íibo’ob 
“poéticos” (iik’il t’aan, beey u ya’alal tio’ob ich maaya t’aan). 

Le beetike’, te’ kúuchila’ je’el a xookike’ex tu yóok’lal ka’ap’éel 
pik’il ju’uno’ob jela’antako’ob. Junp’éel u k’aaba’ U Chuumuk Tsik-
balo’obi Lu’um, junp’éel mola’ay tsikbal beeta’ab tumen Silvia Terán 
yéetel Christian Rasmussen. Le uláak’o’ u k’aaba’ U yóok’otilo’ob 
áak’ab meenta’ab tumen Isaac Carrillo Can (suuk u ts’a’abal ti’ tu 
tsóolil novela). Ikil in tsolik le je’elo’, xan kéen in ts’áaik k’ajóoltbil 
junp’íit yo’olal u wíimbal le tsikbalo’ ich maaya t’aan: ts’íibta’an 
yéetel a’ala’an.

Yáaxe’, le chan xak’al xooka’, ku xokik u tsikbalo’ob ich maaya 
t’aan jo’osabo’ob tu pik’il ju’unil U Chuumuk Tsikbalo’obi Lu’um (1992). 
Le óolale’, séen k tuukultik yo’osal u t’aanil máak jach tu tsayik yée-
tel u much’ máako’ob yéetel le ba’ax ku meentiko’obo’. Ku tso’olol le 
koolo’ u chúumuk k kuxtal, tumen ku sayabkunsik u tuukulo’ob le 
tsikbalo’obo’, le túune ku láat’ik u yóol le tsikbal yéetel bix u tso’olol 
u jats’uts t’aano’obo’ te’ junp’éel péet lu’umo’. Uti’al u beeytale’, tu 
beelil le xooka’ kin kaxtik bix u bon ts’íibta’al le t’aano’obo’, bix u 
bisikuba’ob ichil u tsikbalo’ob, ichil junp’éel much’il ts’íibo’ob ka’a 
tu chíikbesik u páakatil le maaya kaajo’.

Ka’aj u káajal junp’éel tsikbal ku páajtal u t’a’anal jela’an yée-
tel xan ba’ax u k’áat u ya’alik. Tu kaajil maayao’obo’ ku yúuchul 
u paaklam t’aan tumen ku na’atikuba’ob le ka’atúul máako’obo’ 
(wáaj uláak’o’ob) uti’al u k’áat u ts’áaik u yóotilo’ob uti’al u kani-
ko’ob ichilo’ob. Te’ beejilo’ ku chíikbesik jejeláas chíikul t’aano’ob 
ku néenkuba’obe’, tumen u yóol, u puksi’ik’ale’, jela’an, kex wáaj 
batsil t’aano’ob (t’aano’ob wale’ kéet). Le ba’ax kin wa’alik te’ex ku 
páajtal u yila’al tu mola’ay tsikbalo’ob Narraciones Mayas molta’ab 
men Jorge Monforte yéetel uláak’ob (2010), te’ tu’ux ku yila’al ba’ax 



U KI’ICHKELEM T’AAN TSIKBAL

30

yaan u ya’alikuba’ob le máax ku tsikbalo’ob u kuxtal úuch ka’ache’, 
le ts’íibo’oba’ u k’aaba’ xan “tsikbal”9. Le je’ela’ kin wa’alik tumen 
ma’ ya’ab áanalteo’ob ku ye’esiko’ob bix úuchik u paaklam tsikbal 
ichil le máax ku k’áat yu’ubik yéetel le máax ku núukiko’. Tu yéetele’ 
xan ku yila’al bix u páajtal u múul beetik le tsikbalo’ ichil jejeláas 
máako’ob ichil junsúutuk.

Kex wale’ manak’ u yila’al beyo’, yaan ts’e’ets’ek ts’íibo’ob ku 
yu’ubiko’ob ti’ le aj tsikbalo’obo’ ka’aj u k’aabatik tio’ob. Le béetike’, 
kin ch’a’ajo’oltik tu pik’il ju’unil Terán yéetel Rasmussen (1992), je’ex 
junp’éel ts’íibil tu’ux ku yúuchul u néenkubáail u chíikul t’aano’ob 
suuk u ts’a’abal ti’ le tsikbalilo’. Jach k’abéet u ts’áaik k’ajóoltbil 
u noj tuukul le máax ku tsikbaltiko’ob le kwento’obo’, tumen ku 
yila’al u ki’ki’ t’aan yéetel jejeláas t’aano’ob. Lela’ u ye’esik to’on 
junp’éel kúuchil tu’ux úuchak kúun kaambalnak máako’ob wáaj u 
ye’esa’ak u túulis kuxtal, je’ex suuk u bin ich kool (le kúuchil tu’ux 
ku chuunul tuláakal).

Ka’alikil le tsikbalo’obo’ ku síijilo’ob tu chi’ le kolnáalo’obo’, le 
ba’ax ku t’aaniko’ob ku tsayik wáaj u jíit’pajale’ yéetel mejen tsik-
balo’obo’ tumen u múuk’il, u bisaj t’aanil, wáaj u yóochel máako’ob, 
ba’alche’ob wáaj yuumtsilo’ob yaan u yilikuba’obe’. Le jíit’bil k’uucha’ 
ku meyajtik beey junp’éel muul k’a’asajil, ba’ale’, le ba’ax ku yúuchul 
tu jaajil kuxtal máake’, ma’ unaj u tse’ekik je’ex junp’éel toj beej, 

9	 Le t’aan “tsikbal” ku na’ata’al ti’ jejeláas u bilal. Yaan junp’éel yóol t’aan ti’ péeksilo’: tsik. Lela’ 

ku páajtal u ts’a’abal u nej ti’ ba’al ku k’exik -ik. U ts’o’okole’lelo’ u k’áat u ya’alale’: tsíikik (Gó-

mez 2009: 117). Yoshida (2014) ku ya’alik ts’e’ets’ek t’aano’ob ti’ péeksilo’ob ku páajtal u k’exik 

yéetel kóomt’aan -Vkbal, lela’: “para indicar un estado temporal, que equivaldría al gerundio 

de la lengua española, aunque puede aparecer con el participio pasado al ser traducido al 

español” (116). Tu yóok’ol le t’aana’ ku chowakkunsik u tsóolil ti’ uláak’ kúuchil le noj ts’íibila’. 

Ti’ le ba’ax ts’o’ok in wa’alik, ku na’ata’al u t’aan “tsikbal” ku núukik ti’ u yóol máake’ ka u 

ts’áajubáao’ob ichil junp’él múul tsikbal.



JAMES ASSIR SARAO CAUICH

31

tumen ku xa’aybesikubáaj tu yóok’lal u kuxtal jujuntúul máako’ob 
ka’a u tsikbaltiko’ob (yéetel ba’ax ku tuukulo’ob xan).

Beyo’, uti’al le ba’ax úuchik bejlae’ ti’ le tsikbalo’obo’ ich maaya 
t’aan, ku páajtal u yila’al yaan ba’alo’ob ku éejenkuntik u beejil t’aan 
ichil u noj ba’alil u jaajil t’aan, kex yaan uláak’ u biilalo’ob uti’al 
úuchik u tsikbal máake’. Le paaklam alab óolalo’ ichil le máax ku 
tsikbalo’obo’ (ku páajtal u walk’ajal junp’éel kwento), ku t’aanik xan 
tu yóok’lal u k’u’uk’ankil maaya t’aan (u túumbenchajal) beyxan u 
xíixtik u ki’ki’ t’aan máak ku tsikbal. 

Tu yéetele’, u yáax jaats le meyaj ts’íiba’ ku xokik yéetel xíixtik 
le ts’áaj óolal yéetel ch’a’ óolalo’ob ku chíikpajal uti’al u toch’kubáaj 
le tsikbalo’obo’. Tuláakal le je’elo’ ku tsayik yéetel u na’atil wáaj u 
tuukul máak ku meyajtik le koolo’ (wáaj u jaajtale’ u yóol wáa ba’ax 
tsikbal ku kajik yéetel le koolo’), tumen tak leti’ ku páajtal u k’eexik 
tio’ol u túumben náayo’ob le ts’úulo’ob wáaj uláak’ máako’ob ku 
xíinxinbaltiko’ob le yóok’ol kabo’.

Beyistako’, u múul k’a’asajil maaya kaaj láaylie’ táan u k’exiku-
báaj tumen le túumben beejilo’ob ku péeksiko’ob le maaya t’aano’ 
yéetel le ba’ax ku ya’alal ichil le t’aano’. Le k’ex óolalo’, ku yu’ubi-
ko’ob tuláakal le jaats máako’ob ku máano’ob yéetel le ja’abo’obo’. 
Letio’obe’ ku yiliko’ob u k’eex óol le táankelemo’obo’ tu táan le 
ba’ax le nojoch máako’obo’ u k’áat u k’ubik tio’ob. Ti’ uláak’ kúu-
chil, te’ k’iino’oba’, beey u máano’ob u k’iinilo’ob u k’ajlayil junp’éel 
kaaj, ku síijik u tuukul le tsikbalo’, ka’aj síijik u tuukul ku ya’alik 
le tsikbalo’obo’ yaan u chíikulilo’ob le t’aano’ ku jets’ik le miatsilo’ 
wáaj u meyajtik uti’al u ka’a k’i’itbesa’al u neek’ k’a’asajil ichil le 
maaya kaajo’.

Uti’al ka e’esa’ak le yaan te’ ka’anala’, ku tso’olol le xak’al xooka’ 
ka’aj káajik yéetel junp’éel páakatil tio’olal u k’ajlayil u kaaj Xocén 



U KI’ICHKELEM T’AAN TSIKBAL

32

(le kaaj tu’ux móolta’ab le tsikbalo’oba’), ka’aj ts’áaik k’ajóoltbil u 
péeksilil kaaj tu táanxel kaajilo’ob yéetel u tóoksa’ajil u lu’umil u 
koolo’ob, tumen le ba’alo’oba’ ku k’aastal u kuxtal maaya wíinik. 
Ka’aj ts’o’okole’, kéen in tsóol u xéexet’al le tsikbalo’, beey junp’éel 
ba’al ku tsolik u noj tuukul máak yéetel u chuunpajal u tóop’ol 
ich kool. 

Ka’aj ts’ookole’ in we’es le ka’ap’éel ba’ala’, kin in ch’a’jo’oltik 
yéetel u xíixtik ba’ax óochelo’ob ku ye’esik to’on le t’aano’ob yaan 
ichil le tsikbalo’ob yéetel ba’ax tia’al u yúuchul u tsikbal máak: “U 
rey masewal yetel u rey ts’ulo’ob”; “Juntu maak tu kinsaj juntu 
santo winik” yéetel  “Jma’ oka’ yete Chaak” tuláakal le ts’íibo’oba’ 
jóok’sa’ab ti’ le óoxp’éel píik’il ju’uno’ob U Chuumuk Tsikbalo’obi 
Lu’um (1992), ka’aj xak’altik u múul líik’il u miatsil maayao’ob 
yéetel u kaajkunsik u tuukul “kaaj” (méek’ta’an kaaj) yéetel ba’ax 
tia’al yanyan k’áat u ts’áaik k’ajóoltbil u sak beejil ti’ máako’ob 
uti’al u k’eexik u yóolo’ob.



33

XOCÉN, U CHÚUMUK LU’UM

U tsóolil wáaj u xookil junp’éel kúuchil ku páajtal u yáantiko’ob 
uti’al u k’ajóolta’al tu yóok’lal u miatsil yéetel bix ye’esikubao’ob 
le káajnalilo’obo’ ichilo’ob. Beyistako’, le máax ku tsoliko’ob u ka-
jkunajil úuchben maaya kaajo’ob tu pik’il ju’unil u Chilam Balam 
ti’ Chumayel ku ye’esik ka’ach ba’alo’ob ku yiliko’ob uti’al u ts’áaik 
u k’aaba’ u chuunil kaaj: ts’ono’oto’ob, k’óomo’ob, jaalal, áak’alche’, 
wáaj uláak’ tu’uxilo’ob. Le óochelo’obo’ ku bo’ono’ol ich maaya t’aan, 
ku p’áatalo’ob te’ k’a’asajilo’ ba’ale’ ku pe’ech’tik ti’ u p’íil yiichil 
máak ku ts’íib wáaj ku t’aan. Le béetike’ le úuchben tsikbalo’ (tak 
bejlae’) tuukulta’ab tio’ol u séen tuukul máake’ ka’aj u tsóolik ti’, 
ka’aj u ts’íibta’al xan bix u yúuchul yéetel tu’ux u yúuchul. Tu yéetel 
le je’elo’ ku páajtal k k’ajóoltik bix u yantal junp’éel ba’al yéetel tu’ux 
ankil tio’ol u páakatil maaya máak. Jach beey naats’ ti’ u tuukul 
yo’osal u kúuchilo’ob ku kaja’ano’ob.

Uti’al u k’ajóolta’al bix u yúuchul yéetel tu’ux u yúuchul u t’aa-
nil tsikbal, jach k’abéet u ts’áaik k’ajóoltbil wáa ba’ax ku patiko’ob 
bix u bisikuba’ob yéetel bix u kuxtalo’ob u kaajnalilo’ob le’ kaaja’. 
Xocene’ tia’an tu láak’inil u noj lu’umil Yucatán, ichil u noj kaaj 
Saki’, ti’ tu’ux u méek’ta’al kaaj, ti’ 12 km tu beelil noojol-láak’in, 
jach náats’ ti’ u chan kaaj Tixhualactun; “ti’ láak’iin con Kanxoc; 



U KI’ICHKELEM T’AAN TSIKBAL

34

ti’ noojol-láak’iin yéetel chan kaajo’ob Xuilub yéetel Noh Suytun; 
ti’ chik’iin noj kaaj Chichimilá” (tin súutaj maaya t’aan. Il Mapa 1). 
Ma’ jach u k’ajóolt ba’ax k’iin kajkunaj le kaajo’, kex ichil le pik’il 
ju’unil Relaciones Histórico-geográficas de la Gobernación de Yucatán 
ku ya’ala’al tio’ol u ja’abil 1579, Xocén ku molik ti’ 45 kajnalilo’ob10, 
tu’ux u jo’olinta’ab tumen u taatich Francisco Xoque (ka’a k’aaba’ 
tio’ol u k’aabatik le kaajo’) tu páajtalil Salvador Corzo.

U yoochel tu’uxilo’ob 1: U yoochel tu’ux ku p’áatal u kaajil Xocén. Ch’a’ab ti’: u xak’alil 
tu’uxilo’ob Google, inegi (2023).

Beyxane’ u p’iisil u lu’umil yaan “17,616 has; 4,819 pertenecien-
tes al ejido y 12,797 de pequeña propiedad”. Te’ xookila’ xan ku 

10	 Tu noj xak’alxook tu betaj ichil le kaaja’ Silvia Terán yéetel Christian Rasmussen (2005: 122-

138) ku ts’áaik t’aan tu yóok’lal u yéemel yéetel u na’akalil u tuch’ubtil u ya’abkunsaj máak tu 

kaajalo’ob, ku léekel tumen u ba’atelil castas yéetel tumen u xíimbal ok le kajnáalilo’obo’ tak 

tu áasiendao’ob tu’ux u k’aalik tio’ob. Ku toch’kubáaj ti’ u xak’al xookil Pantoja Ciau (2014: 

19), u ya’abtal le nukuch máako’obo’ yéetel u kéet aktáan ti u mejenilo’ob 15 ja’abo’ob (40% tak 

ti’ u chúuka’an beey tu ya’alaj Terán yéetel Rasmussen 2005: 126), u ya’abile’, tumen le yáaxi-

lo’obo’ jach ku meyajtik yéetel u sistema de guardias yéetel u láak’ meyajilo’ob (le wíinklilal 

tu p’aataj tio’ob tumen le kruuso’obo’ ka’aj máan u ba’atelil castas).



JAMES ASSIR SARAO CAUICH

35

t’uch’ubta’al óoli’ ti’ le 300 ejidatarios tu kaajil Xocéno’, jujuntúul 
ku meyajo’ob ti’ junp’éel u k’iintsil u meyajil kool, “50 y 75 mecates 
(2.4 ha a 3 ha)” (50 wáa 75 k’áano’ob (2.4 ha ti’ 3 ha)). Le ba’ala’ jach 
k’abéet ka u ya’ala’al, tumen ku tuch’ubtik ti’ u yéemelil u jóok’olil 
u meyajil kool, tumen tak le mula’an koolo’ wáaj le k’áax u ti’al 
tuláakal le meyajilo’obo’ ma’ tu ts’áaiktio’ob wáa u tuukulta’al u 
ma’alob k’iintsil uti’al ka jeets’elnak u júubche’ koolo’ob (18-20 
ja’abo’ob) uti’al u jóok’ol ma’alob u yichankil meyajnaja’an lu’um, 
uláak’ ba’al yaan yila’al wáaj chen u yantal junjaats ti’ óoxjaats u 
lu’umil kaaj uti’al u jóok’ol le meyajilo’. Ichil u xookil máak yéetel 
u naajo’ob táant u yúuchul te’ 2010 tumen INEGI, ku xo’okol 2,407 
kajnáalilo’ob (3.24% ti’ tuláakal u kajnáalilo’ob Saki’): 1,179 xiibo’ob 
yéetel 1,228 ko’olelo’ob.

Ka’aj kaajik u ja’abo’ob k’ajóolta’ab je’ex siglo XX, ichil u kajnáali-
lo’ob Xocén ku jo’op u ya’abtal u péeksil máako’ob ti’ uláak’ kaajo’ob. 
Le ba’ala’ ku k’eexik bix u kuxtal máak bejlae’, ba’ale’ ku páajtal u 
tuukulta’al takti’ u sak beejil ku síijil te’ ich koolo’. Tumen ku páajtal 
a’alik, tu ba’apachmil u péeksil máako’ob, le koolo’ ma’ tu p’áatal 
paachil mix tu yéetel u konmeyajil u k’u’ubul te’ noj kaajo’obo’.11

Junp’éel ba’al, tu p’iisil ja’abo’ob XX, káaj u yúuchul beey junp’éel 
noj ba’al, leti’ u péeksil máak ti’ u láak’ kaajo’ob. Bey ku ya’alik 
Pantoja Ciau, le ba’alo’ jach ku jo’op’ol u sayabtal te’ kaaja’ ka’aj u 
táasmaj u k’eex óolal sak beej yéetel bix u yilikuba’ob le máako’obo’. 

11	 Kin tuch’ubtik suuk u beeta’al kool te’ kaajo’oba’, ba’ale’ beyxan ku páajtal a’alik chen uti’al 

le xiibo’obo’ (kex yaan súutuko’ob u láak’tsilil kolnáal ma’ ya’abo’ob ka’aj u páajtal u p’áato’ob 

pa’atik tu kool, ichile u páaselo’, uti’al u jooch páak’al). Kex beyo’, Fernández Repetto (1984) 

tu tuch’ubtaj “el 48.59% de los jefes de familia que trabajan fuera de Xocén [70% en relación 

al 100%], lo hacen en la milpa” (“u 48.59% u jo’olil le láak’tsilo’ ka’aj meyajnako’ob tu paachil 

Xocén los jefes de familia que trabajan fuera de Xocén [70% aktáan 100%], ku beetik te’ koo-

lo”) (72, tin sutaj ich maaya t’aan).



U KI’ICHKELEM T’AAN TSIKBAL

36

Le sak beejila’, beta’an yéetel u miatsil maaya kaaj beey le máasewal 
t’aano’, u kili’ich ba’alo’ob, u nook’il, u suukil meyajilo’ob, yéetel 
uláak’ ba’alob. Ichil le ba’al kin wa’alike’, in k’áat in we’esik ba’ax 
ku beetiko’ob le mejen paalal, ko’olelo’ob12 yéetel nukuch máako’ob 
tu k’i’itbesiko’ob le tsikbalo’obo’; beyxan bix u ye’esikuba’ob, ichil le 
máax kaja’ano’ob wáaj siijnáalil kaajo’ob, junp’éel noj tuukul uti’al u 
tuukultikuba’ob beey junp’éel “to’on”, beey u kuxkintik u miatsilil.

Junp’éelil u tsikbal jach ku t’oochkubáaj, tumen u chíinpolil u 
k’ajlayil yéetel u noj tuukulil, ku tsikbal tu yóok’lal u chun u kajkunaj 
Xocén, jach táabsajnaja’an u kaxanil óoxp’éel k’aatab che’ilo’ob, tak 
bejlae’ ku k’ajóolta’al tio’ob beey úuchben yuumtsilo’ob tu kaajil 
máasewalo’ob wáaj kruuso’ob, ku xíimbaltiko’ob tak u Láak’inil 
Yukalpéeten tu ba’apachmil u ba’atelil máasewalo’ob yéetel ts’uu-
lo’ob. Benito Abán May, ti’ u mola’ay tsikbalo’ob beeta’ab ti’ le nojoch 
máako’ob le chan kaaja’, ku tsikbaltik u páakatil u yáax kajnáalilo’ob 
tu yóok’lal le yuumtsilo’oba’ yéetel lete’ tsóolila’:

Uchben nukuch máako’ob kaxmi le ki’ichkelem yuma’, ma’ leti’ u maa-
kilo’ob yaniko’on bejlae’ [...] Te tuux yantak bejlao’. Tiili dzab tumen 
jajal Dios tu ka’anil uchik u sastal yok’ol kaabej [...] te’ tu nukuch k’aax 
bin le kaj bey dzo’ok u kajal bin u kabesaló [...] Eske leti’e ki’ichkelem 
yum u jajil tak te way kaja’ [...] ya’ako’ob bino’ le Ki’ichkelem yum 

12	 Le muuch’ila’, le mas yaan u yila’al yéetel u kaambalil ichil le naajo’obo’, tu’ux u ye’esa’al to-

jbe’enilo’ob, u sak beej maaya kaaj yéetel u ya’almaj t’aan suuk u pak’iko’ob le maayao’obo’ 

(Chi, 2011: 155; Pantoja, 2014: 20; Terán, 2005: 94); jach beey u beetiko’obo u ya’abil u xookil 

ti’ máako’ob chen ku t’aano’ob maaya, ka’aj suuk u meyaj ich naaj ma’ tu páajtal u jóok’ol táa-

nil te’ táanxel kaajo’obo’ uti’al u kaxtiko’ob ma’alob meyajilo’ob (Fernández, 1984: 74; Pantoja 

Ciau 2014: 20).



JAMES ASSIR SARAO CAUICH

37

Santísima Cruz Tuno’, yet t’an yetel jajal dios tak tu ka’anil. Bey u 
tzikbaltik bin le nukuch mako’ob bino’.

Ti’ le kóom ts’íiba’, ku tsikbaltik to’on ma’ le máako’ob bejlae’ tu 
kaxtajo’ob ti’ le Santísima Cruz Tuno’, le ku kaxtiko’ob le úuchben 
máako’obo’ (wáaj úuchben wi’it’o’ob13). Ka ts’a’ab tumen Ki’ichkelem 
Yuum ti’ u píik’il sáastal le lu’uma’, le óolale’ ti’ ku káajbal u ka-
jtal Xocén. Le Santa Cruzo’ ku ye’esikubáaj tu kaajo’ob te’ tu’ux 
ku ba’ateltiko’ob ka’ach le máasewalo’obo’, letie’ juntúul kili’ich 
yuumtsil suuk u t’aanik yéetel Jajal K’uuj yéetel le wíiniko’obo’.  Le 
kili’ich jaatsil, tu tsolaj Mircea Elíade beey junp’éel nojoch wíinkilil 
jach kaambalnaja’an tumen le máako’obo’, te’ tu’ux ku chíikpajal 
kúuchilo’ob táankuch jaatsnaja’an, wáaj jaatsnaja’an ti’ kanjaats 
yéetel u chuunil, beey u beeta’al junp’éel imago mundo (junp’éel oochel 
tu yóok’lal le yóok’ol kaabo’). Wáaj ti’an tu chúumuk yóok’ol kaab, 
u k’áat u ya’ala’al yaan u kili’ichil yéetel u waya’asil14, tu yóok’lal 
u kajkunaj le kúuchilo’ tumen: “para vivir en el Mundo hay que 

13	 Ichil uláak’ tsikbalo’ob, le xokenilo’obo’ jach ku k’ax t’aniko’ob ka’aj úuch u kaxanil tu-

men óoxtúul aj meeno’ob wáaj aj ts’oono’ob ka’aj u beeto’ob óoxp’éel k’aatab che’ob ka u 

luk’sa’abo’ob ti’ u mejenilo’ob k’áatabilo’ob, le ka’aj u jo’op’ u kajkunaj u chóola’an ba’apachmil 

Xocén, ikil u payalchi’tik ti’ Santa Cruz Tun j p’áat ichil u adoratorio te’ kaajo’ (Abán, 1982, pp. 

36 yéetel 52). Le je’ela’, jach ku tsikbata’ale’ ichil u bisaj t’aano’ob tu beetaj le Cruz Parlanteo’, 

ka’aj a’alik u chuunpajal, jach k’ajóola’an, tu xuulil, te’ Chúumuk Lu’umilo’ (1982, pp. 52 yéetel 

56). 

14	 Mircea Elíade (1998: 4) beyxan ku tsolik le jets’tuukula’, takti’ u mots t’aan ka u ye’esik to’on 

beey: “algo sagrado se nos muestra [...] Se trata siempre del mismo acto misterioso: la ma-

nifestación de algo «completamente diferente», de una realidad que no pertenece a nuestro 

mundo, en objetos que forman parte integrante de nuestro mundo «natural», «profano»” 

(“junp’éel kili’ich ba’al ku chíikpajal ti’ to’on [...] yaan u yila’al léeyli’ yéetel le jela’an úuchuli-

lo’: u chíikpajal wáa ba’ax «jach jela’an», ti’ junp’éel kuxtal asab jela’an le yóok’ol kaaba’, ichil 

ba’alo’obo ku beetiko’ob k yóok’ol kaab «tu jaajil», «ma’ sujuyil»”) (tin sutaj ich maaya t’aan).



U KI’ICHKELEM T’AAN TSIKBAL

38

fundarlo, y ningún mundo puede nacer en el «caos» de la homo-
geneidad y de la relatividad del espacio profano”15. 

Beey u ya’alik Martha Ilia Nájera ti’ u Tablero de la Cruz de 
Palenque (oochel 1) ku ye’esa’al u chunpajal yóok’ol kaab yéetel u 
tsóolil u k’iinil yéetel u kúuchil: En la imagen que acompaña al 
texto vemos la cruz eje del mundo, esquematización del árbol, 
formada por dos serpientes bicéfalas que representan al dragón, 
sobre ellas está el pájaro que representa el cielo, una imagen del 
dios creador”16. Lete’ tsóolila’, beeta’ab yéetel u xéexet’al yéeya’ab 
ba’alo’ob, junp’éel péeksilil nojochilil yéetel u kaxta’al tu’ux u yúu-
chul noj ba’alo’ob ka’aj u beetiko’ob u ki’ichkelemil t’aano’ob, ka’aj 
u cha’aba’al u a’almaj t’aano’ob wáaj mok’t’aano’ob ichil u múul 
kajnáalilo’ob, jach beey u ts’áaj t’anik Van Dijk tu áanalte’ Pragmática 
de la comunicación literaria.

15	 “Utia’al u kuxkintik le Yóok’ol kaabo’ yaan u chunpajal yéetel mixjunp’éel yóok’ol kaab ku 

páajtal u síijil ichil le xe’exe’ek ba’alo’ob wáaj kéetil mix u satunsat yéetel u kúuchil ma’ ki-

li’ichta’abi’” (tin sutaj ich maaya t’aan).

16	 “Tu yoochel ku láak’intik le xooko’ k ilik le k’aatabo’ u chunil yóok’ol kaab, u wíinklil che’, bee-

ta’ab yéetel ka’ap’éelil u pool kaano’ob ku chíikbesiko’ob juntúul nojoch áayin, tu yóok’olo’ob 

ti’an le ch’íich’o’ chíika’an ti’ le’ ka’ano’, junp’éel u yoochel juntúul k’uuj tuláakal ku beetik” (tin 

sutaj ich maaya t’aan).



JAMES ASSIR SARAO CAUICH

39

Oochel 1. Panel del Templo de la Cruz. Boonilo’ob beeta’ab tumen Linda Schele.  
Foto cortesía de Ancient Americas at LACMA (ancientamericas.org).

Te’ beeja’, u chíinpoolil jejeláas chíikulilo’ob ku ketik yéetel le 
kili’ich k’áatab che’o’ wáa kan ti’its, beyxan ku jo’olintik u tsoolil 
yéetel u yóoxwáal ku ts’áapa’al te’ yóok’ol kaabo’: ka’an, lu’um yéetel 
metnal. Tuláakal u chuka’anil u wíimbal k’aatabilo’, jach túuch’ub-
ta’ab men Lázaro Tuz Chi, chíika’an tu kuxtalil ko’olelo’ob yéetel 
xiibo’ob ichil u suuk meyajilo’ob ti’ jujuntúulo’ob. U xiibil máak ku 
ye’esik yéetel u xookil kanp’éel, tumen le koolo’ yaan u kanti’its. 
U xch’uupilil ko’olel ku ye’esik yéetel u xookil óoxp’éel, tumen le 
k’óobeno’ yaan óoxp’éel tuunich: “si existe esa complementación 
de la sexualidad, se puede entender que en la cosmovisión el hom-
bre y la mujer están en un mismo espacio social que solamente es 
separado por la función ritual propia de cada sexo”17. Le je’elo’oba’ 

17	 “Wáa yaan le u nuup’ilo’ob máako’obo’, ku na’atale’ xiib yéetel ko’olel tia’ano’ob chen ichil 

junp’éel kúuchil, ja’ali’ chen jaatsa’an tumen u meyajil wáaj u kili’ichil jujuntúulil” (tin sutaj 

ich maaya t’aan).



U KI’ICHKELEM T’AAN TSIKBAL

40

xan ku ye’esa’al tu cha’anil u k’aaba’ jéets’ méek’ tumen ichil ya’ab 
láak’tsilo’ob tu lu’umil péetenile’, suuk u méenta’al u ye’esajil le 
mejen paalalo’obo’ uti’al ka’a muuk’ankunsa’ako’ob yéetel ka ts’áa-
ba’ak na’at tio’ob. U k’iinil u beeta’al uti’al le xi’ipalo’ kanp’éel wíinal 
yéetel u k’iinil le xch’úupalo’ óoxp’éel wíinal.

Tu yéetel le xóoxot’alo’obo’ ku ka’aj béetik ya’ab u máal, 
je’ebuka’aj u wíinklil, beey le óoxp’éel kili’ich k’áatab che’, beey u 
moolta’ab Abán May, Silvia Terán yéetel Christian H. Rasmussen, 
tu kaxtajo’ob tu chun u kajkunaj Xocén (ka’aj u p’áat u nojochile’, 
beta’an ti’ tuunich, te’elo’), ka’a ts’o’oke’ u ka’a chíikpajal tu ka’ap’ée-
lilie’ tu chan kaajo’ob Tixcacal Guardia yéetel Chan Santa Cruz jach 
óolak bíin u chunpajal u ba’atelil castas.

Le ba’ax táant in wa’alike’, ku cha’ikto’on ka’a tuukul u péeksilil 
máako’ob tu lu’umil yukalpéeten, tumen yaan k k’ajóoltik ka’aj jach 
u líik’ilo’ob u noj naajilo’ob taaticho’ob (áasiendas, je’elbix u ya’ala-
lo’ob), ya’abach máasewalo’ob18 u ka’aj jo’op’ol u biino’ob ts’u k’áaxil 
Láak’iin, tu ja’abilil Taata Cárdenas ku yokolo’ob tu k’áaxilo’ob 
chúumuk-láak’in tu lu’umil Quintana Roo. Ka’a káajo’ob u bino’ob 
maaya kaaj kaajenkaaj, ku yila’al ka’ap’éel beej: junp’éelil tu’ux ku 
léench’intiko’ob men jala’achilo’ob wáa uláak’ u yéet lu’umilo’ob; 
tu ka’ap’éelile’ tu’ux u pe’echa’abo’ob tu chuun u miatsilil tumen 
ku na’atal yaan ba’alo’ob kaambalnajo’ob takti’ chichanilo’ob, ka’aj 
páajtal u k’a’ajsiko’ob.

Beey tuno’, ku páajtal u ya’alal yaan máaxo’ob ku tuukultiko’ob 
tu yóok’lal u láak’alo’ob (jela’an máako’ob) yéetel ku néenkuba’obe’ 
bix u kuxtalo’ob. Le ba’alo’oba’ ku ye’esikto’on bix u na’atikuba’ob 
tumen u chíikulilo’ob, ka’aj béeyak u p’o’oxchajal u kool u tuukul 

18	 “Voz de origen náhuatl macehualli, gente del pueblo” (Güémez, 2011: 230).



JAMES ASSIR SARAO CAUICH

41

tuláakal máako’ob weey kaja’ano’ob. Junp’éel ba’al beey u ye’esik 
to’on, je’ex u ya’ala’alo’ob le xokenilo’obo’, u páajtalil uti’al u xíinxin-
bal ka’aj ikil u kaxtik tu’ux kaja’an wáaj tu’ux ku kajkunsik junp’éel 
túumben kaaj, je’ex suuk u meyajtik tu jobonil le yik’el kaabo’obo’. 
Lela’ ku páajtal u na’atk’ajal ich maaya t’aan, wáaj táan k tuukultik 
le yik’el kaabo’ yéetel le síiniko’ ku múul meyajtiko’ob yéetel múul 
kajakbalo’ob tu nojoch wáaj chichan kajtalil.

Beyi’istako’, ku chíikpajalo’ob beey u biilal u péeksiko’ob u 
yalak’o’ob Ki’ichkelem Yuum (je’ex ku k’aabatik ti’ Yuum K’uuj), 
ichilo’ob ti’ yaan le wíiniko’ yéetel le báalche’o’. Le síiniko’obo’ 
ku xookta’al ichilo’ob, yaan tuun jejeláas mejen iik’elo’ob beey le 
saayo’, cháak síinik, saakal, k’amas, xuulab, yéetel uláak’ob. Le 
ba’ax jach u ts’áaik k’ajóoltbil tio’ob, u péeksilil ti’ junjaats síinik, 
múul wáaj molo’och, ma’ suuk u yila’al ti’ jujuntúuli’. Le óolale’, 
u síinik xuulab (wáaj síinik áarriera) ku k’aabatik beey le meyjol 
máako’obo’, xan u k’ajóolta’alo’ob je’ex kon meyajo’ob, tumen 
sáansamal ku bino’ob tu jo’ol meyaj, chen ba’ale’ chen tio’ol jun 
súutuk k’iin19.

Ti’ uláak’ tuukul, yaan u ya’alal xan le u bo’otil meyjol máake’ ma’ 
láayli’ ku ts’áajbil káan meyajnak wáaj sayabpajak le kon meyajo’, 
tumen ichil le múul meyajo’, le máako’obo’ ku meyajtiko’ob uti’al 
áantikuba’ob, tumen jach paaklam alab u yóolo’ob ichilo’ob, uti’al u 
jóok’ol u meyaj táanil. Beey u ya’alik le Diccionario etnolingüístico del 
idioma maya yucateco colonial: “xulaa col. Hasta el fin milpa. Hacer la 
milpa así... A torna peón o a torna día, que es hacer entre muchos 

19	 U meyajil le síiniko’obo’ jach ku tak’chajal yéetel u meyajil le cháak síiniko’obo’, tumen le 

je’elo’oba’ ku meyajo’ob xan te’ áak’ab (Echeverría 1992: 29), beey yaan máaxo’ob u beetiko’ob 

tumen yaan u meyajtik je’ebix u k’áat le nojochilo’ wáaj le ts’uulo’, kex jach aal le meyajo’. 



U KI’ICHKELEM T’AAN TSIKBAL

42

la obra o hacienda de uno, luego la de otro hasta acabar todos”20. 
U yooche’elo’ob le t’aano’obo’, ma’ chen tu t’aniko’ob tu yóok’lal u 
ts’o’okik le meyajo’ (ka’aj a’alab xuul), tumen kéen u beeta’ak ichil 
junjaats máak beey u meyajtik le síiniko’ob xulaab. 

Yaan uláak’ t’aan xan ku ya’alal utia’al u tuch’ubtik u múul meyaj 
tu koolo’ob, le je’ela’ “mula’an kool” —bey ku ye’esik ka’ach Diego de 
Landa— te’ tu’ux ma’ chen ku tsikbaltik tu yóok’lal le síiniko’obo’, 
tumen ku ya’alik u kóom t’aan “múul” ku náats’tal ti’ u mejen t’aan 
“muuch’ máako’ob” (je’ex u ya’alal “múul meyaj”). Le beetike’, káan 
k tsikbal yo’olal u xíimbal máak ti’ uláak’ kaaj uti’al u kaxtik u 
kuxtal, jach ku na’atal juntúul koolnáal (tak u láak’tsilil ku meya-
jo’ob tu yéetel) ku bíin ti’ uláak’ kaaj, ku k’a’ajsik u yáaxil kuxtal. 
Beey u ye’esik to’on u tsikbal “Los aztecas que vienen a Yucatán” le 
kolnáalo’obo’ táan u ka’a súut ya’ab teeno’ob te’ kúuchilo’ob beey le 
síinik saayo’: “Say man say putik, say man say putik”.

Nuka’ajen ch’a’ajo’oltik in we’es bix u tsaayal le iik’elo’obo’ yéetel 
u péeksil máak ti’ uláak’ kaajo’ob. Yáaxe’ ti’al le yiik’el kaabo’obo’ 
(xan u ya’alal chen kaab) kex mina’an u múul síinik yaan u múul 
kajtalil, u k’aaba’ chúujil kaab wáaj xúux. Le mejen iik’elo’ob ku 
kajtalo’ob, ku pe’echtiko’ob ti’ u noj naajil yéetel u tsolikuba’ob 
je’ebix u ya’almaj tumen u x ajaw, u yuumil wáaj u nojochil, xan 
k’ajóolta’ab beey Xunáan, le máaxo’ob ku jo’oltiko’ob yéetel u tso-
lik tio’ob uti’al u meyajta’al le kaabo’. Le beyila’ xan ku beetik tu 
“sistema de guardias” ti’ le kruuso’obo’. Le yiik’el kaabo’obo’ jela’an 
u wíinklil, le mas k’a’ajóolta’ab xunáan kaab, báalam kaab, múul 
kaab yéetel taj kaab. Le yáaxile’, le ku yalak’kunsik le úuchben 

20	  “xulaa col. Tu xúul kool. Beetik kool beya’...ti’ u k’eexkuba’ob máako’ob ti’ u k’eexkuba’ob 

u k’iin u meyaj, beeta’ab tumen ya’abach máako’ob u meyajil chen juntúul, ka ts’o’oke’ ti’ le 

uláak’o’ tak u láaj xu’upiko’ob” (tin sutaj ich maaya t’aan).



JAMES ASSIR SARAO CAUICH

43

maayao’ob ka’ach úuchi’, táanil u taal le sak wíiniko’obo’; mina’an 
u yaach ka’aj u beetik le kaabo’ jach páaybe’en ti’ u janalil ka u k’ub 
ti’ yuumtsilo’ob wáaj ti’ uláak’ ba’alo’obo (je’ex u koonolil ichil le 
mejen kaajo’obo’).

Le ka’ap’éelilie’, jach chíimpolta’ab men u chíikulil u múuk’il, 
je’ex u ya’alal u k’aaba’ balam tumen ku ya’alal xan ku páajtal u 
chi’chi’ik ti’ máak wáa nojoch ba’alcheo’ob. Bey xane’, u Diccionario 
Cordemex ku ya’alik: “BALAMIL [KAB] 1: de aquí sale y se dice u bala-
mil kabi: rey de abejas; u balamil kab: la portera de las abejas, las 
abejas maestras que son grandes”21. Jach beyi’istako’, u tsikbalil “U 
rey masewal yetel u rey ts’uuloob”, ti’ u mola’ay tsikbalo’ob Xocén 
(Terán yéetel Rasmussen, 1992)22, ku ya’alal ka’aj k’uuch u súutuk 
u jóok’ol u yajawil máasewalo’ob yéetel wi’it’o’ob (bin u joolu rey 
masewal, ku ya’alal), ka’a ts’o’ok ya’ab u téeno’ob kéen u ba’ateltik 
yéetel le aj k’iino’ yéetel tuláakal u jejeláasil iik’el kaabo’ob yéetel 
xúuxo’ob yaan u yaach. Le ts’íibila’ míin u k’áat u ya’alal le ajawa’ 
yaan u k’atuno’ob, ma’ chen yéetel le nojoch máako’ob ku ts’áaik u 
yóolo’ob uti’al u kaláantik le kaajo’ (te’ sistema de guardia), le óolal le 
xokenilo’ob ku tuukultiko’ob le úuchben maayao’ob bíin u líik’ilo’ob 
ka’aj u yajalo’ob ichil le ts’ono’oto’ob, tuunicho’ob yéetel le che’obo’, 
beey junp’éel táab ku muk’ankunsik u miatsil yéetel u k’a’asajil). 
Ba’ale’, le te’ tsikbala’ xan ku ye’esik u yoochel aj k’iin aktáan yéetel 
u yoochel le máax ku jo’olintiko’ob le máasewal kaajo’ob weyila’, kex 

21	 “BALAMIL [KAB] 1: te’ela’ ku jóok’ol ka’a u ya’alal u balamil kabi’, u yajaw le iik’el kaabo’obo’; 

u balamil kab: u kaláan joolnaaj le iik’el kaabo’obo’, le xka’ansaj kaab táaj núuktako’ob” (tin 

sutaj ich maaya t’aan).

22	 Takti’ kin in ts’íibtik u kóom ts’íibil RCM uti’al in t’anik tu yóok’lal u mola’ayil tsikbalo’ob 

móolta’ab tumen Silvia Terán yéetel Christian H. Rasmussen (1992), ka’a ts’o’oke’ nuka’ajen 

ts’íibtik u mooljaats tu xookil “romana”, tu yóok’lal u tsikbalil ka in xak’altej.



U KI’ICHKELEM T’AAN TSIKBAL

44

le ka’atúulo’ ku ba’atelkuba’ob ichil u naajil k’uuj tumen le kúuchilo’ 
yaan u páajtalil23.

Tu xuule’, yaan k ilik le iik’el kaabo’ yéetel le máako’ ku kajak-
balo’ob u yotocho’ob ka’aj u kajtalo’ob ichil junp’éel lu’um yéeya’an 
tumen u kaxtiko’ob u muuch’ utsil kuxtal. Le u páajtalil yiik’el 
kaabo’ ma’ ku páajtal u ya’alik u yantal uláak’ ba’alche’ob wáaj 
iik’elo’ob tu lu’umil yukalpéeten. Le óolal kin tuukul u ye’espajal 
le xokenilo’obo’ beey u biilal u kuxtal le iik’ela’, ku ye’esik u nonojil 
uti’al u kajkunaj junp’éel kaaj beyxan u ma’alob tsoolikuba’ob tu 
kúuchilo’ob u kaajo’obo’24.

Lete’ péeksilil ti’ uláak’ kaajo’ob ku beetiko’ob le maayao’ob be-
jale’, ku léench’intik u yanyan k’áat aj kon meyajo’ob, ku k’áatik tu 
kúuchil tu’ux u meyajta’al le turismo tak bejale’. Bey xan u sayabpa-
jale’ u túumbensik u kuxtal máak bejlae’ yéetel u taaktal xíinximbal 
máak le k’iino’oba’ yéetel u nojochtal le nukuch kaajo’obo’. Tuláakal 
le ba’alo’obo’ ku k’aaskuntiko’ob u jets’nakil u lu’umil maayao’ob. 

23	 Elmer Ek ku tuch’ubtik tu xak’al xook tak u k’iinil u ts’íibil le ju’unilo’ te’ Tixcacal Guardia, 

u Centro Ceremonial tséela’an ti’ u méek’ta’an kaaj Felipe Carrillo Puerto, yaan ba’alo’ob ku 

k’áastik u tuukul yo’olal k’uuj ichil u suuk maayao’ob aktáan ti’ le católico ortodoxao’, ba’ale’ 

xan u meyajil ku beetik le naajil kastlan k’uujo’ aktáan ti’ u naajil k’uuj tu kaajil Tixcacal, 

tu’ux le máasewalo’ob u ch’a’aik’ob le kúuchilo’ ka’aj u yiliko’ob beey u yóok’ol kaab tu yáanal 

“u suuk u kuxtal” ka u beetik ti’ le ba’alo’obo’ “jach ti’ to’on (muy de nosotros)” (2011: 77-79. Tin 

sutaj ich maaya t’aan).

24	 Tu tsikbalil tu ts’áaj u k’aaba’ beey Yun Kaab, tsikbata’ab men Fulgencio Noh, ku tsikbata’ale’ 

le k’áaxil yíik’el kaabo’obo’ ku kajtalo’ob yéetel u yuumil jach ts’u k’áax, le ba’ax ku páajtal u 

ya’alik yaan u tsayil ichil le paak’áalo’obo’ yéetel u ma’alob ch’a’abal uti’al ka páatak kuxtal 

le ba’alcheobo’ (Terán, 1992: 31-35). Te beeja’, u t’aanil “salvaje” yaan ich káastlan t’aan, ku 

ya’alik beey k’áaxil ich maaya t’aan. Le t’aano’ ich káastlan t’aan ku ya’alal beey poch’ t’aan 

uti’al u k’aabatik le máasewalo’obo’, le je’elo’ mina’an ich maaya tumen wáaj yaan máaxe’ ku 

yokol ts’u k’áax ku na’atal beey u junp’éel muukul na’at jach chíimpolta’ab beey mixmáak u 

yojéelo’ob. Le je’elo’ xan ku chíikpajal tsikbe’enil, le óolal ku ch’a’ik beey nojbe’enil yéetel u 

ka’a beetik ya’ab u téen ichil u múul k’a’asajil le máasewalo’obo’.



JAMES ASSIR SARAO CAUICH

45

Je’ex a wilike’ex, u pe’echtal kolnáalo’ob ti’ u koolo’ob (te’ tu’ux u 
síijilo’ob wáaj tu’ux u bino’ob kuxtal) ku na’atale’, tumen u k’áat 
u ya’alal tu lu’umilo’ob ku síijil wáaj u beetik u sak beejil wáaj u 
chíikulil u miatsil máasewal kaaj ka’alikil u tuukultiko’ob le koo-
lo’ beey u kan ti’itsil25. Le óolal, junp’éel noj ba’al le xokenilo’obo’ 
ku tuukultiko’ob u lu’umil Quintana Roo je’ex u lu’umil letio’ob. 
Ma’ chen tumen “u lu’umil ixi’im” yaan u xu’uk ti’ u tséelil chúu-
muk-chik’iin Quintana Roo wáaj u chúumuk-láak’in26, wáaj ma’e’, 
je’ex u ch’aik u éejenilo’ob xokenilo’ob, letio’ob xan ba’atelnajo’ob ti’ 
u ba’atelil castas beey máasewal kaajo’ob, le beetike’ ti’ kajakbalo’ob 
tu lu’umil (il Mapa 2) mixmáak u yuumil, chen Ki’ichkelm Yuum 
yéetel le ch’ilankabilo’ob (je’ex u ya’alal ti’ úuchben wíiniko’ob kaja’an 
te’ kúuchilo’obo’), le máaxo’ob chen u máajantiko’ob uti’al u múul 
kuxtalo’ob. Junp’éel ba’al beey u ye’esikto’on le ts’íibilo’ ku túuxti-
ko’ob ti’ u ja’abil 1850, José María Barrera yéetel uláak’ waktúul aj 

25	 Uti’al junjaats wáaj ya’ab u muuch’o’ob ku ch’a’aik tu k’aabo’ob junp’éel kúuchil, jach k’abéet 

“asegurar su reproducción y la satisfacción de sus necesidades vitales que pueden ser mate-

riales o simbólicas” (a’ala’an te’ Pantoja 2014: 26) (“u éejentik u sayabkunsajil yéetel u ts’o’ok-

besajil u paybe’enilo’ob ku páajtal u yantal tu jaajil wáaj chen ichil u tuukul”, tin sutaj ich 

maaya t’aan).

26	 Beey u ya’alik Boccara (1995), u lu’umil ixi’im yaan u jaatsik ichil ka’ap’éel k’áasil mejen-

tako’ob: “una que abarca la parte central del estado de Yucatán y la parte sur. Otra que abar-

ca la parte oriental de la península (menos el litoral) reuniendo en una misma subregión el 

oriente de Yucatán y la parte centro oriental de Quintana Roo” (138). Así mismo sugiere: “La 

región maicera se debe extender al estado de Quintana Roo y los problemas de la región 

maicera se deben resolver en toda esa entidad” (138). “Junp’éel ku chóolpajal tu chúumuk 

lu’um u noj lu’umil Yucatán yéetel u kúuchil noojol. Uláak’ ku chóolpajal tu lu’umil láak’inil 

yukalpéeten (mix u lu’umil jáal ja’) ka’aj molik ichil junp’éel chichan lu’um u láak’inil u noj 

lu’umil Yucatán yéetel u chúumuk lu’um u noj lu’umil Quintana Roo” (138, tin súutaj maaya 

t’aan). Beey xan ku ya’alik: “U lu’umil ixi’im yaan u chóolpajal tak u noj lu’umil Quintana Roo 

yéetel u talamilo’ob u lu’umil ixi’im yaan u ts’o’oksiko’ob ichil tuláakal le noj lu’umilo’” (138, 

tin súutaj maaya t’aan).



U KI’ICHKELEM T’AAN TSIKBAL

46

nojochilo’ob maayao’ob ti’ le aj k’iin José Canuto Vela, te’ tu’ux ku 
ya’alik, láaj máako’obe’, yaan u páajtalil u beetiko’ob u koolo’ob:

Sabía claramente cuál era el convenio hecho por nosotros, por eso pe-
leamos. Que no sea pagada ninguna contribución, ya sea por el blanco, 
el negro o el indígena; diez pesos el casamiento para el blanco, para el 
negro y para el indígena. En cuanto a las deudas, las antiguas ya no 
serán pagadas ni por el blanco, ni por el negro, ni por el indígena; y no 
se tendrá que comprar el monte, donde quiera el blanco, el negro o el 
indígena puede hacer su milpa, nadie se los va a prohibir27.

Je’ex tuláakal le je’elo’ ku yúuchul tak bejlae’ te’ lu’umila’ ku 
páajtal a’alik “todo el subsistema macehual conserva autonomía 
respecto de la actividad económica principal, el cultivo de maíz, 
que no era objeto de transacción”28. Le koolo’, ku yoksikubáaj ichil 
tuláakal u kuxtal maaya máak tak u sak beejil, tu yéetel le je’elo’ ku 
tsóolikuba’ob amal muuch’ meyajil máako’ob ku jóok’siko’ob yéetel 
ku jaantiko’ob chen tu yo’olalo’ob (bey u beetik u láak’tsilil juntúul 
kolnáal) ka’aj u cha’aik ti’ jujuntúul máak u yokol je’emáakalmáak 
u meyajilo’ob le muuch’o’. 

27	 “Jach u yojéel máakalmáak k mokt’aan beta’ab tumen to’one’, le óolal k ba’atel. Ma’ yaan 

u bo’otal mixjunp’éel bo’olil wáaj patanil, mix tumen le sak wíiniko’obo’, mix tumen boox 

máako’ob, mix tumen máasewalo’ob. Úuchben p’aaxilo’obe’, ma’ kéen bo’ota’ak mix tumen 

le sak wíiniko’obo’, mix tumen boox máako’ob, mix tumen máasewalo’ob; yéetel ma’ yaan 

u maniko’ob le k’áaxo’obo’, mix le sak wíiniko’obo’, mix box máako’ob, mix máasewalo’ob, 

je’etu’uxake’ je’el u páajtal u beetiko’ob u koolo’ob, mixmáak bin u ya’alik tio’ob ma’ ku páajta-

li’” (tin sutaj ich maaya t’aan).

28	 “Tuláakal u tsóolil máak máasewalo’ob jach ku chíinpooltik u chun wáaj u yóol u kaxtik u 

kuxtal máak, u paak’áal ixi’im, lelo’ ma’ tu k’expajal, mina’an u tojol” (tin sutaj ich maaya 

t’aan).



JAMES ASSIR SARAO CAUICH

47

Le beetike’, je’ebix u bisikuba’ob máako’ob ti’ mejen muuch’o’ob 
beyxan ku k’eexiko’ob u t’aano’ob, bey u beetik le máasewal kaajo’ 
tumen u patik junp’éel u bilal u t’anik ich maaya t’aan jach ku ye’esik 
u miatsil le mejen kaajo’oba’ (ichil letie’ t’aan ku tsikbaltik le mejen 
tsikbalo’ob kéen k xook te’ noj ts’íibila’), te’ tu’ux ku yantal u ya’abil 
ti’ máako’ob chen ku t’aniko’ob ich maaya t’aan. Le kin wa’alike’ ku 
ye’esik to’on u t’aanil maaya láak’in ku tsikbaltik yóok’lal le koolo’ 
je’ex junp’éel “ma’alob kúuchil”, tumen u paaklam t’aano’ob amal 
u láak’tsilil le kolnáalo’obo’ jach u k’abéet u na’atik bix u kuxtal ich 
k’áax yéetel uláak’ ba’alo’ob jach chíinpoolta’ab tumen úuchben 
maaya máako’ob. Le óolale’ u tuukul yóok’lal u tsikbal ichil u yáax 
t’aanil ku ma’alobkúunsik bix u bisikuba’ob le máako’obo’.

Kex táan in wa’alik yaan u bilal u t’aan ich maaya ku t’aanal 
tu láak’inil, tu jaajile’ le beeyila’ mina’an u k’aaba’, chen ba’ale’ 
ya’abach ti’ to’on jach k óojeltik le je’elo’ jaaj. U tuukulil tu yóok’lal 
le koolo’ yéetel u ba’apachmil suuk u chíikpajal ichil u tsikbalo’ob 
tak u k’uuchul ichil jejeláas “géneros discursivos” wáaj u jela’anil u 
wíimbal t’aano’ob je’ex k’ak’alt’aano’ob wáaj na’atilo’ob ku t’aniko’ob 
tu yóok’lal le koolo’, ichil uláak’ob. Tu tséelile’, yaan u nu’ukul t’aan 
jach beey u ye’esik takti’ chen t’aano’ob tak chowak t’aano’ob. Wáa 
ba’ax e’esajilo’ob yo’osal chen t’aano’ob: béeytal wáa páajtal; naay 
wáa naaj; ichil uláak’ob. U ye’esajilo’ob yo’osal chowak t’aano’ob yaan 
u jela’anil xan: táan k bíin meyaj wáaj táan in bino’on meyaj; wáaj 
bíin in ka’aj jaanal wáa nuka’ajen jaanal. Ma’ ya’abo’ob ku t’aano’ob 
tu yóok’lal u k’eex t’aan yaan ichil jejeláas kaajo’ob, kex le je’elo’ ku 
ye’esikto’on u k’aajlayil yéetel u péeksilil uti’al u kuxtalo’ob te’ noj 
lu’umila’. Uti’alin ten le ka’ap’éel píik’il ju’unilo’ob kéen u xak’alta’al 
te’ela’ ku xa’aybesik ichil u t’aanil láak’inil (U Chuumuk Tsikbalo’obi 
Lu’um) yéetel u t’aanil noojolil (U yóok’otilo’ob áak’ab).



U KI’ICHKELEM T’AAN TSIKBAL

48

U yoochel tu’uxilo’ob 2. U xíimbalil tu táanxelil kaajo’ob beta’ab tumen máasewalo’ob tu 
noj ba’atelil. Ch’a’ab ti’: Vapnarsky (2009): “El recorrido de Ki’ichkelem Yúum instalando a 

sus Santísimas”.

U chíinpolil le koolo’ ku páajtal u taal takti’ u miatsil úuchben 
maayao’ob tu’ux le máax ku jo’olintik le kaajo’ ku k’aabatik Kalom-
te’ wáaj Kolomte’ (bey u t’aana’al ich maaya t’aan). Le u k’aaba’ u 
ts’áaj xan ti’ le ch’eejut bejlae’, wale’ ku ye’esik u yúuchben meyajil 
k’oolk’aax ka’a yáax ch’ak le che’o’ uti’al u tóoka’al ti’al beetik u kool. 
Tu yéetele’ Kolomte’ le ajawo’ xan ku meyaj le lu’umo’, le beetik 
je’el wáaj u páajtal u tuukultik ti’ je’ex juntúul meyajil máak wáaj 
sáak’óol máak, beey junp’éel ba’al jach k’áatab ti’ juntúul ajaw úuch 
ka’ache’. Je’ex u yiliko’ ya’ab u t’aanil ku béeykuntiko’ob jach kéet: 
kool, k’ool, k’óol, sáak’ol. 

Le ba’alo’oba’ jach ku yúuchul ich maaya t’aano’, wale’ tumen 
“cognado” je’ex u ya’alal ti’ ich káastlan t’aan, chen ba’ale’ le suuk 
meyaj wáaj oochel ku ye’esik le t’aano’oba’ yaan xan u kéetil ichil le 
úuchben áanalte’ob wáaj ichil le maaya t’aano’. Yaan yoochelo’ob 
tu’ux ku yila’al ti’ Yuum Cháak wáaj u Yuum Ixi’im ku jóok’ol 



JAMES ASSIR SARAO CAUICH

49

te’ bóonilo’ob ka’aj u ye’esikto’on le yuumtsilo’obo’ xan ku me-
yajtik le lu’umo’ beey tak bejlae’ ku tsikbaltik tu yóok’lal tumen 
le maayao’ob. Beey bakane’ tu mola’ay tsikbalo’ob Xocén táan 
in xak’altik, u tsikbalil ku k’aabatik U aijado Chaak, tsikbalta’ab 
tumen Alfonso Dzib, ku chíikbesik bix le Yuum Cháako’ yaan u 
kool, leti’ ku kanáantik.

Le kolnáalo’ob yéetel le maaya kaaj ku yojelo’ob tuláakal le 
lu’umilo’obo’ yaan u xu’uko’ob, yaan u t’ool, yaan xan u yuumil. 
Uti’al u páajtal in sáaskuntik le t’aano’obo’ bíin in ka’aj káajsik ti’ 
junp’éel maaya naaj. Le je’ela’ yaan u kan ti’itsil (je’ex le kili’ich 
iik’o’ob yéetel le k’aatab che’ob), ichile’ yaan junp’éel wáaj uláak’ naa-
jo’ob. U k’aaba’ le kúuchilo’ ma’ tia’an ichil le naajo’ letie’ táankab, 
te’ tu’ux ku jóok’olo’ob le máako’ob ti’al tsikbal, ti’al u tséentik 
u yaalak’o’ob, chaakal, yéetel uláak’ ba’alo’ob. Ba’ale’ le je’ela’ ku 
máansik ich káastlan t’aan beey “solar”, “patio” wáaj “afuera”, kex 
“afuera” ma’ tia’an tu jóok’olil le naajo’. Yaan xan kanp’éel u biilal u 
sut ich maaya u t’aan “estar”: yaan, tia’an, anil (anik) yéetel kula’an. 
Ichil le je’elo’oba’, u t’aan kula’an chen ku ya’ala’al uti’al tuch’ubtik 
le máako’ tia’an ichil u naaj wáaj ichil u kaaj.

Ka’a ts’o’okole’ tuláakal kaajo’ob yaan u chúumukil, yaan xan 
u jo’okaaj suuk u ts’a’abal kanp’éel. Tu ba’apachmil yaan le k’áaxo’, 
chen ba’ale’ tak le je’elo’ yaan u yuumil xan. Yaan ka’atúul u biilal u 
yuumil, juntúulilie’ le ku meyajtik le lu’um wáaj uti’al u kajkunaj 
kaaj wáaj tumen ku beetik u kool, le uláak’o’ le máax ku kaláantik 
ti’ le mejen ba’alche’ob wáaj ti’ le che’obo’. Ka’aj juntúul máak tu 
yéeyaj u lu’um yaan u yilik wáaj kula’an ka’ach uláak’ táanil (máax 
kajlaj ka’acho’). Le lu’umo’ u k’aabatik júubche’ (wáaj pokche’), wáaj 
ma’ tu meyajtik le lu’um mixbik’iine’ ku k’aabatik tookoy lu’um. Te’ 
tookoyo’ ku péeko’ob le yuumtsilo’ob yéetel u mejen iik’ob.



U KI’ICHKELEM T’AAN TSIKBAL

50

Tu xuule’, u meyajta’al le koolo’ yaan xan u k’aabao’ob, tumen 
le kool ku beetik ti’ yáaxtéen ku k’aabatik che’ kool wáa ch’akbe’en 
kool; chen ba’ale’ ka’a ts’o’ok u máa junja’ab te’elo’, ku ka’anal le 
lu’umo’, le óolal ku k’aabatik sak’ab kool (wáaj xla’ sak’ab, ka úuch 
óoxja’ab meyajta’an). Ka’aj tun k’ubik u saka’ ti’ le yuum k’áaxo’. 
Láayli’ yaan u cha’aik u jeets’el lu’um yéetel le t’aano’ xan ku ts’áaik 
le ka’aj maako’ob ku kajkunaj ti’ uláak’ lu’umil: Le úuchben maa-
yao’ob ku jéets’elo’ob ti’ u lu’umil kúuts yéetel kéej.

Uti’al u kóomkunsa’al le tuukulo’oba’, ku páajtal a’alik beey to’on 
yaanto’on mejen aalak’o’ob uti’al kaláantik ichil k táankab, le noj 
yuumtsilo’obo’ xan yaan u yaalak’o’ob, to’on yéetel le ba’alcheo’ob 
kaja’ano’ob ts’u k’áax. Chen ba’ale’ je’ex letio’ob mina’an u k’aalab ku 
yuumiltiko’ob ti’ le wíiniko’obo’ ichil le kaajo’obo’, tu’ux u kaláanti-
ko’ono’ob. Le beetike’ le koolo’ ku ye’esikubáaj beey junp’éel lu’umil 
béeta’ab tumen yuumtsilo’ob yéetel wíiniko’ob úuch ka’ache’, tu’ux 
u tsa’ayal u kan ti’itsil u kool máake’ yéetel u kan ti’itsil yóok’ol kaab 
(yéetel ka’an) le noj yuumtsilo’obo’. Bakáan jach ku tsikbata’ale’, 
ka’ach úucho’, Yuum Cháake’ sa’at u néek’o’ob ku pak’ik ichil u 
kool tu k’áak’il báan k’áake’, le ka’aj tu yilajo’ob le ba’alche’obo’ 
ku yokolo’ob uti’al jóoks’ik le néek’o’obo’, le béetike’ letio’obe’ ku 
yanyank’áatik u jaatsil u jooch tak le wíiniko’obo’ yaan u tsíikik u 
yokolo’ob ich kool tumen ts’o’ok u meyatiko’ob ka’achi’ (le je’elo’ 
ku ts’íibtik xan ichil u áanalte’ob Xocén). Je’ex k ilik tu kúuchil le 
koolo’ ku muuch’ikuba’ob le mejenilo’obo’ yéetel le nojochilo’obo’, 
ko’olelo’ob yéetel xiibo’ob, wíiniko’ob yéetel ba’alcheo’ob. 



51

TSIKBAL: U YÓOL LE PÁAKLAM T’AAN ICH 
MAAYA T’AAN

Le ka’aj tsikbal ka’atúul wáaj uláak’ máako’ob, ku t’aano’ob ichil 
junp’éel t’aan, ku na’atikuba’ob yéetel u béetikuba’ob junp’éel noj 
tuukul yaan u wíinklil ichil le tsikbalo’. Le noj tuukula’ beta’ab 
yéetel u páakat le miatsilo’ yéetel tu’ux ku péek le maaya kaajo’. Le 
tsayila’ ku ts’áaik ichil le tsikbalo’ yéetel u tuukulta’al je’ex junp’éel 
uk’um ti’ le paaklam t’aan ich maaya, tumen ka’ap’éel noj ba’al: 1) 
U k’a’ananil u tsaayal úuchben ba’alob ucha’ano’ob yéetel junp’éel 
péeksilil ku ki’ichkelemkunsik u  t’aan (yéetel u ts’íib) le maayao’ob 
yéetel u ts’áaj u pe’echak’ ti’ u t’aanil bejlae’, le u biilal ku taal le 
k’a’asajilo’ u tsikbalil yéetel u k’ajlayil ku táabsikuba’ob ichilo’ob; 
beeyxan 2) tumen ya’ab u ba’alo’ob ucha’ano’ob tia’an u noj k’a’asajil 
junp’éel kaaj ku tsikbaltik tu yóok’lal junp’éel k’iinil k’ajóolta’ab 
beey “u sayabtal k’iin” wáaj “u k’iinil páajtalil”29. Le noj ba’alo’oba’ 
ku beykunsik láalaj k’iiino’ob ti’ junp’éel kaaj, u jaajile’ tumen le 
k’a’asajilo’ ku ts’a’abal ma’alob ku páajtal u waach’ike mokta’an 
talamilo’obo’.

29	 Il: Burns, Allan Frank. Una época de milagros: literatura oral del maya yucateco. Ediciones 

de la Universidad Autónoma de Yucatán, 1995.



U KI’ICHKELEM T’AAN TSIKBAL

52

U tsikbalil máako’ob ku beykunsik yéetel ki’ki’t’aan máak ichil u 
molay u jejeláasil u t’aanilo’ob yéetel u ki’ichkelem tsikbalo’ob30. Le 
je’ela’ ku meyajta’al tumen xoknáalo’ob ti’ u tsoolil u tuukul máak 
le ka’aj u t’aana’al wáaj tsikbal yéetel u xak’alilo’ob ti’ antropología. 
Táanile’ ti’ yaan junp’éel talam tumen ma’ jach ku bisikuba’ob le 
ts’íibilo’ yéetel u jóok’olil t’aan máak. Lela’ yaan u séen tuukulta’al 
wáaj k ojéeltik u mola’ay u jejeláasil u t’aanilo’ob yéetel u ki’ichkelem 
tsikbalo’ob úuch úucho’ob, mina’an junp’éel tsoolil tu’ux ku k’abée-
tkunsik u sijnáalil u t’aan wíinik je’ex t’aanbil (je’ex úuch úuchi’ 
yéetel míin beey u yúuchul tak bejlae’ yéetel u ts’íibil wooj ich maaya 
t’aan). Carlos Montemayor (1996) ku ya’alik kex

Ciertamente, el término “literatura” como técnica de escribir proviene 
de la voz latina littera (letra), […] el concepto se refiere más a la noción 
de arte que a la de redacción y el concepto de “tradición oral” no pa-
rece distinguir suficientemente entre arte de la lengua (escrita o no) y 
comunicación oral31 (pp. 9 y 10).

Tu pik’il ju’unilo’, le aj ts’íibo’ xan ku t’aanik u way “composi-
ción” (tsoolt’aan), le je’elo’ u yóol u tsikbal máake’ (junp’éel súutuk 
tu’ux u kóomkunsik u páajtalil u k’i’itbesik t’aan, tio’ol u kaxtik u 
k’a’asajil). Le tsoolt’aana’ “ku náachtal ti’ u mula’an t’aan beey ichil 
je’ebaxak t’aan ku jaatsik u t’aanil ki’ichkelemchaja’an ti’ le ma’ tu 

30	 Il: Even-Zohar, Itamar. The Literary Sistem, Ricardo Bermúdez, trad. Poetics Today 11, 1: 

27-44.

31	 “U jaajtale’, u t’aanil “literatura” je’ex u meyajil ts’íib ku síijil ich latín t’aan littera (wooj) […] 

le t’aanilo’ jach ku naats’al u ya’abil ti’ u yits’aatil tuukul aktáan ti’ u meyajil ts’íib, yéetel u 

t’aanil “tradición oral” ma’ ku ya’alik ya’ab uti’al u na’atk’ajal u jejeláasil ichil u yits’aatil t’aan 

(ts’íibta’an wáaj ma’) yéetel u paaklam t’aan máak” (tin sutaj ich maaya t’aan).



JAMES ASSIR SARAO CAUICH

53

béeytal u ki’ichkelemkuntej” (1996, p. 9) (tin sutaj ich maaya t’aan). 
Tu beejile’, Montemayor ku tsolik junp’éel noj ts’íibil (u kwento 
jóoksa’ab ti’ u tsikbal máasewalo’ob), ku ch’a’aik u kúuchil ichil u 
xak’alilo’ob ti’ u molay u jejeláasil u t’aanilo’ob yéetel u ki’ichkelem 
tsikbalo’ob yéetel u tsoolil u tuukul máak le ka’aj t’aan wáaj tsikbal.

Ti’ uláak’ beejil, ichil junp’éel t’o’ol je’ela’an le je’ala’, Dilthey ku 
t’anik yo’olal u t’aanil Verstehen (tuukul) yéetel Auslegung (na’at), 
ka’aj u ya’ala’al le xuulila’, beey u ya’alik Ricoeur, “sólo abarca una 
limitada categoría de signos: aquellos que quedan fijados por la 
escritura, incluyendo todos los tipos de documentos y monumentos 
que suponen una fijación similar a la escritura”32. U tsikbal máake’, 
beey u ya’alik xan Pérez (2004), ku ch’a’abal je’ex junp’éel ts’íib tumen 
le k’a’ajsajilo’ yéetel le ts’íibo’ “taak ka  p’áatak paachil ti’ob le tubu-
lilo’”. Kex le je’elo’, yaan in tuch’ubtik u tsikbal máake’ ku beeta’al 
ti’ u péeksilil u wíinkilil máako’ob yéetel ba’ax ku ts’áaik yu’ubik 
tu yéetel, tumen kex wale’ je’el u páajtal u máansik ti’ ju’unil jach 
ma’alob, láaylie’ yaan u tséelil ku líik’sik u paaklam ich máako’ob, 
tumen te’elo’ yaan junp’éel paaklam t’aan yéetel paaklam alab óolal.

Ku káajsa’al ti’ u jela’anil ichil u tojil tsikbal (je’echi’tik) yéetel 
u paatil yéetel its’aatil, beey u beetik Iuri Lotman ka’aj u ye’esik 
ka’ache’ u “modelo semiótico de la cultura”, tu’ux yaan u yáax 
wáal u paatil t’aan (“modelización primaria” / u yáax paatil) yée-
tel u ka’ap’éelil (“modelización secundaria”/ u ka’ap’éel paatil). Te’ 
tu’ux ichil u yáalal u je’echi’il wáa u yáax páatil, ku yantal u t’aanil 
“t’aan” (“lengua”), tumen kex junp’éel u wíinklil noj t’aano’ob yaan 
u xéexet’al ku páajtal u líik’sik wáaj u ka’analkunsik u yóol t’aan 

32	 “Chen ku machik jujunp’íitil u chíikulil t’aano’ob: le ba’ax ku p’áatalo’ob ichil ts’íib, tu’ux yaan 

tuláakal u jejeláas ts’íibilo’ob wáaj paato’ob ku k’amiko’ob u tuukul máak ichil u bon ts’íibil” 

(tin sutaj ich maaya t’aan).



U KI’ICHKELEM T’AAN TSIKBAL

54

ti’ u yáalal u k’i’itbesajil tsikbal, láayli’ ku lúuk’ul ti’ u noj tsoolil 
páaybe’en ti’ noj t’aano’ob. Wáaj kin wa’alik “t’aan” ku jóok’ol ti’ 
le u noj wíinklil t’aano’ob, kin tuukultik ma’ tuláakal u xóoxot’al 
t’aan ku ts’a’abal ti’, kex tumen u chíimpolta’ab chuunil beey ku 
páajtal u máansik ti’i’.

Chen ba’ale’, wáaj kin káajsik ti’ junp’éel tsoolil beeta’an ichil 
tuláakal le t’aano’obo’ (k’ajóolta’ab beey “lexicón”), ku ka’a beetik láayli’ 
u mola’ay chíikulil t’aano’ob ti’ u beejil yéeypajal (“paradigmático”), 
ku páajtal u naats’tal le xak’alo’oba’ yéetel junp’éel u biilal u tsoolil 
t’aano’ob ichil junp’éel u tukulta’an péeksilil le tsikbalo’ k’ajóolta’ab 
beey “tsool”. Le u tsoolil t’aano’, ku ye’esikubáaj ichil u wíinklilal 
jats’utskinta’ab yéetel u paatil jóok’ol t’aan, “beey u yéeyil le máako’ 
aktáan le ba’ax ku ya’aliko’”. U páajtalil u tsool t’aan, ku yaantal ma’ 
chen ichil u tsikbal máako’ob beyxan tak ichil u tsoolil paat t’aano’ob, 
ku jelbesik u tuukul máak le ka’aj t’aanik wáaj tsikbal. Beyxane’, ka’aj 
ikil u pe’echtik le ba’ax ku tsikbaltiko’ob le máako’obo’, tu kuxkintik 
u noj k’a’asajil junp’éel kaaj. Le beetike’, le ku tsikbal juntúul máak 
jach u yojéel ku ye’esik u yuk’um wáaj u sayabil u na’atil tu yóok’lal 
u ba’apachmil máak yéetel bix anik u pach k’iinil.

Yaan juntúul ix ts’íib u k’aaba’ Bobes Naves ka’a tu tsoltaj ka’aja-
ats u xookil ba’ax u k’áat u ya’al le t’aano’obo’ ichil ka’ap’éel t’aan: 
denotata yéetel designata, te’ tu’ux le xúulila’ (ku taak’al ti’ u ch’a’ 
tuukul máak) ku jo’op’ u meyaj u t’aanil tsool, tumen “la idea del 
contenido como un conjunto estructurado de unidades sémicas que 
organizan la experiencia humana por secciones (designata), desde 
una peculiar visión del mundo que impone cada lengua concreta”33 

33	 “ku beykunsik ti’ u ts’u t’aano’ob je’ex junmuuch’ tsola’an u yoochelil t’aan ka’a tu tsolik u 

tuukul máak ti’ xe’exet’al (designata), ti’ junp’éel u páakatil ku ts’a’abal ichil jujunp’éel t’aan” 

(tin sutaj ich maaya t’aan).



JAMES ASSIR SARAO CAUICH

55

(1989, p. 23). In wa’almaj tu jaats xook táanil, le te’ tsoolila’ junp’éel u 
bilal u jaajkunta’al yéetel beta’an ichil u ki’ki’ t’aanile’, éejenkunta’ab 
tumen u noj tsoolil junmúuch’ kajnáalilo’ob. Ichil le noj ba’ala’, in 
k’áat in we’esik u paaklam t’aanil le tsikbalo’, tumen u táabil ku 
tsayik le tsool t’aanilo’ jach u k’abéeta’al u ts’áaj yóol máak uti’al 
u k’uuchul ti’ u ch’a’a tuukul wáaj ch’a’ núuktik ichil máako’ob.

U paach le je’elo’, léeyli’ u káajbal yéetel le tsikbalo’, u k’aaba’ 
“jóojon tsikbal”. Te’ tsikbala’ mina’an u tsóolil u much’kubáaj uti’al 
u na’atpajal ba’ax ku ya’alik, leti’ bin paatbil t’aan tu’ux u tsikbata’al 
je’eba’axake’ je’ebixake’, le óolal ma’ jach u na’atal tuláakal ba’ax u 
yóol le ku ya’aliko’. Tu yóok’ole’, ku páajtal u yila’al u xa’ay u noj 
beejil ku ts’a’abal ti’ u suka’an tsikbalo’ob wíiniko’ob, ichil u t’aa-
no’ob Montemayor (1996), lelo’ “el fortalecimiento de tradiciones, 
creencias o datos religiosos y geográficos”34 (p. 17). Le tuune’, u 
chun le ba’ala’ tia’an ichil junp’éel u biilal u tsoolil t’aano’ob, tumen 
kex junp’éel tsikbal beyi’istako’ ku páajtal u náats’al ti’ u wíinklilal 
tsikbal chen tio’olal u mola’ayil maaya its’aatil, wáaj mina’an u tsoolil 
le óochelo’oba’ yéetel u beejil t’aan (u chúuka’an tsikbal), u ejéenil 
ku páajtal u mejenkunsik wáaj u k’eexik ya’ab u mola’ayil maaya 
yits’aatil, je’ex u saakalbil tsikbal. Le beetike’, ma’ chen ku t’a’anal 
ti’ u paaklam alab óolal je’ex u biilal u na’atpajal u pat le ba’alo’ tu 
tsikbalta’al, beey u ya’alik Bajtín, ku t’a’anal xan yo’olal u paaklam 
tuukul ku ts’o’oksik junp’éel tsikbal tu yóok’lal u chúuka’anil yéetel 
u ta’ak’al ti’ u beelil ki’ichkelem ts’íibil, kex yaan u k’eexpajal tumen 
le ba’ax ku yúuchul ti’ u kuxtal aj tsikbalo’ob.

Junp’éel e’esajil, wáaj yaan juntúul máak taak u tsikbal tu yóok’ol 
Jwan T’u’ul (junp’éel chan tsikbal suuk u t’a’anal tu yóok’lal juntúul 

34	 “U muk’a’ankunsajil le ba’ax suuk u méentiko’ob yéetel u tuukulo’ob máak wáa ba’ax tio’olal 

u k’uujil yéetel tu’ux u yantal le kaajo’obo’” (tin sutaj ich maaya t’aan).



U KI’ICHKELEM T’AAN TSIKBAL

56

t’u’ul u k’aaba Juan), ku kaxtik ya’abach u beejo’ob bix u páajtal u 
tso’olol le ba’ax ku yúuchul ichil le tsikbalo’, tak u chunpajal. U 
ya’abile’, tumen u k’aaba’ Jwan T’u’ul ku yu’ubal jach beey u ya’alik 
le kóom t’aan “jun túul…”, junp’éelil u biilal u káajsa’al u tsikbal tu 
yóok’ol juntúul máak, iik’ wáaj ba’alche’, beey u ye’espajal le kwen-
toa’ ts’íiba’ab tumen Andrade yéetel Hilaria Máas: “yanjij jun túul 
máake’ jach ayik’al ma’atech u xokik u taak’in”.

Beey k ilmaj, le wíinkilal yóok’ol kaaba’, ma’ tu ya’alik mina’an 
u yits’aatil ichil u paatil u meentbil yéetel juumt’aan le tsikbalo’ (ku 
cha’aik u k’i’itpajal ichil u suuk t’aano’ob), tumen ku p’aatik jach 
tu jaajil u xéexet’al tsikbal ku jaajkuntik ti’, le óolale’, u xéexet’al 
jach jela’an beta’ano’ob ichil jejeláas u mola’ayil miatsil yéetel u 
ki’ichkelemil ts’íib yéetel u yáantajil jejeláas péeksilo’ob. Je’ex u 
ya’alik Alcántara:

Es en este sentido que entendemos lo que Gadamer llama tradición, y 
bajo esta óptica es que más que hablar de oralidad artística debemos 
referirnos a tradición oral, ya que es la configuración artística la que 
hace a la oralidad vehículo de la tradición. En otras palabras, la función 
de la tradición oral es mantener vigente, por medio de su performancia 
recurrente, la experiencia vital de una comunidad y la forma en que 
esta la concibe35 (2001, pp. 122-123). 

35	 “Ichil le t’aano’obo’ ku na’atk’ajal le ba’ax ku k’aabatik Gadamer beey tradición, yéetel tu yáa-

nal le páakatila’ kex u t’aana’al tu yóok’lal u yits’aatil juumt’aan yaan k meyajtik tu yóok’lal u 

juumt’aan le tsikbalo’, tumen le u tsoolil u paatil its’aato’ le ku beetik le juumt’aano’ u péeksi-

lil sak beej. Ichil u láak’ t’aano’ob, u meyajil le suuka’an tsikbalo’ ka p’áatak tak bejlae’, tio’olal 

u yits’aatil máantats’e’, u noj tuukul junp’éel kaaj yéetel bix u na’atk’ajal ichil le kaaja’” (tin 

sutaj ich maaya t’aan).



JAMES ASSIR SARAO CAUICH

57

Tu jaajile’, u xóoxot’al ka u betiko’ob le sak beej (wáaj tradi-
ción) jach k’a’ana’an uti’al u ye’espajal u ts’áaj óolal tsikbal wáaj u 
yóol u k’áat ka ki’ichkelemkunta’ak wáaj ka k’i’itpajak le t’aano’ 
—k’ajóolta’ab beey proposición tumen Van Dijk (1996). U suka’anil 
tsikbal máak wey kin tuch’ubtik, ma’ chen ku yantal ti’ u xak’al 
xook ku beetik Montemayor tu yóok’ol u tsoolil le tsikbalo’, u noj 
beejil ku xa’aybesikubáaj ya’ab u máalal —ichil le ku tsikba’atal 
je’ex “mundos posibles”— ka’aj u p’áatal tak bejlae’ yéetel le múul 
paaklam tsikbalo’, yéetel u k’eexpajal tio’ol le ku ts’áaik u yu’ubk’ajal 
yéetel u juumt’aanil tsikbal. Le beetike’, takti’ u tsoolil u paatil le 
tsikbalo’ (“elementos formales”) tak u mejen xéexet’al u tsóolil 
t’aano’ob (je’ex u yúuchul yéetel le ts’íibta’an chowak t’aano’obo’, 
a’alab tumen Ricoeur), le tsikbalo’, ichil u taano’ob Alcántara, ku 
kaxtik xan u ch’a’ajo’oltikubáaj, ka anak tak walkila’ le ka’aj tsik-
balnako’obo’ yéetel u k’expajal ti’ “las experiencias fundamentales 
que dan significado a la vida humana”36.

Uláak’ kúuchil, ku páajtal a’alik tu ch’a’il na’at ichil le maaya 
wíiniko’ob ku k’ajóolta’al ti’ ka’ap’éel ba’alo’ob: junp’éelilie’ ets’kun-
sa’an, u ka’ap’éelil nayk’alak. U ch’a’ tuukul máaj ku na’atk’ajal ich 
maaya yéetel u t’aanil na’at. Ti’ uláak’ tséel, Deira Jiménez ku ya’alik 
le ba’ax ku yu’ubik t wíinklilal yéetel te’ k ts’oomo’ ku kaxta’al tu 
yáanal u k’aaba’ óol, beyxan ku ya’alik: “se encuentra sujeto a un 
contexto cultural y social en donde existen dimensiones norma-
tivas y expresivas”37. Le je’elo’ ku páajtal k’uuchul ti’ u séen tuukul 

36	 “U noja’an ucha’an ba’alo’ob ku ts’áaik u k’a’ananil ti’ u kuxtal wíinik” (tin sutaj ich maaya 

t’aan).

37	 “Ku yantal pechta’an ti’ u ba’apachmil u kuxtal máak yéetel u miatsil tu’ux yaan u yéeypajal le 

ba’ax unaj u yúuchul yéetel le ba’ax ku ye’esik bix u yu’ubikubáaj máak” (tin sutaj ich maaya 

t’aan).



U KI’ICHKELEM T’AAN TSIKBAL

58

tu yóok’ol le ba’alo’obo’ yaan u yila’al yéetel le páakatilo’ (oochel) 
wáaj u’uybil (tio’ol xikin), ku náats’o’ob ti’ u ki’ki’ páakat yéetel u 
ch’a’ núukil juntúul máak:

Péeksilo’ob tu’ux u yantal junp’éel ba’al 
ba’ax tio’ol u beeta’al (ts’éets’ek yaan u 
mots)

 U’UY   IL

Ets’kunsa’an/
Jeets’naja’an

 U’uy/ u’ub  Il

Nayk’alak t’aan Ki’ u’uy 
Ch’enxikin / Ch’a’ 
nu’uk
Ch’úuk t’aan 

Cha’an 
Páakat 
Ch’eeneb/ ch’úuk 
Báalam paakat 

U tsola’an jets’tuukul 1: Péeksililo’ob ets’kunsa’an yéetel nayk’alak.

Beey ku yila’al tu kúuchil nayk’alak jach istikyaj u tso’olol, tumen 
kex u kúuchil ets’kunsa’an chen ku ya’alik tu yóok’lal jujunp’éel 
ba’alo’ob, u ka’ap’éelil ku ya’alik tu yo’olal u nayk’alankil jejeláas 
t’aano’ob ma’ kéet u júum wáaj u yóochel tumen ku tsayiko’ob yée-
tel u “mundos posibles” ku chíikpajalo’ob ichil tsikbal. Le óolale’, 
ku kaxta’al uláak’ u wíinklilal táaj nojoch tu yóok’lal u juum t’aan 
ichil u suka’an tsikbal máak. U chuunile’, ka beetak tsola’an tu-
men ka’atúul wáaj uláak’ máako’ob ti’ u tsikbalilo’.  Ka’a jo’op’ u 
t’aan ichil u jets’a’an tuukul na’atbil ti’ u t’aanil chúuka’an, ya’ab u 
máalal beey junp’éel wola’an tuukul (wola’an iik’ je’ex u ye’esa’al u 
yoochel óol). Le je’ela’ ku páajtal u na’atk’ajal beey u chuun paaklam 
alab óolal, u chúumuk u meyajile’ u máansa’al k’uben t’aano’ob. U 
xéexet’al chen ka’ap’éel: k’áat chi’ (k’áat yu’ubal) yéetel núuk t’aan 
(u núukile’). Beyi’istako’, je’ex ts’o’ok in tuch’ubtik yéetel u t’aano’ob 
“u’uy” yéetel “il”, ichil u tsikbal máak ku chíikpajal u jela’anil ka u 



JAMES ASSIR SARAO CAUICH

59

xa’aybesikuba’ob (je’ex tu ya’alaj Montemayor), tumen amal miatsil 
ku jatsik ichil u janjan t’aan yéetel u yits’aatil juumt’aan: u t’aanil 
ets’kunsa’an t’aan yéetel u t’aanil nayk’alak, jach le ku beeta’al ichil 
junjunp’éel tsikbal.

Uti’al u xak’alta’al le ba’ala’, ku páajtal a’alik ichil u janjan t’aan 
(ma’ chen leti’) ku kaxta’al junp’éel chúuka’an tuukul, ka ts’o’ok u 
xu’up u yóol le tsikbalo’, mina’an  t’aano’ob uti’al u ka’a beeta’ak le 
tsikbalo’. Tio’ol u janjan t’aan kin t’aanik tu yóok’lal líik’saj t’aan, u 
súutukil junp’éel ba’al yaan u ojéeltbil (tu yo’olal le kaajo’) wáaj ma’ 
tu na’atpajal tumen le kajnáalilo’obo’ wáaj u kaxta’al u kóochkinaj 
(je’ex u kaxta’al ba’al xak’albil) uti’al u múul na’atik wáaj yaan u 
jéets’el t’aan. Le u péeksil tsikbala’, a’ala’ab tumen Ricoeur je’ex 
junp’éel “acontecimiento fugaz”, ku nojochtale’ wáaj u túumben-
sikubáaj chen tio’ol u péeksilil tsikbal. Tsolchaja’an je’ela’an, wáaj u 
juum t’aan, tio’ol u tsóolil u paatil its’aato’, u k’aax u suka’an tsikbal 
máak (Alcántara 2001: 123): le t’aano’ (ojéela’an beey u tsile’en a’ala’an 
t’aan), tio’ol u péeksilil líik’saj t’aan, u k’aaxil tsikbal.

U tsola’an wayo’ob ku p’áatal te’ tsikbalo’, u suuk t’aanil kij yéetel 
bin, u yáaxe’ ku na’atpajal je’ex “a’alnaji’” yéetel u ka’ap’éel beey 
“a’alnajo’ob”. Bejlae’ k’iine’ suuk u yu’ubal xan u t’aano’ob ken ti’ 
wáaj kech ti’ (ichil le tsikbalo’obo’) uti’al u ya’alik “leti’ tu ya’alaj”. 
Le óolale’, ku páajtal a’alik tu k’i’itbesajile’, beey u ya’alik Alcántara 
yo’osal u suka’an tsikbalil máako’obe’, le tsikbalo’ “no se limita a 
narrar, sino que transmite la experiencia misma de lo narrado […] 
de tal manera que lo narrado es solamente el modelo artístico en 
el que se sustenta la vivencia de la tradición”38 (2001, pp. 125-126). 

38	 “Ma’ chen ku p’áatal yéetel u ya’alik ba’ax ku yúuchul, u máansa’al u kuxtal yéetel u tuukul 

le ba’ax ku ya’alalo’ […] tu yéetele’ le ku ya’alal chen u wíinklil u paatil its’aato’ ichil tu’ux ku 

láat’a’al u súutukil kuxlaja’an ichil u suka’an tsikbalil” (tin sutaj ich maaya t’aan).



U KI’ICHKELEM T’AAN TSIKBAL

60

Yaan u ya’alal le tsikbalo’ junp’íit k’ala’an tumen bix u yúuchul u 
k’i’itbesajil yéetel u máansajil wáaj u k’abéetchajal u yúuchul yéetel 
juum t’aan, péeksil k’ab yéetel u ts’áaj óol máak. Chen ba’ale’, le 
ba’alo’ jach páaybe’en tumen ichil junp’éel kaaj u ch’a’ núuktiko’ob 
yéetel u k’aax t’aantiko’ob ichil éetláak’o’ob, keet u náajalilo’ob.



61

IIK’ YÉETEL ÓOL: U MIATSIL MUUCH’ MÁAK 
YÉETEL U YÓOL WÍINIK 

Junp’éel u yáax talam tuukulil le xak’al xooka’, u t’aanil iik’ yéel óol 
(“el corazón formal” je’ex u k’abatik Bourdin), jach k’abéeto’ob uti’al 
u jo’op’ u yila’al bix u ts’áaik k’ajóoltbil bix yanil u yóol le máako’ tu 
yóok’lal ba’ax ku tsikbalta’al ti’, ka’alikil u ye’esikubáaj bix u tuukul 
ichil u miatsil. Chen ba’ale’, jach k’abéet u xak’alta’al ba’ax u k’áat 
u ya’al le t’aanilo’oba’, ka’alikil u éejenta’al beey u mots u yoochel 
t’aan ku ts’áaik k’ajóoltbil ba’alo’ob.

Uti’al le meyajilo’, ku xak’alta’al le t’aanilo’obo’ takti’ ka’ap’éel 
je’elan noj tuukulil wáaj “teorías semánticas”: le “experiencialismo” 
wáaj u “teoría de las metáforas conceptuales” a’alab tumen Lakof f 
yéetel Jhonson (1986); ti’ uláak’ kúuchil tia’an u “teoría de la sig-
nificación como proceso”, tumen Joaquín Garrido (1991). U yáaxil 
le ka’ap’éel noj tuukulilo’, ku tak’chajal ti’ u tsoolil “cognitivistas” 
yéetel u ka’ap’éel noj tuukulil, je’ex u ya’alik Kenia Martín (2015) ku 
tak’chajal ti’ u “visiones interaccionales, esto es, aquellas tenden-
cias pragmático-discursivas o sociolingüísticas que conciben el 
significado como un valor situacional, considerando incluso que el 



U KI’ICHKELEM T’AAN TSIKBAL

62

significado lingüístico no es relevante, frente al significado social, 
que se crea y recrea en cada situación comunicativa”39 (2015, p. 166). 

Lakoff yéetel Jhonson, ku ts’áaiko’ob k’ajóolbil ichil u pik’il 
ju’unil Metáforas de la vida cotidiana, ka’aj túun le máako’obo’ ka 
u t’aano’ob u jo’op’ u t’aan yéetel ets’kunsa’an t’aano’ob uti’al u 
beetiko’ob its’aat t’aan (metáforas), ma’ chen tumen u meyajil iik’il 
t’aanil, ku tuukulta’al xan tuláakal ku chunpajal takti’ u yáax 
tuukul le t’aano’ob ku meyajo’ob beey péeksilil. Ka’alikile’ Garrido 
(1991) ku t’anik tu yóok’lal u “fosilización” tumen “garantiza la 
intersubjetividad de la lengua como instrumento cognoscitivo”40 
(p. 237). Ku páajtal a'alik le ka’ap’éel noj tuukulilo’ob ku na’atiko’ob 
le ba’ax u k’áat u ya’alik junp’éel ba’al tu páakatil lingüística je’ex u 
na’atbil ku jóok’sik oochelo’ob ti’ uláak’ kúuchilo’ob mina’an tio’ob 
chen junp’éel kúuchil wey yóok’ol kaab. Kex beyo’, u na’atk’ajal u 
yóol junp’éel t’aan xan u k’abéetkunsik ti’ “las relaciones con la 
realidad en que se emplea y las relaciones con los conocimientos 
de todo tipo que tiene quien la usa, incluyendo estas últimas 
las relaciones paradigmáticas con otras palabras. Es decir, las 
condiciones de aplicabilidad, la verificación de su satisfacción, 
y su aplicación”41 (1991, p. 231). 

39	 “Páakatil paaklam alab óolal, le u beejo’obe’ ‘pragmático-discursivas’ wáaj ‘sociolingüísticas’ 

ka u na’atiko’ob le ba’ax u k’áat u ya’al junp’éel ba’al je’ex junp’éel u tojolil takti’ tu’ux u tuukul-

ta’al, ka’alikil le ba’ax u k’áat u ya’al ichil u páakatil lingüística ma’ noj ba’ali’, aktáan ti’ le ku 

ts’áaik k’ajóoltbil tumen le wíiniko’obo’, ku beetpajal yéetel u ka’a beeta’al ichil jujunnp’éel u 

yúuchul tsikbal” (tin sutaj ich maaya t’aan).

40	 “Ku lojik u paaklam alab óolalil le t’aano’ je’ex u nu’ukulil le na’atilo’” (tin sutaj ich maaya 

t’aan).

41	 “U táabil yéetel u kuxtalil tu’ux u k’abéetkunsa’al yéetel u táabil yéetel u jejeláas ojéelilo’ob 

yaan le máax u biilal ti’, ichile’ yaan u táabil pragmáticas yéetel uláak’ t’aano’ob. Beey tune’, 

bix unaj u ts’a’abal, u xak’alil wáaj ma’alob jok’a’an yéetel u biilal” (tin sutaj ich maaya t’aan).



JAMES ASSIR SARAO CAUICH

63

Tu ya’abile’, u k’áat u ye’esa’al u táabil ichil le ku ets’kunsik 
Garrido beey “información” beey u nuuts’il u beej le ba’ax u k’áat 
u ya’alik junp’éel ba’al (ets’kunsa’an ichil u nuuts’il tuukulta’ab) 
ku beeykunsik yéetel u “obtención de conocimiento a partir de 
una palabra percibida o, inversamente, de transferencia de co-
nocimientos mediante una palabra emitida”42 (1991, p. 229). Bix u 
yúuchul le je’ela’, yaan u chun tu yojéelil u t’aano’ob lóota’an ichil u 
k’a’asajil juntúul máak, ka’aj jo’op’ u beetik u kaambalil yéetel  ti’ u 
kóochkunsik u ts’áaj t’aanil ti’ u p’éelel nut’a’an t’aano’ob.

Tu yóok’lal u yáax jaats kéen u xak’alta’al ku tsikbaltik to’on 
u tsikbalil “Jma’ oka’ yete Chaak”. Le te’ tsikbala’ jach k’ajóola’an 
ichil maaya kaajo’ob, láayli’ yaan u tsóolil jach keet je’eltu’uxake’. 
Te’ela’ ku ye’esik juntúul táankelem ma’ u k’áat u yoksaj óoltik wáaj 
u yantal Yuum Cháak ka u jo’op’ u ya’alik mina’an u muuk’ le yuumt-
sila’. Le óolale’ káaj u poch’ik ti’ le yuumtsilo’ tumen ma’ tu jóoyaj 
u koolo’obi’. Aktáan ti’ le poch’ilo’, ku chíikpajal le k’uujo’ ichil u 
wíinklil juntúul nojoch máak ka’aj u k’áatab tie’ je’el wáaj u páajtal 
u láak’intik ti’ u kool tu yóok’ol u tsíimin, ka’aj bisa’ab ichil u áak-
tun. Bix u ts’o’okol letie’, ku tsikbata’al je’ela’an ichil le kaajo’obo’, 
le óolal chen ku páaktik u yáax jaats le tsikbalo’ uti’al u xak’alta’al 
u nut’a’an noj tuukul ku balik u t’aanil iik’.

Beyxane’, ku páajtal u kaxta’al ichil u ya’abil u tsikbalil suuka’an 
tsikbalo’ob ich maaya t’aan, junp’éel suukil ku toch’kubáaj u máan-
sa’al junp’éel kuxtalil jach jaaj tak junp’éel nojochkunsa’an kuxtal, 
jela’an tio’ol ka’ap’éel u bilal u yantal le máako’ (je’ex u yantal iik’ 
wáa ma’, wáa ku ch’a’ u yiik’ yéetel u múus iik’). Mix u xook le 
máaxo’obo’ ku yokolo’ob tu juunalo’ob ichil u ts’u k’áaxo’ob, yaan 

42	 “U ch’a’abal u ojéelil takti’ junp’éel t’aan k’ambil wáaj u kúulpaache’, ti’ u máansa’al ojéelilo’ob 

tio’ol junp’éel t’aan jok’a’an” (tin sutaj ich maaya t’aan).



U KI’ICHKELEM T’AAN TSIKBAL

64

súutukilo’ob tu’ux juntúul máak, yuumtsil, iik’ wáaj juntúul ba’al-
che’ ku páajtal u ja’as u yóol wáaj ku’up u yiik’ tumen u sajak tie’ 
ka’aj bisa’ab tumen jela’an máako’ob (ma’ lu’umkabo’obi’) beey tun 
u chowakkunsikubáaj le tsikbalo’. Alessandro Lupo (2013) ku molik 
u tsikbal ich náhuatl t’aan ti’ u páakatil u yiits’at ch’a’ na’at beya’:

Cabe decir, ante todo, que las situaciones en que el Talocan [morada del 
dios de la lluvia, según los nahuas] se menciona más frecuentemente 
están relacionadas con los ritos terapéuticos para recuperar el compo-
nente espiritual (llamado ecahuil, ‘sombra’) de las personas a las que les 
ha sido diagnosticado un “susto” (nemouhtil). Al igual que en el resto de 
Mesoamérica, también en la sierra se cree que el susto puede abrir las 
puertas del envoltorio corporal, permitiendo así que una de las entidades 
anímicas de que está dotado cada individuo —es decir, la “sombra”- 
“caiga” y sea atrapada y retenida por seres extrahumanos43 (p. 243).

Tu beejilo’, ku ya’alal ich maaya t’aan mina’an u jela’anil ichil 
“aire”, “viento” wáaj “aliento”, je’ex ich káastlan t’aan, tumen le 
óoxp’éel t’aano’ob ku na’atikuba’ob yéetel u t’aanil iik’. Tu nuupe’, u 
t’aanil ja’as óol ku tuch’ubtik u pe’echak’ u juum t’aan beey u t’aanil 
ja’aja’ iik’, ka’aj tu tsikbalta’al je’ex u yúuchul u jéesbal wáaj ku’up 
yiik’ ti’ juntúul máak (ich maaya t’aan ya’ab t’aano’ob ku síjil ti’ u 
juumt’aanil yaan ts’éets’ek t’aano’ob).

43	 “Yan xan u ya’alal, táanil tuláakal, u súutukilo’ob tu’ux u tsikbata’al tu yóok’lal Talocan [tu’ux 

u kajakbal u Yuum Cháak le nawao’obo’], u ya’abile’, ku tak’ik yéetel u meyajil payal chi’ uti’al 

u ka’a ch’a’ik u yóol máak (u k’aaba ecahuitl, ‘oochel’) ka jóok’sa’ab u xook k’oja’anil tumen 

“ja’asaj óol” (nemouhtil). Beey u yúuchul u chúuka’an Mesoamérica, beyxan te’ pu’uko’, ku 

tuukulta’al le ja’asaj óolo’ ku páajtal u je’ik u jo’onaj u to’il u wíinklilal wíinik, ka’aj tun u 

cha’abal u lúubul junp’éel ti’ u yiik’al pixan anik ichil junjuntúul máak -u yoochel- ka’a u 

léechta’ab yéetel t’iilil tumen k’uujo’ob ma’ lu’umkabo’obi’” (tin sutaj ich maaya t’aan).



JAMES ASSIR SARAO CAUICH

65

Le je’ela’ ku cha’ik to’on ilik u yoochel te’ tsikbalo’, tumen le ka’aj 
juntúul máak u wach’maj u mok tu chun tsikbal, ku ch’a’aik u yiik’ 
wáaj ku k’a’ajsik u yiik’. Beyi’istako, ku ya’alal ti’ u aj k’am tsikbal 
le tsikbalilo’ yaan u éejenil wáaj u kaambalil tu kuxtalil máak. Ku 
yúuchul chen tio’ol iik’il t’aan (jach beey u yiik’al t’aan, le ba’axo’ob 
ku yúuchul ichil t’aano’ob ku t’anik yóok’lal noj ba’alo’obo’ ti’ u noj 
wáal u yóol wíinik), beey juntúul aj t’aan ku patik u chowak t’aan 
yéetel ti’ u aj k’am t’aan ka’aj u beetiko’ob u ch’a’ t’aanil tu’ux u 
yaantal jets’t’aano’ob yéetel u yiits’atil wáaj yéetel u suukil kuxtal 
máak (sak beej beey u ya’alal ti’).

Uti’al u ye’espajal u nojochil le jets’tuukulo’oba’, ku káajbal yéetel 
u xak’alxook “metáforas conceptuales” (pat t’aano’ob) ku k’aabatik 
Lakoff yéetel Jhonson (1986), ichil le je’elo’obo’ jach k’abéet u ye’esa’al 
u tsoolil “metáforas ontológicas”. Le je’elo’oba’ “k’abéeto’ob tak uti’al 
u yantal aktáan, yéetel jets’a’an tuukul, yéetel k ojéelilo’ob tu yo’olal 
k kuxtal” (1986, p. 64) (tin sutaj ich maaya t’aan), uti’alale’ k ch’a’ik 
u xa’aykunsik u t’aanil iik’ beey junp’éel wel ku k’eexpajal le jaajilo’. 
Ti’ u tsoolil ku ts’áaik le xooka’, ku ch’a’abal u meyajil “metáforas 
ontológicas” takti’ u wel uti’al u kaxtik ba’alo’ob ichil le t’aano’obo’. 
Ku ye’esa’al le chowak t’aana’, beey u tuukulta’al ichil u miatsil le 
maayao’obo’, beey le je’elo’: LE IIK’O’ JUNTÚUL WAYA’AS.

Le iik’o’ u yantal ichil tuukul yéetel túup óolal

Jach k’aja’an yiik’ 
Le ts’o’ok u yil le ba’abalo’ ja’aja’as u yíik’ 
Letio'ob yaan u páajtalil tia'al ka u ch'aaik' iik’ 
Mina’an yíik’ tumen ts’o’ok u kiimi



U KI’ICHKELEM T’AAN TSIKBAL

66

Le iik’o’ juntúul waya’as jela’an

Wa ku taal teech u yiik’el, ku ts'aik teech mala suerte 
Ma’atech ku kiimilo’ob, tumen mejen íik’o’obo’ 
Le o'olal ku ya'ala'ale' míin jaaj iik’ 

Le pat t’aano’oba’ ku cha’aik to’on ilik jejeláas u nuuts’ilo’ob 
junp’éel u wíinklil u paatil t’aano’ob yaan te’ ts’o’omelo’. Te’ “pla-
no cognoscitivo”, le ka’ap’éel pat t’aano’ob ku meytajtiko’ob bix u 
t’aanal wáaj u ts’íibta’al u t’aanil iik’. Tu yáaxile’, ku ye’esik to’on u 
chun meyajil le iik’ uti’al u kuxtal wíinik (ch’a’ iik’), ba’ale’ beyxan 
u junp’éel ch’a’ nu’ukil (u séen tuukul junp’éel yaanal kúuchil). Ti’ 
uláak’ kúuchil, tia’an le iik’o’ beey junp’éel waya’as yaan ya’ab u 
muuk’ wáaj u páajtalil. Le ka’aj juntúul máak ja’asa’an u yóol tumen 
juntúul k’ak’as iik’, “kuuch u yiik’”, le tun u yóol ku lúubul wáaj u 
luk’ul ti’ u yáax wíinklil (ku páajtal ilik u jaatsil ku ye’esik le pat 
t’aano’obo’: kaabal-kíimil, ka’anal-kuxtal).

Wáaj mina’an u yóol, juntúul máak ma’ u k’ajóoltik le jaajil be-
ta’an ichil u kaaji’ (beey u ye’esik to’on le mejen t’aano’oba’: mina’an 
u yóol wáa sa’atal u yóol) bey u p’áatal tu k’aab le k’uujo’ wáaj le iik’o’ 
ts’o’ok u chukmaj u wíinklil le wíiniko’. Ichil u tsikbalil “Jma’ oka’ 
yete Chaak”, ku tsikbatik to’on junp’éel tsikbal te’ tu’ux juntúul 
máak chen ku t’ont’ont’aan, tumen u ya’alik mina’an u Yuum Cháak. 
Le beetike’ le Yuum Cháako’, tu wíinklil juntúul nojoch máak, ku 
xíimbaltik ti’ ka’aj u bis tak tu yotoch. Le ka’aj ch’a’iko’ob junp’éel 
xt’uul beej, ku na’atk’ajale’ u yáax beej u ch’a’amaj le táankelemo’, 
tu’ux tia’an u kool (beey lela’ junp’éel ba’al suuk u meenta’al ich kaaj, 
ku nutsik ichil le ku beetiko’ob u t’aanil sak beej), junp’éel toj beej 



JAMES ASSIR SARAO CAUICH

67

ka u tséelel ti’ t’uut’ul beej ka’aj u “k’exik” u na’atil le jaajilo’ (k’eex 
u yóol, beey u ya’alal).

Yaan u ya’alal ichil le tsikbala’, ku ya’alik to’on te’ súutukilo’ le 
táankelemo’ ma’atáan u sa’atal u yiik’ ka’ache’: “Chen tun ba’ax leti’ 
komo k’aja’an yiik’ tan yilik tu’ux ku bine’ (tin tuch’ubtaj). Te’ chowak 
t’aano’ ku chíikpajal le t’aano’obo’ k’aja’an yíik’ uti’al u ya’al leti’ ma’ 
u k’áat ka bisa’ak tu k’aab Yuum Cháak. Ba’ale’ le ku ya’alik leti’ u 
yilik ka’ache’ tu’ux ku yokol (tan yilik tu’ux ku bine’), ku ye’esik bix 
tun le máako’ u ts’áaj u yóol uti’al u tsoolik to’on bix u jool u naaj 
Yuum Cháak uti’al ka páata’ak u ch’a’ na’at le ku tsikbaltiko’ ichil 
u kaaj, tumen lelo’ junp’éel kúuchil ku ketik le yaan wey lu’uma’ 
(beey junp’éel k’óom wáaj áaktun), beyo’ u páajtal u yila’al wáaj 
jaaj le ba’ax úuch ti’e’.

Uti’al u na’atpajal u t’aanil óol yéetel u chíinpolil uti’al u ts’áaj 
t’aan te’ tsikbalo’, yaan u xa’ak’alta’al, tu yáanal u páakatil u nu’uku-
lil xook “fosilización” beta’ab tumen Garrido (1991), jun jaats ti’ 
u tsikbalil “U rey masewal yetel u rey ts’ulo’ob”. Le tsikbala’ ku 
chuunpajal yéetel u k’a’asajil juntúul máak tu yóok’lal u tsikbalo’ob 
ka u tsol u yuum ti’. U ba’apachmil u k’ajla’ay tu yo’olal u ba’atelil 
“guerra de castas”, ka tu ts’áaj u noj tsikbalil tu noj kaajil Saki’ 
yéetel u ba’apachmil. Chen ba’ale’, le tsikbalo’ ma’ tu t’aniko’on tu 
yóok’lal le ba’ax ts’o’ok u yúuchul, ku ya’alik to’on junp’éel bobatil 
t’aan tu’ux u ya’alal bix líik’esajnak juntúul aj beej ti’ le maaya kaajo’ 
(tu wíinklil juntúul ajaw) uti’al u toojolch’intik ti’ “le ts’uulo’obo’” 
te’ tu’ux aniko’obo’. Ti’ le tsikbalo’ chen yaan in we’esik junjaats 
ku tsikbata’ale’ u jela’an ichil le máasewal ajawo’ yéetel u aj k’iin 
ti’ junp’éel naajil k’uuj (le máaka’, ku chíikbesik ichil le tsikbalo’ ti’ 
juntúul aj jo’ol póop ti’ “kastlan máako’ob”. 



U KI’ICHKELEM T’AAN TSIKBAL

68

U t’aanil óol, je’ex u ya’alik Gabriel Bourdin, ku tak’chajal ti’ 
junp’éel u t’aanil úuchben maaya t’aan u k’áat a’alik le “corazón 
formal” (u ya’alal ka’ache’ ohl). Chen ba’ale’, le t’aana’ ku beetik 
junp’éel “noj tsoolil bix u yu’ubikubáaj máak” (bix yanil), je’elbix 
u ts’áaj jejeláas t’aano’ob, chen ba’axe’ ya’ab u téen u k’áat u ya’alal 
ka’ap’éel ba’al ku yúuchul te’ ts’o’omelo’: u’ub/u’uy yéetel k’áat. Le 
t’aano’oba’ ku ye’esiko’ob bix u tso’olol u noj tsoolil bix u yu’ubik-
báaj máak, páaybe’en uti’al le aj t’aano’ ka béeyak u “kóomkuns” 
le ba’ax u k’áat u ya’alik “u’uyik” ichil u jejeláas u biilalo’ob. Ichil 
le tsikbalo’, u k’a’ananil uti’al u ch’a’ na’at u t’aanil óol je’ex junp’éel 
ba’al ku p’iisik ba’ax ku yu’ubik le máako’, ku chíikpajal u ts’áaj 
óolil aj t’aan aktáan ti’ le ba’ax ku tsikbata’al ti’e’ tumen u yuum. 
U ya’abile’, tumen u péeksilil u’uy (yéetel xikin), ichil maaya t’aan 
xan ku tak’chajal ti’ u t’aanil u yu’ubik tu yóol. 

Ku páajtal u tuukulta’al le aj t’aano’ (te’ tsikbalo’ u k’aaba’ Teo-
doro Canul) tu kóomkunsik le t’aano’obo’ tu ba’apachil le ka’aj tu 
yu’ubik (yéetel t’aano’ob tu ts’u’ le ka’aj u k’a’ajsik), ka’aj tu nutsik 
tio’ol u yóolilo’ob uti’al u tsolik bix úuchik le chúuka’an ba’atelo’; 
beyxane’ u ka’a ch’a’aik u nut’a’an t’aano’ob takti’ u xa’aybesajil le 
t’aano’. Le táant in wa’aliko’ yaan u éejenta’al, tu yáanal u páakatil u 
meyajil “fosilización semántica”, uti’al u jaajkunta’al u ts’áaj t’aanil 
Garrido le ka’aj u ya’alik “u kóomkunsik yéetel u ka’a ch’a’aik jach 
k’abetéo’ob uti’al u nutsiko’ob u nu’ukul na’atil ma’ lingüístico tak 
le lingüístico’o’” (1991, p. 235) (tin sutaj ich maaya t’aan).

 Ku páajtal u bu’ujul le tsikbalo’ tu kanjaats nut’a’an t’aano’ob (I1, 
I2, I3, I4…), kex wáaj jaaj le jaatsila’ ku tsikbaltik tu yóok’lal jejeláas u 
mejen tsikbalo’ob ucha’an yéetel ku yúuchul tu ts’o’okole’, le kóom 
tsikbala’ ku tak’chajal ti’ junp’éel noj nutsa’an tsikbal (ti’ chíikuli-
lo’ob). Le jaatsila’ ma’ chen ku ts’a’abal tumen u búujil beta’an tu 



JAMES ASSIR SARAO CAUICH

69

ts’íibil le pik’il ju’unilo’, tumen ch’a’abe’en je’ex chóola’an t’aano’ob. 
U yáax nut’a’an t’aanile’ (I1) ku tuch’ubtik yéetel u xak’altik u chun le 
tsikbalo’ yéetel u t’aanil je’ex junp’éel bobatil t’aan; tu ka’ap’éelil (I2) 
ku ye’esa’al u péeksilil u máasewal ajaw uti’al u toojolch’intik ti’ le 
ts’úulo’obo’, ka’aj tu yilaj ma’ u k’áat u lúuk’ul ka’aj bin tu naajil k’uuj 
tia’an te’ Saki’o’ uti’al u ts’o’okol a’alik ti’ sacristano’ ka u jóok’sik aj 
k’iin te’ naajil k’uujo’; u yóoxp’éelile’ (I3) ku ye’esik u yanyan k’áat 
uti’al súut le aj k’iino’ tak le naajil k’uujo’ tak u jo’op’ u náakik u 
yóol tumen u k’ube’en t’aan túuxta’ab tumen le máasewal ajawo’; 
tu xúulile’, tu kanjaats u nut’a’an t’aano’ob (I4) ku tsolik ba’ax ku 
beetik le máasewal ajawo’ tumen le aj k’iino’ ma’ u k’áat u jóok’ol 
jach tu jaajil ti’ u najil k’uuj.

U túulisil t’aan óol ku ye’esik le ba’ax táant u tso’olol, ku chíik-
besik le máak ku t’aan yéetel u t’aanil (P) náak óol. Le t’aano’ beta’an 
u kóom t’aan náak ku páajtal a’alik je’eláas ba’alo’ob, tu juunal ma’ 
u k’áat u ya’alik mixba’al. Le maaya aj ts’íib Pedro Uc (2016) ku 
tsolik le t’aana’, uti’al u naats’al ti’ le ba’ax u k’áat u ya’alik junp’éel 
t’aan, ts’íibta’an te’ úuchbe’en ju’unilo’ob (tu k’iintsil ja’ab colonial) 
beey nakom, ku ya’alik beya’: “Naak es un término que se puede 
traducir al español como llegar, [chocar, tropezar] alcanzar o topar”44 
(párr. 1). Beyxan ku ts’áaik junp’éel e’esajil bix u t’aana’al: “«ts’o’ok u 
náakal (náak-al) in wóol» que se puede traducir literalmente ‘como 
ya llegó al tope mi ánimo’”45 (párr. 5). Le xuul t’aanila’ ku na’atpajal 
ti’ uláak’ u tsaya’an t’aano’ob ch’a’abe’en ti’ le t’aana’, beey u t’aan 
waaj, ich maaya xan u k’áat u ya’alale’ u k’o’oxil wáa k’anchik’iin ti’ 

44	 “Naak junp’éel t’aan ku páajtal u sut t’a’anal ich káastlan je’ex llegar (kóojol), [jéenankil, t’óo-

chpajal] alcanzar (chuuk) wáaj topar (nak)” (tin sutaj ich maaya t’aan).

45	 “«ts’o’ok u náakal (náak-al) in wóol» ku páajtal u suut t’aanik ich káastlan t’aan ‘como ya llegó al 

tope mi ánimo’ (ts’o’ok u k’uuchul tu p’iis in wóol)” (tin sutaj ich maaya t’aan).



U KI’ICHKELEM T’AAN TSIKBAL

70

juntúul máak. Jach beey u kaxta’al u ye’esajil u t’aanil óol ichil u ka’a 
ch’a’aik (ti’ u nut’a’an t’aano’ob I1 yéetel I2) ku beetik Teodoro Canul 
tio’ol u na’akal óolal tu’ux u yantalo’ob le máasewal maayao’obo’ ka 
u ye’esikubáaj tu muuk’ péeksilil yéetel t’aanil yaan le máasewal 
ajawo’ uti’al u toojolch’intik le “kastlan máako’obo’”: “Ku naaka yool 
yilik wa ma’ bin tun bine ts’ulo’ob tu kaajlo’obo’ ku jook’o tun bin 
personal lebin ti’, max tun bin ken u yax atakarte, lebin te’ padre 
bino’” (tin tuch’ubtaj). Uti’al u ka’a ch’a’ik le noj chúuka’anilo’ takti’ u 
ka’ap’éelil nut’a’an t’aano’ob (I1 yéetel I2), le máako’obo’ ku tsikbalo’ob 
ku jo’op’ u t’aanik ti’ u t’aanil náak beey junp’éel k’aalil wáa jáalil:

También se convierte en sustantivo cuando se usa como una muralla 
o barda para evitar algún desborde como los que se construyen en la 
orilla del mar […] Cuando alguien frena los abusos de otro contra su 
persona le dice: «woy náakeche’», aquí llegaste o aquí has topado; como 
se dice coloquialmente: “pinto mi raya”, cuando se quiere establecer 
una frontera relacional con alguien con quien ya no es posible tener 
una buena relación46 (Uc, 2016, párr. 6).

Je’ex k ilik, le xóoxot’t’aano’ ku ch’a’chi’tik t’aano’ob ku náats’al 
ti’ u jets’tuukul lu’umil yéetel u báak’paachil tu’ux u t’a’anal (nut’a’an 
t’aano’ob I1 yéetel I2), ku ya’alik le máasewal ajawo’ bin ka’ach u 
k’áatik tio’ob ichil junp’éel ts’íib ti’ le ts’uulo’obo’ ka u lúuk’ulo’ob 
tu lu’umilo’ob le maayao’obo’ (u éejenil tio’ol u ts’íibil míin beey u 

46	 “Beyxan u walk’esik beey junp’éel sustantivo le ka’a tuukulnak bey junp’éel koot uti’al ma’ u 

tuulul ja’ beey le ba’ax ku beetiko’obo’ tu jáal ja’ […] le ka’a juntúule’ ku nikik u abusos uláak’ 

uti’al leti’ ku ya’alik ti’: «woy náakeche’», tak wey k’uchech wáaj wey naaknajech; je’ex suuk u 

ya’alal ich káastlan: “pinto mi raya”, le ka’aj u k’áat ka anak junp’éel p’iiis t’aan yéetel juntúul 

máak tumen ma’ u páajtal u yantal junp’éel uts bisbail tu yéetel” (tin sutaj ich maaya t’aan).



JAMES ASSIR SARAO CAUICH

71

tak’chajal ti’ u suuka’an mokt’aano’ob ichil ts’uulo’ob wáaj liberales, 
tu k’iintsil ja’ab Colonia yéetel Independencia, ka u ts’a’abal ti’ le maaya 
kaajo’). Le chíinpolil ku ts’a’abal ti’ u jáal kaaj, ku ch’a’chi’tik ti’ u 
ba’atelilo’ob tio’ol u to’okol lu’umilo’ob ichil jejeláas much’ máako’ob. 
Wáaj ku ts’a’abal ti’e’ u tsaytuukulo’ob yéetel le bobalt’aanilo’obo’, 
ku páajtal u tsolik ba’ax ku yu’ubiko’ob le kajnáalilo’ob’ beey u 
jets’tuukul náak óol, tumen yaan u muk’yajo’ob u tóok paytiko’ob 
u lu’umilo’ob yéetel u tóok paytiko’ob u k’a’asajil u miatsil. 

Yéetel uláak’ ka’ap’éel nut’a’an t’aano’ob (I1 yéetel I2), ku kax-
ta’al junp’éel tsaytuukul káajbal-ts’o’okol ku chíikbesik u jala’achil 
péeksilo’ob ku beetiko’ob u aj beejo’ob le ka’ajaats máako’obo’. Te’ 
t’o’ol ts’íiba’ ka u ts’a’abal yéetel u woojil “P”, u tsaytuukulo’ob ma’ 
chen ku yilik le ba’ax tsola’an te’ táanilo’, beyxan ichil le tsoolila’ 
ku taal, ku páajtal u tuukulta’al u kóochkintik junp’éel jets’tuukul.

Je’ex tin wa’alaj, te’ I3 ku tsikbata’al ya’ab u máalal u tóojolch’inil 
le aj k’iino’ tu naajil k’uujo’ (tumen ma’ u k’áat u jóok’ol tu juunalili’), 
lela’ ku tsikbalta’al beeya’: “Ku ka bisa’a- le reyo’ ku ka’ jo’osa’a igle-
sia. Chen ya’al u ka’ sutkubae sakristano’ san ka’ k’uchuk le rey tu 
ka’aten tu chi’e mesao pos ku naaka tun bin yoole padreo ku bajlajtik 
bine reyo’, kya’alik bine’: -Ja’ali’ beyo’ ja’ jo’ole’” (tin tuch’ubtaj). Te’ 
chóola’an t’aano’oba’, k xokik bix ya’ab u t’anik tak jo’otéen u xookil 
ti’ u máalal ka u yúuchul le péeksilo’ (ka jo’osa’ak le aj k’iino’ ti’ le 
k’ujnajilo’ ka’ sut u yokol). Le xookilo’ ku ye’esik to’on bix u walk’esik 
istikyaj u bisbail máak, wáaj ma’e’ u naks u yóol máake’ (lela’ uláak’ 
jeets’t’aan ku páajtal u ts’a’abal ti’ P). Tumen tu jaajil, u péeksil aj 
k’iino’ (junp’éel pa’ laj ti’ le máasewal ajawo’) tu yóoxten ka’aj bin u 
tóojolch’intik ti’, u k’áat u ya’alik leti’ ma’ chen u tukultik ka’ach u 
tia’al le kúuchil tu’ux tia’ano’ob, xan ku ye’espajal ts’o’ok u naks u 
yóol tumen ya’ab u téeno’ob ka jóok’sa’ab ti’ le naajil k’uujo’. Wáaj 



U KI’ICHKELEM T’AAN TSIKBAL

72

ku yila’al takti’ u páakatil máasewal ajaw, u naksik yóolil aktáan 
u pe’epe’echil le aj k’iino’ yéetel u k’uuxil tumen u bok’lajtaj ti’, ku 
ye’esa’al te’ I4 bix u ch’a’ u tuukul ti’ u ba’atel yéetel u múul ni’i chak’ 
yaan tu k’aabo’ob.

Te’ ba’alo’oba’, ku páajtal ilik te’ tsikbalo’ (je’ex suuk u meenti-
ko’ob le maayao’obo’) ka u ts’a’abal noj nut’a’an tuukulo’ob je’ex le 
iik’o’, uti’al ka beeta’ak u chun u páakatil te’ tu’ux u na’atk’ajal le 
yóok’ol kaabo’ ka u ye’espajal tu yáanal u paaklam t’aan le wíini-
ko’obo’ ku tsoolikuba’ob beey junp’éel kaambalil ku ts’a’abal je’ex 
junp’éel noj tse’ek t’aan ku tsayik to’on yéetel le ba’ax ku yúuchul te’ 
súutukilo’.  Tu beejil le tuukula’, wáaj k na’atik u jeets’tuukul tsik-
be’en te’ tsikbalo’, ku yilik u yoochel le nojoch máako’ tumen u na’atil 
yéetel u nojochil ka u yaantal tumen ku ts’a’abal ti’ le tsíikbe’enilo’ 
—beey u tsolik Alessandro Lupo. Ichil le t’aano’oba’, ku na’atpajal 
le ch’a’ na’atilo’ láayli’ u yantal ka’alikil “u bisaj t’aanil” le tsikbalo’, 
ka u toch’kubáaj u péeksil le nojoch máako’ tu páaklam t’aano’, ku 
páajtal u k’a’amal yéetel u núukik tumen u aj k’aam t’aan. Takti’ 
le je’elo’, u xéexet’al jaats t’aan “mnemotécnicos” ku p’áatalo’ob tu 
k’a’asajil kex yaan ya’abach ja’ab j máano’ob ti’ le úuchben tsikbalo’obo’ 
wáaj ku tsikbaltik tu yóok’lal u chun wáaj u moots le yóok’ol kaaba’, 
bey u ya’alik Lázaro Tuz (2009): “las múltiples representaciones 
históricas que se interpretan a través de los mitos nos permiten 
adentrarnos en el mundo de nuestros ancestros como si sus relatos 
fueran hechos cotidianos que son revelados a través del lenguaje 
oral”47 (p. 92). 

47	 “U jejeláasil e’esajilo’ob ti’ u k’ajlayil kaajo’ob ku ka’a ch’a’abal u na’atil tio’ol le u mots tsikbalo’ 

ku cha’aik to’on k okol tu yóok’ol kaab k ch’i’ibalo’ob beey u tsikbalo’ob jach suuka’an ti’ to’on 

ka u ye’espajal chen tio’ol le tsikbal t’aano’” (tin sutaj ich maaya t’aan).



JAMES ASSIR SARAO CAUICH

73

Ti’ uláak’ kúuchil, ku éejenta’al u meyajil u jeets’tuukul óol tumen 
ku ts’áaik ojéeltbil jejeláas ba’alo’ob ka’aj u k’exik bix u na’atk’ajal 
tio’ol u “fosilización” u kóomkunsajil yéetel ka u ka’a ch’a’ u na’atil. 
Kex beyo’, ichil u meyajil le ba’ax k u’uyik yéetel ku máak’antik 
ba’al t tuukul (procesos cognitivos), le máako’ob ku tsikbalo’obo’ (ich 
maaya t’aan) ka u ka’a na’atikuba’ob ka’alikil u paaklam t’aano’ob, 
ku muk’a’ankunsa’al u ch’a’ na’atil tio’ol u paaklam alab óolal uti’al 
ka t’aana’ak ti’ jujuntúulil.





75

U K’I’INAMIL TSIKBAL: U MUUK’ ÓOLAL LE 
TSIKBALO’

Tio’ol u chóola’an t’aano’ob wáaj chowak t’aano’ob ku nupikuba’ob 
ka’alikil ku tsikbalta’ale’, u na’atk’ajal u yóol yéetel u nuutsil takti’ 
u noj tsoolilo’ob.  Van Dijk (1998), ku tuch’ubtik beey u yúuchul 
tu xak’alil xook “semántico”, junp’éel xak’al xook “pragmático” ti’ 
ts’íibil iik’il t’aan wáaj iits’atil ts’íibilo’ yaan u páak’tik u actos de 
habla globales (túulis t’aano’ob ku janjant’aantiko’ob). Lela’ junp’éel u 
tuukulo’ob u k’áat u meyajtik tu yóok’lal u ts’áaj óolil ku ba’apaachtik 
junp’éel tsikbal ku beeykunsik yaamba’alnaja’an k’abéetilo’ob (satis-
face condiciones combinatorias). Uti’al u biilal, u xak’alil xooko’ob 
ti’ “pragmática literaria” (káajsa’ab tumen Austin yéetel Searle), 
letio’ob u tuukultiko’ob le chowak t’aano’obo’ kex yaan óoxjaats, 
le ka’aj u ts’áaj t’aan ichil junp’éelilie’ u paaklam t’aano’ob tumen 
junmuuch’ máak ku t’aantikuba’ob (ku k’abéetkunsik beey junp’éel 
u acto de habla), beey u ya’alik te’ela’ Beristáin (2010):

a.	 El acto locutivo consiste en enunciar, con apego a las reglas 
sintácticas, locuciones o expresiones a las que es posible asignar 
un significado [....]



U KI’ICHKELEM T’AAN TSIKBAL

76

b.	 El acto ilocutivo es aquel cuya enunciación misma constituye, 
por sí, un acto que, proveniente del hablante, modifica las rela-
ciones entre los interlocutores [...]

c.	 El acto perlocutivo es aquel en que la fuerza ilocutiva del enun-
ciado produce un efecto sobre el oyente y quizá un cambio de 
dirección en sus acciones48 (p. 15).

Le jaatsila’, ka u beetik le chowak t’aano’ beey junp’éel péek-
sil ku síijil ich kaaj, u k’áat u ya’alal, uti’al ka tuukulnak u ts’áaj 
t’aano’ob wáak u ts’áaj óolilo’ob u “actos de habla”, ka páatak u 
beetpajal junp’éel mola’ay yéetel u ba’apachil bix u síijil le t’aano’ 
uti’al u na’atpajal u túulis yóol aktáan ti’ uláak’ t’aano’ob ka beey 
u jaajkuntuk bix u chóolpajal wáaj u k’uuchul tu’ux u tuukulta’al 
ka’ach táanil. 

Uti’al u ch’a’ajo’olta’al, yaan k ilik u xook “Juntu maak tu kinsaj 
juntu santo winik”, tsikbalta’ab tumen Sixto Canul, te’ tu’ux u 
toch’kubáaj u tuukul kaaj (Geertz 1994) yéetel u suuka’an kuxtal 
kolnáalo’ob. Ka’aj u ya’alal u ba’apachil bix u síijil le t’aano’, u k’áat 
u ya’alale’ ba’ax le ba’alo’obo’ unaj u yúuchul beey “condiciones de 
propiedad” (bix unaj u tuukulta’al) uti’al junp’éel chóola’an t’aan ku 
páajtal u tuukulta’al beey junp’éel t’aan ku janjant’aan ch’a’abe’en. 
Beey u tuch’ubtik Van Dijk (1987), u meyajil t’aan ich kaaj ka me-

48	 “a) 	 Le acto locutivoo’ ku beeykunsik u t’aan máak, tu yáanal le ba’ax unaj u beeta’al uti’al 	

	 u na’ak’ajal u t’aan, locuciones wáaj ts’áaj t’aano’ob tu yóok’ol ku páajtal u tuukultik 	

	 ba’ax u k’áat u ya’al [....]

	 b) 	 Le acto ilocutivoo’ leti’ chen yéetel u chíikpajal tu juum wáaj tu ts’íib, junp’éel péeksilil, 	

	 ka u síijil ti’ le máax ku t’aan, ku k’exik u bisbail ichil le máako’obo’ ku tsikbalo’ob [...]

	 c) 	 Le acto perlocutivoo’ leti’ tu’ux u muuk’il ilocutiva ti’ le chowak t’aano’ ku beetik wáa 	

	 ba’ax tu yóok’ol le máax ku yu’ubik yéetel wale’ junp’éel k’eex tu beejilo’ob u péeksi	

	 lo’ob ti’ u kuxtal” (tin sutaj ich maaya t’aan).



JAMES ASSIR SARAO CAUICH

77

yajnak beey péeksil t’aanilo’ob, u k’eexikuba’ob je’ebix u yúuchul 
t’aan tu much’il máak yéetel u “convenciones sociales e históricas”49 
(p. 176).

Ti’ u báak’pachil bix u síijil le t’aano’ tio’ol le máax ku t’aan, ku 
kaxta’al láayli’ yaan u núuktik ti’ junp’éel ts’áaj óolal ka’aj bíin na’at-
nak tumen le máax ku yu’ubik uti’al u na’atk’ajal je’ex junp’éel t’aan 
ku janjant’aantik (acto de habla). Je’ebix u ya’aliko’ob le aj utsikinaj 
ts’íibilo’obo’, ti’ U Chuumuk Tsikbalo’obi Lu’um, tu yáax jaats tu pik’il 
ju’unil, le tsikbalo’obo’ tu molajo’ob ka’alilik u meyajtiko’ob ti’ u suuk 
u meyajil kolnáalo’ob ti’ u kaajil Xocén, kex anchaj ts’éets’ek súutu-
kilo’ob ka u moltajo’ob ti’ u yotocho’ob. Beyxan ku páajtal u ya’alal 
junp’éel suukil meyaj te’ maaya kaajo’obo’ le nukuch máako’obo’ ku 
tsikbalo’ob ti’ u yu’ulabo’ob jejeláas tsikbalo’ob ichil súutukilo’ob 
ku k’ajóolta’al ich maaya t’aan beey u súutukil je’elel, tumen chen te’ 
ba’apachilo’obo’ le t’aan ku k’a’amal wáaj ki’ki’ u yu’ubpajal, le ka’aj 
u ts’áaj óolal uti’al u beeta’al che’ej, wáaj ma’ u k’abéetkunsik uti’al 
u tsolxikintik wáaj u k’a’asaj iik’ ka u t’eech u xikin paalal wáaj ku 
ch’enxikintiko’ob le máako’obo’.

Junp’éel u paybe’enil bix u yantal, ku tak’chajal ti’ bix u beetpajal 
yéetel bix u k’a’amal le tse’ek t’aano’obo’ ku ts’áabal tu janjantsi-
kbal, leti’ u kuch t’aan tsikbal. Le tsikbala’ yaan u beeta’al yéetel 
ya’abach tsikbe’enil takti’ le chichano’obo’ tak le nojochilo’obo’ 
(lelo’ xan u ye’esa’al te’ úuchben tsikbalo’obo’ je’ex Popol Vuh yéetel 
Los Cantares de Dzitbalché). Le tune’, táanil u káajal junp’éel tsikbal 
tio’ol le paalalo’obo’ wáaj le táankelemo’obo’ ti’ le nojochilo’obo’, 
ku tsolxikinta’ale’ ka u yantal tsikbe’enil (ki’ki’ t’aan wáaj chen 
t’aan le ka k’áatnako’obo’). Junp’éel u biilal bix u ka’ansa’al ti’ le 

49	 “Ch’a’ na’atilo’ob tu yóok’lal u kuxtal máak yéetel u k’ajla’ayil” (tin súutaj maaya t’aan).



U KI’ICHKELEM T’AAN TSIKBAL

78

paalalo’, yéetel le tsol xikina’: ma’ wáa a jantik k’uxub. Junp’éel k’eey 
le yuumo’obo’ ti’ le paalo’, ka unaj u beetik le ba’ax u ya’almaj ti’, 
u ya’abile’ “u tsikbe’enil ti’ nojoch máako’ob” ich kaaj. Te’ kóom 
t’aana’, k kaxtik le tsikbe’enila’ junp’éel u k’a’ananil bixil u káajbal 
junp’éel uts tsikbal yéetel junp’éel ki’ki’ t’aan.

Le óolale’ jach k’abéet u xak’alta’al ma’ u wíinklil le ts’íibo’, tak 
ba’ax u ya’alik jujunp’éel u t’o’ol ts’íib wáaj u p’éelel chowak t’aa-
no’ob, takti’ u xóoxot’t’aano’ob tak u chóola’an t’aano’ob (kex wáaj 
u chowakil le noj ts’íiba’ ma’ u cha’ik ka u meyajta’al beyo’), tumen 
u na’atk’ajal tu jaatsil tu’ux u beeta’al le tse’ekilo’ tak bix u k’a’amal, 
ku yúuchul u paaklam t’aano’ob ichil le máax ku tsikbalo’obo’, 
ka’alikil u ts’áaj u ki’il le tse’ekilo’ yéetel u ki’ki’ t’aan le tsikbalo’ 
(le ka’ap’éel ba’alo’obo’ jach k’abéet uti’al u tsikbaltik tu yóok’lal u 
tojol u paatil its’aato’ob le tsikbalo’).

Ichil u tsikbalil “Juntu maak tu kinsaj juntu santo winik”, ku 
tsikbata’al le ba’ax ucha’an ti’ juntúul máak le ka’aj suut tu beejil u 
kool, suuk u ch’akik le che’obo’ chen beey náaysaj óolal. Juntéenake’ 
tu k’upaj yéetel u máaskab ti’ juntúul juuj, ka’aj tun sutikubáaj 
juntúul ti’ kantúul aj kaláan kaajo’ob u k’aaba’ob Santo Wíiniko’ob. 
Le ka’aj u kíinsa’al ti’ juntúul ti’ letio’ob, le chúukano’ob ku k’áati-
ko’ob ti’ le lu’umkabo’ ka ch’aik u búukil nook’ (ya’abach u muuk’il 
beey juntúul yuumtsil) ka u yáambesik u yéet láak’ ti’ u meyajil u 
kaláan junp’éel ti’ kanp’éel u jool kaaj. U meyajil u bilal u t’ilik u 
yokol ba’aba’alo’ob wáaj k’asa’an ba’alche’ob yéetel junp’éel “varita 
mágica” ka u k’aal le beejo’ tu yéetele’. Chen ba’ale’ u tu’usa’al tumen 
juntúul jiijits’ beej (ku ya’alik le tsikbalo’ juntúul chan k’ank’an 
ch’o’) ka súutkubáaj juntúul nuxi’ wakax u k’áat u kíinsik tak u 
k’uuchul juntúul u yéet meyaj uti’al u yáantik ti’. Le tsikbala’ ku 
ts’o’okol yéetel u tsol xikin, tio’ol le aj tsikbalo’, tu’ux ku jaajkuntik 



JAMES ASSIR SARAO CAUICH

79

le kolnáalo’obo’ yaan u séen tuukul táanil u báanban xuuptik le 
k’áaxo’ tumen tuláakal yaan u cha’abal tumen u t’aanil Jajal K’uuj.

U yáax chowak t’aan ku káajsik le tsikbalo’ ku t’anik yo’olal 
junp’éel suukil meyajil ku beetik le ka’aj u p’áata’al junk’aax si’ 
tu beejil le koolo’, uti’al le ka’aj súutnak le máako’ chen ch’a’abil 
u bisbil. Chen ba’ale’, te’ tsikbala’, le kolnáalo’ ma’ tu molik le si’o’ 
chen kaachch’aktik u meentik ka’ach le che’obo’ yaan tu beejil. Le 
ba’ax ku ye’esik le aj tsikbalo’ u k’áat u ya’alik yaan ba’alo’ob bin 
úuchuk ti’ le ba’alcheo’obo’ yéetel che’ob tumen u lóobil ku beetik 
tio’ob le kolnáalo’obo’. Junp’éel ma’alob tuukul yaan u yila’al yéetel 
tu chuun junkúul che’ ti’ ku kajakbalo’ob juujo’ob, le uláak’o’ ka’aj u 
kaachch’aktik le pak’áalo’obo’ chen beyo’, ku k’áaskuntik u jéeleb u 
túumbensajil le k’áaxo’ (le beetike’, le aj tsikbalo’ ku séen tuukultik 
le je’elo’ tak u xuul le tsikbalo’). Wáaj le máax ku yu’ubik le tsikbalo’ 
ku na’atik le chíikulilo’obo’, ku páajtal a’alik leti’ junp’éel t’aan ku 
jóok’ol uti’al u ch’a’chi’ta’al tumen le aj k’am t’aano’, ka paajchak u 
beet wáa ba’axe’ kex ma’ u ch’a’ na’atej. (acto de habla perlocutivo).

Tu ts’o’okole’, te’ tsíibo’ ku ye’espajal u jets’tuukul le si’ipilo’ 
ichil sak beej (ko’ox a’alike’ le si’ipilo’ junp’éel t’aan úuch ka’ache’ 
mina’an u kéetil tu miatsil bejlae’, tumen tia’an tu yáanal u a’almaj 
t’aanil u beetiko’ob chen le maaya kaajo’obo’). Le je’ela’ ku káajbal 
yéetel u kíimil juntúulil ti’ u much’il Santo Wíiniko’ob te’ tu’ux u 
yanyan k’áatik ti’ le konáalo’ ka u yambesik ti’ u yéet meyaj. Kex 
ma’ u beetik junp’éel “xoot óol” ti’ tumen u si’ipil, ku ch’a’iko’ob 
u suuk u meyajil “sistema de guardias” yéetel u bixil péeksilo’ob 
ku beetiko’ob le yuum cháako’obo’ tu ti’ibil óolal Ch’a’ Cháak u 
k’aaba’ ich maaya jéeleb (u k’exkuba’ob u mejen iik’o’ob ka’aj u k’uu-
chul u k’iin uti’al u jóoyabta’al le lu’umo’), lela’ u meyajil ich kaaj 
ku ts’a’abal ti’ tuláakal máak takpaja’ano’ob te’ guardiao’, le ka’aj 



U KI’ICHKELEM T’AAN TSIKBAL

80

ts’o’ok u k’aalil ku ka’a jo’op’ol, le beetike’ mixbik’iin ku xu’upul le 
aj kanan kaajo’obo’. Bexyan ku páajtal u toch’kubáaj le xookilo’obo’, 
tumen u yantal ka’anp’éel ti’its tu ka’ap’éel beejo’ob yaan le yóok’ol 
kaabo’ yéetel yaan ka’ap’éel u jool le kaajo’obo’, beey u tuukulta’al 
tu páakatil maayao’ob. 

Tak te’ela’, u wíinklil le tsikbala’ ku ketik ti’ uláak’ tsikbalo’ob ku 
t’aanik tu yo’olal le yuumtsilo’obo’ ka u biso’ob juntúul aj ma’ okaj 
wáaj juntúul máak mina’an u tsikbe’enil ti’ u kaambalil u suuk me-
yajil letio’ob, ka kaambalnak u nojbe’enil le u tsoolil kuxtalo’ ts’a’ab 
tumen le yuumtsilo’obo’. Kex beya’, tu xuul le tsikbalo’, le aj tsikbalo’ 
ku ka’a súut ka’aj u séen tuukul tu yóok’lal u chóola’an talamil. Tu 
yo’olal le tsikbalo’ ku ya’alikto’on u aj utskinajo’ob le áanalteo’: “El 
mensaje es que la naturaleza está viva, y que el hombre no es, ni más 
ni menos que cualquier otro ser vivo. Por lo tanto, tampoco tiene 
derecho a destruir la vida”50. Te’ kúuchila’ le aj tsikbalo’ ku jaatsik 
ti’ le máax ku yu’ubal ka’aj u táakbesik yéetel ichil le kolnáalo’obo’, 
le ba’ala’ u xéexet’al semántico-pragmático k’ajóolta’ab tumen Van 
Dijk beey “expresiones deícticas”, ku ya’alik: “La’aten e santo cheob 
beya’ pos to’one’ ken chuunsu kool maake’ ku jo’osik u Saka’ te’ 
yumil e k’aaxo’obo’ yo’ola mu’ loobita’a maak”. Je’ex’ u yila’al, beey 
le aj t’aano’ ku táakpajal ichil u tse’ek t’aan, ku páajtal u ch’a’chi’tik 
tu yóok’lal u “(auto)referencia de los agentes representados”51. Ti’ 
uláak’ kúuchil, u paybe’enilo’ob u tsóolil (je’ex u tuukul ka béeytak 
u t’a’anal tu yo’olal, u wíinklil u tsoolil tsikbal, u yóolil léxico yée-

50	 “U bisaj t’aanile’ le k’áaxo’ kuxa’an, ka’aj tun le máako’ ma’ jach nojoch mix táaj chichan tu 

kéet uláak’ ba’alcheo’ob. Le beetike’ mina’an u páajtalil uti’al u k’askuntik u kuxtal uláak’ob” 

(tin sutaj ich maaya t’aan).

51	 “U t’aanikuba’ob tu juunalo’ob yéetel u xóoxot’alo’ob chíikpaja’ano’ob” (tin sutaj ich maaya 

t’aan).



JAMES ASSIR SARAO CAUICH

81

tel semántico, u ki’ki’ u’uyik, yéetel uláak’ ba’alo’ob) ku páajtal ka 
béeyak k t’uch’ubtik beey junp’éel péeksil yaan u yúuchul ich kaaj 
tu ts’ookole’.

Uláak’ chowak t’aan ku cha’aik u molik ts’éets’ek jaatsilo’ob ti’ 
péeksil t’aano’ob ku yúuchul te’ ts’íibo’, ku ch’a’chi’tik le aj t’aano’ 
ka ts’ooksik u nu’ukbesaj t’aan uti’al k’áatik u éejenil u yuumilo’ob 
k’áax uti’al ka meyajnak le lu’umo’: “Tumen wa mae’, le santo che’o 
letiobe’ ku bino’ob u k’aato’ob permiso ti’ ki’ichkelen Jajal Diose’ u 
beetko’ob loob ti’ maak wa a loobitkaba yeta nu’ukul. Wa me’ yaan 
ora ku ch’iiki tech che’, wa ku kooche’etkech che’ tan meyaj”. Ichil 
le t’aano’oba’, ku páajtal u yila’al u ka’a beetik u paybe’enkunsaj ku 
tak’chajal ti’ u jaajil tsoola’an tumen le aj t’aano’. Le ts’áaj óolalo’ 
uti’al u ja’asik yóol ti’ le maako’obo’ aktáan ti’ junp’éel sajbe’entsil 
ba’al, ku ye’esik u ts’áaj óolal ku péeksik le tse’ekilo’, beey junp’éel 
ka’a xikinil.

Beyi’istako’ ku páajtal u na’atpajal u jaatsil ka u ka’a a’alik beey 
junp’éel acto ilocutivo (jach beey u péeksil t’aan ma’ u k’áat u ya’alik 
tu yich maake’, wáaj acto de habla indirecto) beey u naats’ikubáaj 
ti’ beey junp’éel acto perlocutivo. Le yáaxilo’, tuch’uta’ab tumen Van 
Dijk (1987) beey junp’éel “acto de habla impresivo o ritual”, ka’aj 
“implica la intención de cambiar la actitud del oyente con res-
pecto al contexto [...], especialmente las actitudes valorativas del 
oyente”52 (p. 187). Tu ka’ap’éelil, kéen úuchuk beyo’ tumen, bey u 
ya’alik Beristáin (2010), ichil leti’ “la fuerza ilocutiva del enunciado 

52	 “Yaan yila’al yéetel u ts’áaj oolal uti’al u k’expajal u yóol le máax ku yu’ubik tu yóok’lal u 

ba’apachil [...], jach beey u ch’a’ na’atik le máax ku yu’ubik tsikbal” (tin súutaj maaya t’aan).



U KI’ICHKELEM T’AAN TSIKBAL

82

produce un efecto sobre el oyente y quizá un cambio de dirección 
en sus acciones”53 (p. 16).

Te’ kúuchilo’, ku páajtal u na’atpajal u “éxito ilocutivo”, takti’ 
u k’aaxt’aanilo’ob ich kaaj (ojéela’an tumen le máako’obo’) ka u 
beeto’ob u chunil yéetel u tsayil jejeláas miatsil tsoolilo’ob. Junp’éel 
tuukul uti’al ka na’atnak lelo’ ichil le maaya kaajo’obo’, ti’an wáaj 
ku péeksa’al u muuk’il u ts’áaj óolal tu beelil u t’aan k’i’inam, beey 
u muuk’il ku yantal ichil tuláakal le ba’alcheo’ob yéetel lu’umka-
bo’ob ka’aj beey yaanto’on junp’éel t’aan sijnáalil ti’ to’on ku páajtal 
k tsikbal ichilo’on beey k suuktal. Beey u ya’alik Van Dijk (1987), 
chen ichil u báak’pachil le máako’obo’ táan u kaambalo’ob tu naajil 
xooko’ob tu’ux “aprendemos las convenciones específicas de la 
comunicación literaria [...] junto con ideologías que se ocupan de 
propiedades y valores «característicos» de la literatura y el arte —y 
sus «creadores»—”54 (p. 177). 

Lela’ u jaajil, tio’ol u muuk’il u ts’áaj óolalil tsikbal ku tuukulta’al 
beey junp’éel “acto de habla ritual” wáaj beey junp’éel “acto perlo-
cutivo”, tuláakal yaan yila’al bix beeykunsa’ak ichil u suukil kuxtal 
máak ich kaaj. Ka’alikil u na’atpajal, le ka’ap’éelo’ u k’abéeto’ob 
junp’éel ka’a xikin uti’al u beeykunsik u éejenil yéetel u meent-
bil. Ma’ tu páajtal, ja’alili’, u jaajkunsajil u paaklam alab óolal ka’a 
ts’o’okol le tsikbalo’, chen ba’ale’ ku tuukulta’ale’ ichil u sak beejil 
maaya kaaj, ka’aj páatak u k’expajal tu beelil u jejeláasil u bisbail 
máak ichil jujunp’éel kaajo’ob. 

53	 “U muuk’il u ts’áaj oolal t’aan ku beetik u k’eex óolal tu yóok’ol le maax ku yu’ubiko’ yéetel 

wale’ u jelbesik u tojil u beej u péeksilo’ob” (tin sutaj ich maaya t’aan).

54	 “K kanik u ch’a’ nu’ukil u tsoola’an t’aano’ob u yits’atil tsikbal [...] ka’aj u nupik yéetel le noj 

tuukulo’obo’ ku xak’altiko’ob u nutsilo’ob yéetel u k’ajóola’an jets’tuukul u iik’il t’aanil yéetel 

iits’atil —yéetel u «aj paato’ob»—” (tin sutaj ich maaya t’aan).



83

U XÚUL YÁAX JAATS TS’ÍIB

U suuka’an tsikbalil máak junp’éel máansajil tio’ol u yits’atil le t’aa-
no’ ku muk’a’ankunsik u miatsil le kaajo’obo’ (ichil le tuukulo’oba’, 
ya’abach u t’aano’ob tia’an tu báak’paach le koolo’) ka’a beey u beetik 
túumben oochelo’ob tu yóok’olal u p’éelel bixil u na’atk’ajal le yóok’ol 
kaabo’ ti’ jujuntúul máak. Kex wáa jaaj ichil le jóok’ol t’aano’ ku 
páajtal u yantal jejeláas ts’áaj óolalo’ob, ichil le paaklam tsikbalo’ 
(u k’áat u ya’al ka u beet junp’éel chóola’an t’aan ku káajbal ichil 
junp’éel tsikbal) ku xak’alta’al u weelil ku p’áatik le tse’ek t’aano’ ka 
u tia’alintik tu yáanal u páajtalil le báak’pachilo’obo’, ka u páajtal 
u yila’ale’ bixil u meyajil ich kaaj.

Junp’éel u jela’anil ku páajtal u ts’a’abal, ichil le jejeláas tsik-
balo’obo’ yéetel uláak’ iik’il t’aano’ob ich maaya t’aan, tia’an ichil 
u jaats xook pragmática yéetel bix u t’aana’al te’ kaajo’. Lela’ ku 
bisik to’on utia’al u beetikto’on junp’éel nojoch yóok’ol kaab ma’ tu 
kóomkunsa’al ichil u buka’ajil kool beey junp’éel tsoolil unajil (tumen 
wale’ u jaajtale’ u jáawsik u yoksik ti’ jets’t’aano’ob lingüísticos yéetel 
uláak’ its’aat t’aano’ob chen leti’ u beetiko’ob), tumen ya’ab u k’éex 
óol ku páajtal u ka’a p’iisik u tsoolil ich kaaj yéetel u ch’a’a na’atbil 
its’at t’aan le maayao’ob bejlae’. Le beetike’ ichil le tsikbalo’ ku ka’a 
ch’a’ik u jeets’tuukulo’ob uti’al u ye’espajal bixil u suuka’an kuxtal 



U KI’ICHKELEM T’AAN TSIKBAL

84

máak utia’al u wíinikunsa’al, tumen wáaj mae’ uláak’ u k’eexo’ob 
tu báak’paachil je’el u páajtal u  jelbesik u suukil kuxtal máak ka 
u wíinikunsik ti’ juntúul yaanal máak, wáaj uláak’ (u jel), chen tu 
yéetel ma’ tu páajtal u chíikbesik ts’éets’e’ek tuukulo’ob.

Le ba’ax ku yúuchul tu kaajil Xocén, tu noj kaaj Saki’, ku ye’esik 
to'on bix u k’ajla’ayil yéetel u miatsil le kaajo’ (u noj ba’atel máasewa-
lo’ob yéetel u k’a’asajil tu yóok’lal Kili’ich K’aatabche’, yéetel uláak’ob) 
ku yokol ti' u sayabil tsikbal ku máansiko’ob tio’ol le ch’i’ibalo’obo’ 
ka’aj u ka’a beetiko’ob uti’al u sukchajalo’ob. Tuláakal le chóola’an 
tuukulo’ beta’an te’ ts’íiba’ ku ye’esik to’on beey u jets’t’aan "tsíik-
be’enil" junp’éelil u chun t’aan uti’al le úuchben tsikbalo’oba’ ma’ u 
tu’ubul tu kuxtalil maayao’ob ka’aj beeta’ak u jíit’bil k’a’asajilo’ob 
ka ji’it’ik le ch’i’ibalo’obo’ ka’aj sayabpajak ti’ u jujunmuuch’ éet 
ja’ab máako’ob.

Tu nut’t’aan u péeksilo’ob máako’ob ka u beeto’ob u “comuni-
cación literaria”, u múul k’a’asajil ku beetik u meyajil u jeets’t’aan 
sak beej, tio’ol u páajtal u k’i’itpajal le t’aano’obo’ yéetel le ojéeli-
lo’obo’ ichil junp’éel kaaj ka’a u nu’ukt’aniko’ob u nu’ukulil ba’ax 
kéen u beeta’al uti’al ka ma’alobkunsa’ak u talamil le kajtalilo’. Te’ 
báak’paachila’ tu’ux u beeta’al le its’aat oochelo’ yaan tu t’aanil 
yéetel tu’ux u cha’abal u tsolpajal u biilalo’ob uti’al u tsolik u túulis 
kuxtal ichil junp’éel tsikbal.



85

LE WAYAK’O’: U NU’UKULIL U TUUKUL KAAM-
BALIL TI’ U ÁANALTE’  

U YÓOK’OTILO’OB ÁAK’AB TS’ÍIBTA’AB TUMEN  
ISAAC ESAÚ CARRILLO CAN

Ka ts’o’ok u yila’al bix u ts’a’abal u ch’a’ na’at ichil le tsikbalo’obo’ 
tsikbalta’ab tumen kolnáalo’ob, yaan u ye’esa’al u meyajil juntúul 
aj ts’íib jach k’ajóola’an te’ lu’umila’, tumen u wáal le áanalteo’ 
yaan u noj tuukul tio’ol u kaambalil tu paalil. Bejlae’ yaan jejeláas 
aj ts’íibo’ob tu beetajo’ob yéetel ku beetiko’ob ts'íibo’ob uti’al ka 
muk’a’ankunsa’ak le maaya t’aano’ yéetel ka ts’a’abak u yits’atil uti’al 
ka t’oxpajak tu miatsil. Chen ba’ale’ tu beelil novela ich maaya t’aan 
chen junp’íit u xak’altmaj. Le ba’ax yaan in xak’altik tia’an ichil le 
kanp’éel novelas yáax beetmilo’ob: Bukinte nok’a (1992) tumen Jorge 
Echeverría Lope, Cecilio Chi (2006) tumen Javier Gómez Navarrete, 
X-Teya, u puksi’ik’al ko’olel (2008) tumen Sol Ceh Moh, ti’ u xúulile’ 
le kanp’éel novela ts’íibta’an ich maaya t’aan yéetel kastlan t’aan (ka 
náajalnaj u kéetlam ts’íib “Premio Nezahualcóyotl 2010”, u k’aaba’ 
U yóok’otilo’ob áak’ab (2011) ts’íibta’ab tumen juntúul aj ts’íib, u kaajil 
Peto, Isaac Carrillo Can, le u ts’íibilo’ yaan in ka’aj xak’altik walkila’.

Le ts’íibila’ ku káajbal yéetel u tsikbalil beey u t’aanikubáaj le 
máax ku xook uti’al leti’, ka’aj u t’anik tu yóok’lal u kuxtal xLool, le 
máax ku tsikbaltik u k’a’asajilo’ob xch’upaalil yéetel u meyajil suuk-
chaj u beetik tu yotoch yéetel u láak’tsilil. Ka’aj ts’o’okole’ xLool ku 
k’ajóoltik xÁak’ab, uláak’ “máak” ku chíikpajal te’ éek’joch’e’enilo’ 



U KI’ICHKELEM T’AAN TSIKBAL

86

yéetel tu náayo’ob le xch’úupalo’ uti’al u ka’ansik tu yóok’lal u yo-
jéelilo’ob le yóok’ol kaabo’ ma’ataan u k’ajóoltik. U chóol tsikbalil 
le ka’atúulo’ ku wa’atal junsúutuk tumen u kíimil u yíits’in ti’ le 
xch’úupalo’. Le ka’aj u yúuchul le je’ela’ le xch’úupalo’ ku na’atik 
leti’ juntúul xma’ na’ paal ka’aj u yóotik u kaxtik u jaajil na’, uti’al u 
puuts’ul ti’ u k’aasil ba’alo’ob ku beetiko’ob ti’ yéetel u ts’áaj t’aan ti’ 
kíimil tumen taakpolta’ab beey wáaj leti’ yaanchaj u yila’al tumen 
u kíimil u yíits’in, le beetike’ ku jo’op’ u xíimbal tu kaajil u yuum, 
láak’inta’ab tumen xÁak’ab (le maax chen ku chiikpajal te’ aak’abo’) 
ka u bisik ti’ u k’ajóoltik yéetel na’atik jejeláas u bilal u kuxtal ku 
yúuchul ti’e’. 

Ti’ u xíimbalile’ ku na’atik bix j kíim u na’ ka’aj síij leti’, le tune’ 
u sutikubáaj xÁak’ab, leti’ u ix beej utia’al u láak’intik ti’, u ka’an-
sik ti’ yéetel u yáantik ti’ uti’al u k’ajóoltik u láak’tsilil beey xan u 
k’ajóoltik uláak’ u meyajil u yuum, juntúul máak ku yóok’ot ka’ach, 
leti’ le máax u ts’áaik jejeláas kaambalilo’ob ti’ máako’ob yéetel u 
yóok’otilo’obo’. Ka ts’o’ok u k’ajóoltikuba’ob, xLool, juntúul ko’olel 
tak walkila’, ku tsikbaltik tu yóok’lal u kaambalil uti’al xíimbatik 
ichil wayak’o’ob (ka u kan yéetel xÁak’ab) ka’aj u séen tuukult tu 
yóok’lal u sutensut kuxtal, je’ebix tuláakal le noj tuukulo’obo’ yaan 
u ka’aj suut tu chuun uti’al ka lóolankilnak tu ka’atéen te’ kaajo’.

Le tsikbalo’ ku yúuchul ichil junp’éel kúuchil ma’ jaaji’, chen 
tuukulta’an (ma’ u ya’alal tu’ux yaan le lu’umilo’), kex tumen u 
juumt’aanil le tsikbalo’obo’ ich maaya t’aan, ku na’atpajal le je’elo’ 
tia’an ti’ junp’éel kúuchil tu noj lu’umil Yukalpéeteno’ wáaj ichil 
junp’éel noj kaaj tu’ux suuk u t’ana’al le maaya t’aano’ (wale’ Belice, 
Campeche, Quintana Roo yéetel Yucatán). Mix u ya’alal buka’aj u 
k’iinil yaan ichil u tsool k’iin, le óolal le ku ya’alik je’elmáaxake’ 
úuchak u jaajtale’.



JAMES ASSIR SARAO CAUICH

87

Lepe Lira (2011) ku ya’alik, ti’ u yáax jaats le noj tsikbalo’, uti’al 
u na’atpajal le náayo’obo’ ichil le maaya kaajo’, yaan ka’ap’éel jets’ 
t’aan: náay yéetel wayak’. Leti’ ku ya’alik xan le ka’ap’éel t’aano’obo’ 
ku chóoliko’ob u mok le noj tsikbalo’, ka’aj tu ts’áaj u chíinpolil le 
xíimbalilo’obo’ wáaj náayo’obo yaanti’ xLool yéetel xÁak’ab. Le 
ba’ax u k’áat u ya’alal, le náayo’ yaan u meyajil beey junp’éel náaysaj 
óolal wáaj beey junp’éel ba’al ma’ suuk u yúuchul tu jaajil, le káan 
u tuukultike’ xLool yaan ts’éets’ek ba’alo’ob yaan u náajaltik jach 
séeb. Ti’ uláak’ kúuchil, Lira, le ka’aj tu xokaj junp’éel ts’íib beeta’ab 
tumen le xts’íib Briceida Cuevas Cob55, ku tuch’ubtik le t’aanil 
wayak’ beyxan ku tsayikubáaj yéetel u lu’umil metnal. Jach beey 
tumen u ya’abil u téeno’ob ku t’anik yéetel u na’ yéetel u yuum j ki-
meno’ob, tu beetaj tio’ol u taamil wayak’ wáaj noj náaysaj óolalo’ob. 
Ti’ u xuule’, le maaya kaajo’ ma’ tu jaatsik ba’ax u k’áat u ya’alik le 
t’aano’ob wayak’ yéetel náayi’, kex u t’aanil wayak’ ku t’anik yo’olal 
u jelbesajil u wíinklil máak yéetel u ts’o’omel jach beey u kíimil 
máak (beey suuk u tuukultiko’ob ka’ache’ le úuchben máako’obo’ 
te’ noj lu’umila’ —mesoamericanoilo’ob— tu yóok’lal le metnalo’).

U páakatil le xak’al xooka’, ku bin tu paachil u ch’a’ tuukul 
(kaambalo’ob) ka u ts’áajo'ob u náaysaj óolalo’ob wayak’ yéetel 
náay, náachta’an ti’ u jets’ tuukul metnal beey tu beetajo’ob le ix 
ts’íibo’obo’, táanil in ts’íibtik, tu jets’ tuukul wayak’. Uti’al le je’elo', 
ku tuukulta’al le náayo’ yéetel wáa ba’ax waya’aso’ob wáaj nayal 
óolalo’ob jach k’abéeto’ob ichil u kuxtalil maaya kaaj bejlae’ ti’ u 
kaxanil utsil kuxtal. Le wayak’o’, kex wáaj jaaj u chíikpajal u nuutsil 
u máansajil tuukul (jets’ tuukul tak nayk’alak tuukul) yaan u meyajil 

55	 Cuevas, Briceida. (2008). “El uso del paralelismo mayor entre los textos de autores mayas 

peninsulares de México” [le ts’íiba’ ma’ chíika’ani’ tak bejlae’].



U KI’ICHKELEM T’AAN TSIKBAL

88

jach chíinpolta’ab ich kaaj, uti’al u mok t’aanil chen juntúul máak 
wáaj junjunmuch’ máako’ob (meyajil much’ máak) ichil le kaajalo’.

U pe’ech’ak le je’elo’, ku páajtal u kaxta’al tu t’aano’ob aj ts’áaj 
t’aan maaya Bernardo Caamal Itzá (2021), ka u beet tu yóok’lal u 
suuka’anil chíinpolil yaan le náayo’obo’ ti’ u mejen kaaj tia’an tu 
noojolil Yucatán. Jach kéet, beey u tuch’ubta’al ti’ u pik’il ju’unil 
Maayáaj tsikbalilo’ob Kaampech moolta’ab tumen César Can yéetel 
Rodrigo Gutiérrez (2016) le ka’aj u yoksiko’ob te’ mola’ay maaya 
tsikbalo’, junp’éel tsikbal ku t’anik yo’olal junp’éel wayak’ yanchaj 
juntúul máak ku t’anik ich maaya t’aan. Le beetike’, ku páajtal 
u ye’espajal u chíinpolil wayak’, ichil u noj tuukul yéetel u nayal 
óolalo’ob le maaya kaajo’.

Uti’al ka e’esa’ak le táant in tuch’ibtiko’, ku tso’olol le chúuka’an 
ts’íibil ka’aj káajbal yéetel junp’éel kóom xak’al xook ti’ u báak’paachil 
lingüístico (yéetel u k’áasil) ti’ u jets’ t’aano’ob náay yéetel wayak’ (yéetel 
u k’abéetkunsajil uláak’ noj ts’íibo’ob: guías gramaticales, u mola’ayil 
úuchben t’aano’ob yéetel túunben t’aano’ob yéetel u núukil máako’ob 
suuk u t’aano’ob ich maaya), ka’aj jo’op’ u naats’talo’ob ti’ u páakatil se-
mántica beey u ya’alik to’on le noj t’aano’obo’. Ku ts’o’okole’, ku ye’esa’al 
u xóoxot’al u wíinklil ts’íib ku cha’aik u tuch’ubta’al ti’ le wayak’o’ 
beey u nu’ukulil kaambal (kex wáaj tumen beyo’ ku ma’alobkunsik 
k kuxtal) yéetel u biilalo’ob yaan ichil le maaya kaajo’. Uti’alale’, ku 
ch’a’abal u xak’al xook “semiótico” ti’ le miatsilo’ ts’íibta’ab tumen 
Iuri Lotman (1998, 1999) yéetel Halliday (1994), ka’likil u na’atk’ajal u 
xéexet’al u tse’ekil t’aan tu yóok’lal u múul miatsil beey u kajkunajil 
le much’ kaajilo’. Ka’ ts’o’ok u xak’alta’al le ka’ap’éel ba’alo’oba’, kéen 
u beet junp’éel xak’al xook le náayo’ beey u súutukil u nojochtal le 
máako’ yéetel u ma’alobtal u kuxtal ich kaaj ti’ juntúul aj jo’ol tsikbal 
yéetel bix u tsayiko’ob le je’elo’oba’ yéetel u báak’pachil.



89

U KÓOM XAK’AL XOOK TI’ U BÁAK’PACHIL 
LINGÜÍSTICA LE JETS’T’AANO’OBO’ NÁAY 

YÉETEL WAYAK’

Le maaya t’aano’, tia’an ichil le t’aano’obo’ yaan u mayense ch’i’ibalil 
t’aan, le ba’ax tu beetajubáaj takti’ u sayabil protomaya (u mots jach 
úuchben ichil u t’aano’ob ti’ u ch’i’ibalil maaya t’aano’ob), takti’ 
wale’ 4000 ja’abo’ob —beey u ya’alik England. Le maaya t’aano’ jach 
ku t’aanal ichil u p’iisil lu’um yaan le noj lu’umilo’obo’ Campeche, 
Quintana Roo yéetel Yucatán yéetel ti’ uláak’ noj lu’umilo’ob je’ex 
Belice yéetel Guatemala), yaan xan u chíinpolil tumen ma’ ya’ab 
kaajo’ob u yojéeto’ob bix ts’íibta’al ichil woojo’obi’, ka’alikil le maa-
ya t’aano’ ku ts’íibta’al xan ich úuchben ts’íibo’ob56. Le jaatsila’ ku 
cha’aik to’on ka u yila’al u kéet u juum wáaj u ts’íib (cognado) ka’aj 
u t’ooxikubáao’ob le cholano t’aano’ yéetel le maaya t’aano’. 

U t’aanil wayak’ ts’o’ok u xookmaj ichil jejeláas mola’ayil t’aano’ob 
tak ichil u xak’al xook úuchben ba’al maayao’ob ku beeta’al bejlae’, ku 
t’aaniko’ob xan tu yóok’lal lelo’ te’ úuchben maaya ts’íibo’. Junp’éel u 
noja’an ba’alo’ob jach chíinpolta’an ka’ach úuche’, ku yúuchul yéetel 
u t’aanil cholano wayhis, ka’a u ts’áaik u k’ajóoltik ti’ juntúul waya’as 
ka’aj u yáantik wáaj u chíikbesik ti’ jejeláas u aj jo’olpóopil maaya 

56	 Uti’al junp’éel noj tsoolil tu yóok’lal u tsayil ichil t’aano’ob ku páajtal a xookike’ex u ts’íi-

bil: England, Nora. Autonomía de los idiomas mayas: historia e identidad. Guatemala: Editorial 

Cholsamaj. 1992.



U KI’ICHKELEM T’AAN TSIKBAL

90

kaaj yéetel u naats’talo’ob ti’ u k’uujil oochel wáaj yéetel páajtalil, 
láayli’ ku yantal te’ áak’abo’ yéetel u sutikubáaj ti’ úulak’ máak’.

Beey u ya’aliko’ob López Austin yéetel Erik Velásquez (2018) 
yaan junp’éel jela’anil ichil le mejen iik’ob yéetel le nojoch iik’ob 
(le yuumtsilo’obo’), ti’ le yáaxo’obo’ chen u t’aana’alo’ob tumen 
le máako’obo’ “por medio de acciones no comunicativas” (p. 20) 
yéetel ti’ le ka’ap’éelo’, “entes sociales con los que es posible enta-
blar comunicación”57. Jach tu tséelil, ku ts’áaik k’ajóoltbil junp’éel 
jela’anil ichil u jets’ t’aan o’hlis58 ka’aj “permite concebir la existencia 
autónoma [del corazón], como entidad independiente del cuerpo 
humano” yéetel ti’ u jets’ t’aan wahyis je’ex “una forma especial de 
introducción divina en los cuerpos humanos en calidad de enti-
dades anímicas […] dioses-tiempo”59.

Le ka’ap’éel jets’ t’aano’ob (wayak’ yéetel wayhis) yaan beey u 
mots péeksilil t’aan le t’aan way, ka’aj u ya’alik Erik Velásquez (2013) 
ku páajtal u ye’espajal yéetel oochelo’ob tio’olal u yúuchben ts’íibil 
wooj WAY “ka u chíikbesik u mots t’aan ‘weenel, náay wáaj wayak’” 
(tin sutaj ichmaaya t’aan) ichil maaya (clásico) t’aan.

57	 “Tio’olal péeksilo’ob ma’ tu béeytal u t’aani’” (tin sutaj ich maaya t’aan). “Wa’ayaso’ob beey 

máako’ob yéetel máaxo’ob ku páajtal paaklam tsikbal” (tin sutaj ich maaya t’aan).

58	 Tu yóok’lal u t’aan oh’lis, ichil maaya t’aan óol, ku páajtal a xookike’ex u meyajil: Bourdin, 

G. (2015). Las emociones entre los mayas. El léxico de las emociones en el maya yucateco. Instituto 

de Investigaciones Antropológicas. Jiménez-Balam, D., Castillo-León, T., & Calvalcante, L. 

(2020). “Las emociones entre los mayas: significados y normas culturales de expresión-su-

presión”.Península, 15(1), 41-65.

59	 “Ku cha’ik ka na’atpajak u yantal tu juunaj [le puk’si’ik’al wáaj óol] beey junp’éel ba’al jaatsa’an 

ti’ u wíinklil wíinik” (tin sutaj ich maaya t’aan) yéetel ti’ u jets’ t’aan wahyis je’ex “junp’éel u 

biilal ka u yoksajil kili’ichta’an ba’alo’ob ichil u wíinkilil wíinik beey waya’aso’ob wáaj pixa-

no’ob […] k’uujo’ob-k’iinil” (tin sutaj ich maaya t’aan).



JAMES ASSIR SARAO CAUICH

91

Oochel 2. U boonilo’ob u wóojil WAY, beeta’ab tumen Guillermo Kantún.

Te’ uláak’ miatsilo’obo’ wáaj muuch’ maayao’ob (tzeltal, tz’utujil, 
tojolab’al, tzotzil, yéetel uláak’ob) u jets’ t’aan wayhis ku tsayikubáaj 
yéetel áak’abil ba’abalo’ob, u ya’abile’ yéetel u yoochel chak mo’ol. 
Uti’al le muuch’o’obo’, le báalamo’ jach ku chíikpajal u jeelbesajil 
juntúul máak tak uláak’ jela’an beey juntúul j wáay, tu’ux ku páa-
jtal u sutikubáaj je’elmáakalmáak ba’alche’ (wáaj ba’aba’al) ka’aj 
u beeto’ob lóob, ts’áaj k’oja’anil wáaj u kíinsiko’ob u kajnáalilo’ob 
tu kaajil.60

Jets’a’an ti’ u nivel semántico, yaan u kéetil ichil mots t’aan óol, 
beey junp’éel cognado, jach ku ketik yéetel u yoochel báalam. Wáaj 
ku jo’op’ol u xak’alt ti’ u chíikulil u miatsil le olmecao’obo’ ku páa-
jtal k ilik letio’ob xan anchajo’ob u yoochelo’ob ku chíikpajalo’ob u 
k’ajla’ayil tu yóok’lal u síijil le lu’umila’. Ichil “maya clásico” t’aan 
ku chíikbesik u woojil O’HL le ku ye’esik ti’ u yoochel “kili’ich wiits”, 
ba’ale’ beyxan ku chíikpajal u japa’an niich’ le báalamo’: 

60	 Te’ beejo’, jaaj u ketik u tuukul ku tsoliko’ob Lepe Lira yéetel Briceida Cuevas, tu yóok’lal u 

yoochel kíimil wáaj yo’osal le metnalo’, ku ts’áaik ojéeltbil le t’aan wayak’.



U KI’ICHKELEM T’AAN TSIKBAL

92

Oochel 3. U boonil u wóojil OL wáa o’hl, je’ex junp’éel joolnaj.  
Beeta’ab tumen Guillermo Kantún.

Kex beyo’, ichil le ba’ax ku ya’alal ich maaya t’aan, ku kaxta’al u 
chíikulil báalam tu wayo’ob u k’éewelil, tumen ich maaya t’aan u 
t’aanil wáawáay u k’áat u ya’alal yaan ya’abach u wayo’ob (ku ya’alik 
le ka’aj boox wayo’ob ku éek’kunsiko’ob wáaj u baliko’ob junp’éel 
ba’al). Tu yéetele’, táan k na’atik bix u naats’ikubáaj le maaya t’aano’ 
yéetel uláak’ t’aano’ob tu ch’i’ibalil maayao’ob, keet bix u tso’olol u 
chíikulil báalam beey juntúul áak’abil ba’alche’ ku sutikubáaj ti’ u 
sijnáalil u kukutil tak junp’éel ma’ sijnáalil ti’e’. Uláak’ t’aan chika’an 
u ketik yéetel u mots t’aan WAY, u t’aanil ich maaya t’aan wáay61, 
beey u k’aabatik ti’ wáayo’ob wáaj aj puul yaajo’ob ku sutikuba’ob 
xan wáaj u k’áato’ob ichil ba’alche’ob uti’al jejeláas u biilalo’ob tak 
u kula’anil jach ojéela’an ichil maaya tsikbalo’ob.

Je’ex k ilik, yaan juntúul pixan wáaj iik’ ku t’ilik le máako’obo’ 
yéetel u chuunil ku kaxta’al ichil le úuchben maaya ts’íib te’ lu’umi-

61	 Junp’éel noj xak’al xook tu yóok’lal u kukutil wáay ichil le maaya miatsilo’, ku páajtal u 

xo’okol ichil u ts’íib Bourdin, G. L. (2007). “La noción de persona entre los mayas: una visión 

semántica”. Revista Pueblos y fronteras digital, 2(4), 94-124.



JAMES ASSIR SARAO CAUICH

93

lo’oba’, tu’ux ku chíikpajalo’ob beey yuumtsilo’ob ku yéemelo’ob te’ 
ti’inil óolalo’ ku líik’sa’al tio’ob, yéetel u yoochelo’ob ku tsayikuba’ob 
yéetel u chíikulil áak’ab62. Takti’ u chuunil t’aan te’ úuchbeno’, le 
uláak’ tsoolil le t’aana’, ku kaxta’al ichil mola’ay t’aano’ob tu k’iintsil 
ja’ab colonial yéetel le jach k’ajóola’antako’obo’ leti’ u Calepino de 
Motul, u Diccionario de la lengua maya por B. Juan Pío Pérez (1877) 
yéetel le Diccionario CORDEMEX (1980) (lela’ ku ch’a’ik ya’abach ti’ 
le Calepino de Motul yéetel ku meyajtik u ts’íibo’ob tu yóok’lal lexi-
cografía beeta’ab tumen aj xak’al xooko’ob). Ichil le ka’ap’éel pik’il 
ju’unilo’oba’, ku kaxta’al le t’aano’obo’ way yéetel wayak’. Le je’ela’ 
ku ya’alik u mola’ay t’aan Pío Perez tu yóok’al le ba’ax u k’áat u ya’alal 
le t’aan Uay): “aposento, celda, cama, lecho”. “Corroer, escoriar, 
llagar con cosas cáusticas, emponzoñar llagando con las mismas”. 
Le ba’ax ku ya’alik tu yóok’lal u t’aanil Wayak’, ku chíikbesik beya’: 
Uayak): “Sueño, ensueño o visión, entre sueños, representación 
entre sueños”, “soñar, ver visiones entre sueños, representarse en 
ellos alguna fantasía”. Ti’ uláak’ kúuchil u tsoolil t’aan CORDEMEX, 
ku ya’alik tu yóok’lal le yáax jets’ taano’: (Way): “cama para dormir”. 
“contagiar […] emponzoñar y hechizar; llagar con zumo de yerbas”. 
“ver visiones entre sueños” “transfigurar por encantamiento”. Tu 
xuulile’ ku kaxta’al ti’ le pik’il ju’unilo’: (Wayak’): “rastro o señal […] 
huella”, “pronóstico o palabras de adivinos o de sueños”.

Te’ mola’ay t’aano’oba’ ku kaxta’al le’ tsoolil t’aano’oba’, ka u 
ye’esik to’on bix u ya’aliko’ob ya’ab u téen le náayo’ ku na’atpajal 
beey u junp’éel súutukil tu’ux ku chíikpajal junp’éel waya’as ka’aj 
u páajtal u na’atpajal beey junp’éel lóob wáaj k’i’inam wáaj junp’éel 

62	 Míin jach k’a’ana’an u xokta’al u t’aano’ob tsíibta’ab men Erik Velásquez (2013), tu yóok’lal u 

yuumo’ob éek’joch’e’enil yéetel le metnalo’, ku chíikpajalo’ob beey u wahyis le nojochilo’obo’ 

wáa maaya batabo’ob kaja’ano’ob ka’ach tu k’iinil Clásico.



U KI’ICHKELEM T’AAN TSIKBAL

94

wayak’. Ka’aj ikil u xak’alta’al le je’elo’, yéetel u nu’ukil t’aan yaan te’ 
mola’ay t’aano’ob bejlae’, ku kaxta’al bix u t’aanil waay ku páajtal u 
chíikbesik “u péets’ k’aab”, beey u ya’alik ku p’áatik u ta’anpose’en 
wayo’ob wáaj éek’joch’e’en wayo’ob junp’éel ba’al bey ja’ tu yóok’ol 
uláak’ ba’al. Chen ba’ale’, tu yóok’sa’al u t’aanil wayak’ chen u máan-
sik ich káastlan t’aan beey “soñar”. Chen le Diccionario Maya Popular, 
ku ts’áaik u láak’ t’aano’ob uti’al u ya’alik ba’ax u k’áat u ya’alal way: 
“engatusar, engañar”; wáay: “brujo, nigromántico, encantador. // 
fantasma” yéetel wáaway como “jaspeado, pintado con desigualdad”.

Le uláak’ t’aan yaan u xak’alta’al, te’ kéetlam xak’al xooka’, lelo’ 
u t’aan náay. Ti’ u t’aano’ob le máaxo’ob ku t’aano’ob maaya be-
jlae’, beey ku ya’aliko’ob u ya’abile’, xan ku páajtal a’ala’al mina’an 
u je’ela’anil ichil le ka’a’p’éel t’aano’ob, ba’ale’ je’ex ka’ach úuche’ u 
t’aanil wayak’ jach u ch’a’ na’atpajal yéetel u je’elbesa’al ya’ab u tée-
nel, ku yojéeta’al le t’aana’ suuk u na’atpajal beey junp’éel nayk’alak 
t’aan yéetel le uláak’o’ beey junp’éel jets’ t’aan wáaj ma’ jach k’a’ana-
ni’. Aktáan le je’elo’, ku ya’alik le Diccionario Maya Popular (yaan 
ya’abach tsool t’aano’ob tu yóok’lale’): “naay óol, naayal óol” puede 
ser abobado, abstraído, concentrado, descuidado y divertir. U 
láak’ob, je’ex le Diccionario Introductorio, ku tsolik kéet le péeksil 
t’aano’obo’, ba’ale’ ma’ tu ts’áaj ojéeltbil beey u beetik yéetel wáa 
ba’axe’ ti’ juntúul máaki’: “descuidar”, “entretener”, “soñar”. Le 
ba’ax u yantal ichil le t’aano’obo’, ku t’aanik yo’olal u náaysaj óolal 
juntúul máake’, ba’ale’ ka’alikil u yojéelta’al ku náaysa’al óol máak; 
ti’ u láak’ kúuchil yaan u nayk’alak na’at tu’ux u ya’alik ku páajtal u 
náay mix u ts’áaj ojéeltbil u noj k’a’ananil wáaj u chíinpolil le je’ela’.

Tu xuule’, ikil u ts’íibta’al tu yo’olal u chíinpolil le ka’ap’éel t’aa-
no’obo’ bejlae’, le aj ts’áaj t’aan maaya Bernardo Caamal Itzá (2021), 
ichil u kóom xak’al xook te’ interneto’ Wenel yéetel wayak’o’ib (entre 



95

JAMES ASSIR SARAO CAUICH

el dormir y conocer otros paisajes de la vida), ku ts’íibtik tu yo’olal u 
jela’anil ichile le t’aano’obo’ wenel63 yéetel wayak’, ka’aj u jaajkun-
tik le yáaxo’ u k’áat u ya’alik chen weenel beey u beetik je’emáa-
xake’ (tak u ya’alik yaan u kéetil yéetel u tsoolil ku ts’áaik le RAE tu 
yóok’lal le t’aano’). Le ka’ap’éel t’aanilo’ ku ch’a’ik ichil u yojéelil ti’ 
u báak’paachil, tumen leti’ sijnáalil ichil u maaya miatsil ka’alikil 
u t’anik ka’ach le maaya t’aano’, le óolale’ ku jatsik ti’ u ka’ajaats 
mots t’aanil, u yáaxe’ way64:

kex tin p’o’aj le a nook’a’ p’áat wáawáay (aunque laves bien tu ropa, quedan 
muchas manchas): esa expresión cotidiana de quienes viven en el Mayab 
nos ilustra cómo esas “manchas quedaron impresas en la ropa”; a esto 
se asemejan las experiencias y aprendizajes, al quedar registrados 
en nuestro na’at o “disco duro”, esas manchas nos guían en el diseño 
de nuestras vidas […] la experiencia impregna con su huella nuestro 
disco duro, y esas experiencias son de vital importancia en la vida del 
lu’umkab (ser humano), para solucionar los diversos problemas que se 
le presenten65.

63	 Jach k’abéet u ya’alal le Diccionario Maya Popular, ku tuch’ubtik u péeksilil t’aan “dormitar” 

je’ebix “náay wenel” (360), ka’aj u xe’ektik le ka’ap’éel péekt’aan (náay-weenel) utia’al u tsóolik 

junp’éel ba’al ku yúuchul tu kúuchil náayo’ob, ba’ale’ beyxan ku yúuchul te’ jaajila’, ichil u 

siklil iich yéetel náay. Ka’aj máansik uláak’ wáal ju’uno’ob (u wáal 441) ku tuch’ubtik u kéet 

péekt’aan ich maaya, ka’aj súut t’aanik beey “semidormido”. Tu yéetele’ ku éejentik le ba’ax 

táant in tsóolik táanil.

64	 Yaan u kéetik u t’aan “manchas” beey u ya’alik Caamal Itzá, yéetel u tsóolil u t’aan waay 

je’ebix “huella” (INEA 1998: 188), ka’aj tun beetik junp’éel mola’ay t’aano’ob ku chíikpajalo’ob 

beey chíikulilo’ob ka’aj u ye’esik u beejil u na’atik junp’éel bisaj t’aan beey junp’éel noj ba’al 

(kex ma’ u sáasilkúuntik bix tun u beetik beyo’).

65	 “kex tin p’o’aj le a nook’a’ p’áat wáawáay (aunque laves bien tu ropa, quedan muchas manchas): 

le mejen tsikbala’ suuk u beetiko’ob u kajnáalilo’ob u lu’umil Mayab ka’aj u ye’esik to’on bix ‘le 

wayo’obo’ j p’áat wáawáay ti’ le nook’o’; ti’ le je’elo’ ku ketik le kambalilo’obo’ yéetel ojéelilo’ob, 



U KI’ICHKELEM T’AAN TSIKBAL

96

Le u ka’ap’éel mots t’aan aak’, ku su’utul ich káastlan t’aan beey 
“lengua” (uti’al u túuntik ba’alo’ob) yéetel tu páakatil le aj ts’áaj 
t’aano’ ku tsayik yéetel u yúuchul weenel tumen, ka’aj wenek jun-
túul máak, u wíinklil ku p’áatal jeets’naja’an ma’ u yojéel ba’ax ku 
beetik u chi’. Le óolale’, le máax ku ts’íibtiko’ ku ch’ajo’oltik u ts’áaik 
mejen tsikbalo’ob tu yóok’lal u bixil k náayo’ob ku tsayiko’ob yéetel 
bix ankil le wíinkilo’, ku na’atk’ajal tune’ u jela’anil ichil náay yéetel 
wayak’, ku beeta’al tio’ol uláak’ ba’al.

Le beetike’, le náayo’ ku páajtal u tso’olol beey u náab jol naaj 
wáaj u táanil le u súutukil náayo’, bisaj t’aan, wáaj na’at ku máansik 
le wayak’o’, le ba’axe’ ku na’atpajal bey u biilal u paybe’enil wáaj u 
xuul túulis náay. Uláak’ ba’al ku páajtal u na’atpajal bey u t’aanil 
náay, ku tso’olol u súutukil le ka’aj níikib u k’aas weenel le máako’, 
ka’aj u yantal junp’éel tuukul ku náaysaj u yóol beey u yilik u wa-
ya’asil (beey u yu’ubik yéetel u p’iilnaja’an icho’ob). Beyxane’, u t’aanil 
náay ku páajtal u xe’ekpajal yéetel u péeksil t’aan weenel uti’al u 
tuch’ubtik u súutukil táanil u ts’u wayak’ (REM), junp’éel súutukil 
tu’ux u kéej weenel le máako’, beey u t’eechel xikin le kéejo’ ka’aj u 
yu’ubik juum66, ka u páajtal u yajsiko’on je’eba’alak juum ku wa’atal 
u chuka’anil k’aal le wayak’o’. 

le ka’aj p’áato’ob ts’íibta’an te’ k na’at wáaj “disco duro”, le wayo’obo’ ku jo’olintiko’on tu paatil 

k kuxtal […]  le kambalilo’ ku tak’chajal yéetel u pe’ech’ak ti’ k na’at, yéetel le ojéelilo’obo’ jach 

k’a’anan tu kuxtalil lu’umkab uti’al u sáalkuntik u yaal kuuch úuchak u yúuchul ti’e’” (tin 

jóojon sutaj ich maaya t’aan).

66	  Yáax táanile’ tin wa’alaj u péeksilil t’aan náay wenel je’ebix “dormitar”, kex junp’éel kéett’aan 

wale’ u t’aanil k’as wenel (beey u ya’alik “táan chúumuk weenel”), yaan junp’éel t’aan jach ku 

ye’esik le tuukulo’ tia’an ichil kastlan t’aan, tumen ku chíikpajal u súutukil u ts’o’omel jun-

túul máak ma’ataan u ch’a’ik u muuk’ ti’ u wíinklil le máako’, le béetike’ je’eba’alake’ ku páajtal 

u yajsik ti’ kex ankil xma’ t’aan, lete’ t’aanila’ kéej weenel.



JAMES ASSIR SARAO CAUICH

97

Beey u ye’es ikto’on junjaats ts’íib ti’ u meyajil Isaac Carrillo 
(2011), ka’aj u tsikbaltik to’on xLool jach ka’anal ka’ach tumen u séen 
xíimbal ook tu beetaj tak u k’uuchulo’ob (leti’ yéetel xÁak’ab) tu 
k’abil junkúul che’ uti’al je’elel. Le xch’úupalo’ ku ya’alik “U jaajile’ 
ma’ tin wojéeltaj in k’ajóolt máakalmáak u jaajile’ yéetel máakal-
máak u náayil”. Le mejen t’aano’oba’ ku ya’alik to’on le káan ts’o’okok 
u p’íil iich ti’ le jaajilo’ (kéej weenel) bin úuchuk u muuts’ iich (níikib) 
uti’al ku jo’op’ol u weenel uti’al u je’elsikubáaj u wíinklil. 

Yaan uláak’ ba’alo’ob séen k’a’ana’an ku yúuchul ichil wayak’o’ob, 
ma’ chen náayo’ob, ma’ chen k’aas ba’alo’obi’. Suuk u tsikbata’al ich 
maaya kaajo’obe’, yaan máaxo’ob kaambalnajo’ob u meyajilo’ob chen 
ichil wayak’o’ob. Le je’elo’ ku ya’ala’al tumen yaan meyajo’ob istikyaj 
u beeta’al, le óolal ma’ tu na’atpajal bix yaan máaxo’ob chen ch’a’abil 
u beetiko’ob. Yaan u láak’ meyajilo’ob jach ku kaxta’alo’ob tumen le 
kajnáalilo’obo’, beey u meyajil aj meeno’ob wáaj aj ts’aaknáalo’ob, 
jach súuk u yu’ubal letio’ob tun kano’ob xan ich wayak’o’ob. Beey le 
xnoj chúuyo’obo’ kambalnajo’ob u ka’anal chúuyo’ob chen tumen u 
ka’ansa’al tio’ob le meyajilo’ ti' le wayak’o’. Tu yéetele’, le t’aano’oba’ 
ku sáaskuntiko’ob u jela’anil ichil le t’aan náay yéetel wayak’





99

KU TÓOP’OL U NA’AT JUNTÚUL MÁAK TU CHI-
CHANIL

Tu kaajilo’ob maaya’aob bejlae’, u chichanil juntúul máak ku meyaj-
ta’al ti’al u ch’a’ na’atik jejeláas jets’ t’aano’ob wáaj kaambalilo’ob. Ma’ 
chen ku kanik maaya t’aan, xan tsayik u yoochel t’aan wáaj le ba’ax 
u k’áat u ya’al yéetel u p’éelel ojéelilo’ob tu yóok’lal u kuxtal. Halliday 
(1979) ku ya’alik tu chichanil le máako’ ku yúuchul u paaklam t’aan, 
tio’ol u belbesik u kuxtal: “el comportamiento que se produce en 
esos contextos es en gran parte comportamiento lingüístico, es la 
actividad lingüística que lleva la cultura consigo”67 (p. 53). 

Tu páakatil le maaya kaajo’, tu k’iinil u beeta’al u jets’méek’o’68 
le xi’ipalalo’obo’ yéetel le xch’úupalalo’obo’ ku tóop’ol u na’ato’ob, 
tumen beey suuk u tuukulta’al le káan chichanilo’one’, ku yantal 
ti’ junp’éel kúuchil, tu’ux ma’ tu k’áatik u ja’abile’, ma’ tu páajtal u 
yojéel wáaj aniko’on tu jaajil wáaj bix kéen úuchuko’on k nojocha-
jako’on ich kaaj. Lelo’ ku yúuchul, tumen le káan kaambalnajo’ob 
u yiits’atil, u na’atil “ku to’op’ol ti’” uti’al u wíinikunsikubáaj beey 

67	 “U bilal u kuxtal ku yúuchul te’ báak’paachilo’ob u ya’abile’ chen uti’al u jóok’ol t’aan, leti’ u 

meyajil lingüística u miatsil ku bisik tu yéetel” (tin sutaj ich maaya t’aan).

68	 Uti’al u k’ajóolta’al tu yóok’lal u biilal u yúuchul le ti’ibil óolal, yaan u yila’al u xak’al xook Tuz 

Chi, Lázaro Hilario. Aj Balam Yúumsilo’ob: Cosmovisión e identidad en los rituales agrícolas de los ma-
yas peninsulares. Secretaría de Educación del Gobierno del Estado de Yucatán. 2013: 101 -102.



U KI’ICHKELEM T’AAN TSIKBAL

100

juntúul máak ichil u kaaj. Le súutukilo’ ti’al kaambal ku beetik 
meyajilo’ob yéetel ba’axo’ob kun u beetiko’ob le kajnalilo’obo’ (tak 
u kaambalil le t’aano’) ka u k’abéeta’al juntúul aj beej. Ka ts’o’ok u 
máan u súutukil chichanil juntúul máak, ku na’atpajal ts’o’ok u 
je’ik u tóop’, ku chíikbesik u yojéelil wáaj u na’at ku kaxta’al uti’al 
u muk’a’ankunsik jets’méek’.

U ch’a’ik u na’at juntúul xi’ipal wáaj xch’úupal, ku yúuchul tumen 
jejeláas ba’alo’ob, ba’ale’ u ya’abile’ ku ts’a’abal yéetel u k’a’ananil 
u ma’alobkunsa’al u meyajil ich naaj wáaj uti’al ka lóojikuba’ob tu 
junalo’ob. Le jets’tuukula’ jach k’ajóola’an tio’ol u chowakil u yits’aa-
til maaya ts’íib, beey u tsikbalil Popol Vuh tu’ux le aj Iich Lóojo’ob 
u yojéelo’ob u meyajil ka’aj u láak’intiko’ob u máajan suku’uno’ob 
ti’al ts’oon yéetel letio’obe’ u k’áat u kíinsiko’ob. Le ba’ax tsoola’an 
te’ t’o’ol ts’íiba’, ku yúuchul xan tak bejlae’, tumen ku ya’alale’ lete’ u 
tóop’il le tuukulo’ ku na’atk’ajal beey junp’éel ajal, ku bisik tu yéetel 
u sáak’ óolal wáaj u t’aajil yéetel u ch’a’ nu’uktik ba’ax ku yúuchul 
ti’ juntúul máak. Le u t’aanil ajal, ma’ junp’éel wayak’i’ (tu’ux yaan 
u jets’nakil tuukul), míin junp’éel náay (wáaj nayal óolal, tu’ux jun-
túul máak ku náaysik u yóol), tumen le wayak’o’ ku k’abéetkunsik 
u jets’nakil junp’éel noj tuukul ku taal ka ts’o’ok u máan u yáax 
ajal (le ka’aj líik’ik ka’aj ts’o’ok u weenel). U ka’ap’éel ajal tu kuxtalil 
juntúul máak, ku páajtal u chíikbesik u kaambalil ku ch’a’abal tu 
báak’paachil junp’éel ucha’an ba’al ku ts’áaj t’aan te’ wayak’obo’.

Tu novela U yóok’otilo’ob áak’ab, u xjo’ol máak xLool ku na’atik u 
kuxtal (ku p’áatik u chichanil), ka’aj tu éejentaj u yuum u k’áat u 
kíinsik ti’ tumen u kíimil u yíits’in. Ku p’áatik u naaj ka’aj u káa-
jsik u lóojikubáaj wáaj puuts’ul ti’ le sajbe’ensilo’, le u péeksilo’ 
jach k’a’ana’an ku chíikpajal leti’ ts’o’ok u ajsmaj ka’ach yéetel u 
meyajil ku máansik ti’ ka kaxnak u yáax yuum (leti’ u yojeltmaj ka 



JAMES ASSIR SARAO CAUICH

101

ts’a’ab ka’ach ti’ uláak’ láak’tsilil). U yáax ix beej anchaj xLool, leti’ 
u xmáajan na’, le máax ku ye’esik ti’ tu yóok’lal u yéemel k’i’ik yéetel 
tu yóok’lal u k’oja’anil ti’ chaambal juntúul ko’olel, ka’aj tu t’aanaj:  

— Chan xLool, yaan u taal u k’iinil a wu’ulabta’al, utia’al le k’iino’ob 
je’elo’ yan u chaktal u nak’ ka’an kex óoxp’éel wa kamp’éel k’iin, k’a’abéet 
a p’o’ik nook’ utia’al a k’amik u siibal kuxtal, ba’ale’ kéen tak’ancha-
jak a na’ate’ yaan a kanike’ leti’ u chíikulal je’el u páajtal u xíitil a 
k’u’uk’umilo’, ba’ale’ kan xane’ tuláakal ba’al yaan u k’iinil, ja’ase’ le 
k’iin ku tajale’ tu juunal ku póots’ lúubul” (p. 24).

U xjo’ol máak, ichil junp’éel kúulpaach le tsikbalo’ ku ya’alik, 
tumen ts’o’ok u toop’ u na’at walkila’, ka u na’atik u t’aanil u na’: “Jaaj 
bakáan u t’aan le nojoch ko’olel ka tu ka’ansajeno’, ba’ale’ kex tumeen 
ma’ tin séeb na’ataj u t’aane’, tin páa’taj u tak’anchajal in na’at ti’ le 
ba’ax tin wu’uyajo’” (p. 24). Te’ beejila’, ku jaajkuntik le kaambali-
lo’ jach k’abéet ichil je’elmáakalmáak kaaje’ tak ichil junp’éel ma’ 
nojochi’69 je’ex ku yúuchul ichil le chan maaya kaajo’obo’. Uláak’ u 
biilal u éejenkunta’al u chíinpolil u t’aanil na’at wáaj u ch’a’ik na’at 
tu súutukil chichanile’, ku ya’alik xÁak’ab ti’ xLool: 

U na’at wíinike’ bey juntúul chaampal táantik u síijile’, wa ma’ ya’ab u 
k’iinil yane’ óoli’ mixba’al u kanej, uts u na’at je’el ba’alak k’iine’ chéen 
ba’axe’ kéen u p’il u yich kéen u chuk u k’iinile’ ku k’ajóoltik le yóok’ol 
kaabo’ jela’an ti’ le u tukulmajili’e’, leti’ túun kéen u je’ek’abt u yiche’ 
ku yilik u jaajilil kuxtal” (p. 40).

69	 Ya’ab u téen le maaya kaajo’obo’ mina’an u yáantajil tumen u jala’achilo’ob wáaj nojochilo’ob 

bejlae’, yaan k’iine’ ma’ u k’uuchul televisión, internet, yéetel uláak’ ba’alo’ob, takti’ u kaambalil 

tu yóok’lal u wíinkilil xíib yéetel ko’olel. 



U KI’ICHKELEM T’AAN TSIKBAL

102

Lotman (1998), ku tuch’ubtik u chíinpolil le jets’a’an tuukul, tio’ol 
bala’an t’aano’ob ku síijilo’ob ichil u jets’t’aano’ob junp’éel sijnáalil 
t’aan: “así, cada lenguaje se encuentra inmerso en un espacio se-
miótico específico, y no puede funcionar si no es por interacción 
con ese espacio”70 (p. 11). Yéetel le tsóolt’aana’ tia’an u páakatilo’ob 
Bárbara Rogof f (1993) yéetel Victoria Escandell (2017), le yáaxe’ ku 
ya’alik “es esencial considerar las actividades cognitivas de los 
individuos en el contexto cultural en el que está inmerso su pen-
samiento”71; le ka’ap’éelo’, jach tsola’an u tuukul, jach ku tuch’ubtik 
u noj paybe’enil uti’al u mentbil yéetel u na’atbil le bisaj t’aano’obo’: 
“Los elementos básicos de un código complejo [como los son las 
lenguas naturales o humanas] son símbolos en los que se han es-
tablecido una asociación convencional —y, en la mayor parte de las 
ocasiones, arbitraria- entre significante y significado”72. 

Tio’olal le ba’ax táant in wa’alik, yaan k na’atik le novela tia’an 
ichil ka’ap’éel t’aan (maaya t’aan yéetel káastlan t’aan) yéetel u 
ya’abil u mejen tsikbalo’ob ich maaya t’aan, yaan u t’aajil yéetel u 
xa’ak’il u suuk u tsikbal ich kaaj (beey u yúuchul le káan ya’ab u 
téen mina’an u suut t’aan ichil ka’ap’éel t’aano’ob). Tu beejile’, mix 
u p’áatal tu tséel beey u ts’íibtik ich maaya, u ch’a’ na’at jejeláas 
jets’ t’aano’ob ka’aj ch’a’abak ti’ u chun, beey u yúuchul yéetel le 
t’aano’obo’ náay yéetel wayak’, ti’ u suut t’aano’ob ti’ káastlan t’aan 

70	 “Beyo’, amal t’aan tia’an ichil junp’éel kúuchil semiótico, yéetel ma’ tu páajtal u yantal wáaj u 

meyajtik wáaj mina’an u tsayil yéetel le kúuchilo’” (tin sutaj ich maaya t’aan).

71	 “K’abéet u na’atpajal u nu’ukul tuukulo’ob le máako’obo’ te’ miatsil báak’pachil tu’ux t’uubna-

ja’an u tuukul” (tin sutaj ich maaya t’aan)

72	 “U k’a’ana’an xéexet’al ti’ junp’éel noj tsool k’eexel [beey u yúuchul yéetel sijnáalil t’aano’ob 

wáaj u t’aan wíinik] u chíikulal yéetel le ba’axo’obo’ u tsáaysmaj junp’éel k’ajóola’an tsayil 

—u ya’abile’ beey nayk’alak t’aano’ob— ichil significante yéetel significado” (tin sutaj ich maaya 

t’aan).



JAMES ASSIR SARAO CAUICH

103

(ku xak’altik ichil jejeláas mola’ay t’aano’ob, ma’ chen yéetel u suut 
t’aan ku ts’áaik le aj ts’íibo’), ka’aj manak’nak u k’áasil semánticos 
ka’aj u ch’a’abal yéetel u xak’al xookil. Lelo’ ku beeta’al, uti’al u 
ye’espajal bix táanil u tuukulmaj u jets’ t’aano’ob le ts’íibo’ tumen 
le máax tu ts’íibtajo’, le óolal u suut t’aan ku ye’esik ba’ax t’aano’ob 
ku jo’olintik le ts’íibo’, beyxan ku yila’ale’ bix u ts’íibil le novela 
ku ketik ti’ u tsikbal ich maaya. Ti’ uláak’ kúuchil, tu yóok’lal le 
je’elo’, Lotman (1998) ku ya’alik tuláakal le ts’íibo’ob ts’íibta’an wáaj 
suuta’an, k’ala’an ichil u na’at jela’an u yáax ts’íibil, u ya’abile’ le 
káan taak u máansa’al kúulpaach u yáax ts’íibil (te’ xak’al xooka’, 
ku meyajta’al yéetel u t’aanil ich maaya). Lela’ ku ye’esik te’ tsola’an 
jets’tuukula’:

U tsola’an jets’tuukul 2: U wíinklil suut t’aano’ob ku ts’áaik k’ajóoltbil Iuri M. Lotman tu 
pik’il ju’unil Semiósfera II.

Beey u yila’ale’, u tojolil L1 u yáax t’aanil tu’ux u ts’íibta’al wáaj 
t’aanal (maaya t’aan) yéetel L2 yaan u yila’al yéetel u suut t’aan ich 
kastlan t’aan (u ya’abile’, le ku máansik ichil le t’aana’ tumen le 
aj ts’íibo’). U jaats ku na’atpajal, u k’aabatik bey junp’éel “túum-
ben bisaj t’aan”, ba’ale’ ku xa’aybesik yéetel ku yantal u bekab ku 



U KI’ICHKELEM T’AAN TSIKBAL

104

jóok’sik u naats’talil yéetel le “semiosfera” ti’ u miatsil maayao’ob73. 
Le meyajila’, ku ketikubáaj yéetel u meyajil u na’at-xook (desco-
dificación) ku tuch’ubtik Escandell (2017), te’ tu’ux ku táakpajal 
u tsoolil u paatil its’aato’ ku ts’a’abal ti’ le u tsoolil k’eexelo’: “la 
interpretación de […] el significado de una expresión compleja se 
obtiene de manera algorítmica a partir de los significados de las 
unidades simples que la integran y del modo en que estas están 
combinadas entre sí”74 (p. 48). 

U ts’áaj t’aan ojéeltbil estructuralista beta’ab tumen Lotman 
(1998), ku ya’alik u ts’áaj t’aan junp’éel tsoolil ku xa’aybesikubáaj 
(organización bipolar) ti’ u jíit’bil noj tsoolil semántico ti’ le t’aano’obo’ 
(sistemas semánticos del lenguaje). Tu yóok’lal u súutukil u chichanil 
le máako’, ku páajtal u na’atpajal le u pat wíinkilil t’aano’obo’ ku 
ch’a’abal kéet u jóok’ol t’aan le chan paalo’ (u yáax t’aan). Beey u 
ya’alik le aj ts’íibo’, yaan junp’éel kéetlamil ichil le ka’ap’éel t’aani-
lo’ob: u toj t’o’olil ku muk’a’ankunsik k na’at tu yóok’al le kúuchilo’ 
yéetel k’iino’ tu’ux aniko’on, ba’ale’ ma’ tu meyajtik yéetel u na’at 
úuchben yuumtsilo’ob wáaj waya’aso’ob (u nuutsil tu’ux u much’iku-
ba’ob u chíikulalo’ob yáax tuukul le lu’umkabo’). Le ka’ap’éel t’aa-
nilo’ob, ku suut t’aankuba’ob (paaklan t’aankuba’ob) beey ts’íibo’ob 
tu na’atilo’ob jujuntúul máako’ob, uti’al u beeta’al “la vivenciación 
humana real de la estructura del mundo”75. 

73	 Uti’al u k’ajóolta’al u jets’ tuukul yaan tu chun u tuukulil “semiosfera”, yaan u xo’okol u ts’íi-

bil: Iuri M. Lotman. La semiosfera. Lima: Universidad de Lima. 1999.

74	 “U ch’a’ na’at ti’ […] le ba’ax u k’áat u ya’alal junp’éel noj chowak t’aan ku ch’a’abal bey u me-

enta’al ichil u algoritmo, ku chunpajal ti’ le ba’ax u k’áat u ya’alal jets’ t’aano’ob ku beetik ti’e’ 

yéetel beey u yáambesajil ichilo’ob” (tin sutaj ich maaya t’aan).

75	 “U kuxtal yéetel u kuxkintik beey máako’ob, u jaajil wíinklal yóok’ol kaab” (tin sutaj ich maa-

ya t’aan).



JAMES ASSIR SARAO CAUICH

105

Yéetel le ba’ax táant in wa’aliko’, le xak’al xooka’ ku meyajtik u 
na’atil le tsoolil ku xa’aybesiko’, te’ xooko’ ichil u jets’ t’aan le maaya 
miatsilo’. Junp’éel yáax súutukil jach k’a’anan ichil u kuxtalil xLool 
ku ts’a’abal ti’ le ka’aj u k’ajóoltik xÁak’ab, ka’aj jáak’ u yóol tumen 
u tíip’il ku k’áat yu’ubik ti’: “Máaxech túun beya’ xba’ali” (Carrillo, 
2011, p. 32), ti’ le (ka’aj ts’o’ok le k’iino’ ku na’atpajal leti’ xko’olel) ku 
tsikbaltik junp’éel tsikbalil bix u síijil le k’iino’ yéetel le ujo’. Te’ kóom 
tsikbalo’ ku páajtal k ilik u kéetlamil ichil le ka’ap’éel noj éek’o’obo’ 
ka’aj síijo’ob ti’ ka’ap’éel je’ob, le yáaxo’ ku tsoolik beey “sáak sak” 
yéetel le ka’ap’éel “bey jóonjonch’aajlil box boonil ti’e’” (2011, p. 32) 
beey tun u ketik u tojolil u boonil sak yéetel u boonil boox (yaan u 
tuukulta’al u chíinpolil le wayo’obo’ ts’o’ok in tsoolik táanil).

Ka ts’o’okole’, le ka’ap’éel je’ob je’epaja’an tumen juntúul Yuumtsil 
ku p’ilik u yich uti’al éejentik le yáax je’o’ u yantal “jump’éel wóolis 
ba’al k’ank’an” yéetel le ka’ap’éelo’ “box ja’ jóok’ ichile’, u wóolis 
ba’alile’ chéen manak’ sakil” (2011, p. 32). Te’ mejen t’aano’obo’ kex 
mina’an u kéetlamil ichil u boonil k’ank’an yéetel boox (wáaj sak), 
ku yila’ale’ le boonilo’obo’ ku ketiko’ob u chíikulil u boonil k’iin 
(k’ank’an) yéetel u boonil uj (sak). Tu xuule’, le tsikbalo’ ku ts’o’okol 
ka u ts’a’abal tio’ob u xch’úupulil yéetel u xiibil ti’ le ka’ap’éel noj 
éek’o’obo’, le Yuumtsilo’ ku k’ubik ti’ le yáaxo’: “tu ts’áaj u xiibile’ ka 
jsáasilchaj yóok’ol kaab” (2011, p. 32) yéetel ti’ le ka’ap’éelo’ “tu t’anaj 
juntúul kéej utia’al ka u ts’al u yook tu’ux unaj u yantal u siibal, ka 
jts’a’al le ooke’ ka jsuunaj xch’úupalil”76. Te’ ts’íibo’oba’ ku ya’alik 

76	 Tu ts’áajil u “género” yaan ka’ap’éel t’aano’ob ku k’áatabo’ob ichilo’ob, chen ba’ale’ kúulpach, 

tumen le ba’ax u k’áat u ya’alale’ beey u “siibal” xíib, ichil maaya ku ya’alik “ts’áaj”. Aktáan tu 

yéetel tu jaats ts’íib tu yóok’lal le ko’olelo’, tu’ux u súut t’aan ichil kastlan t’aan beey “marcar” 

yéetel ichil maaya t’aan ku ts’íibtik u t’aan “siibal”, le ba’ax u k’áat u ya’alal “regalo”. Je’ebix le 

áanaltea’ yaan le ka’ap’éel t’aano’ob, le súut t’aanilo’oba’ ku kaxtiko’ob tu wáal ju’uno’ob 32-33.



U KI’ICHKELEM T’AAN TSIKBAL

106

le k’iino’ yaan u xíibil beey xíib yéetel le ujo’ yaan u xch’úupalil 
beey ko’olel.

Ichil u miatsil úuchben maayao’ob, ku ye’esal u pe’echtiko’ob tu 
k’ajla’ayil ikil u máan le ja’abo’obo’77 le yaan yila’al yéetel u ch’a’ na’at 
u yoochel k’iin yéetel uj beey xiibil yéetel xch’uupalil. Nájera (2007) 
ku ts’áaj ojéeltbil junp’éel xak’al xook tu yóok’lal u kóom ts’íibo’ob 
tu pik’il ju’unil Cantares de Dzitbalché. Ichil junp’éelile’ ku t’anik tu 
yóok’lal u payalchi’ob uti’al káajbal u ts’áaj u yóol xch’úupalalo’ob 
ka’aj u ts’íibtik le je’ela’: 

El paso a la edad adulta, el momento de alcanzar un estadio de la vida 
que se caracteriza por la plena madurez sexual, la fertilidad; es una 
ceremonia cargada con un profundo simbolismo religioso. Con la ce-
remonia se intentan reavivar las fuerzas cósmicas; de ahí que se celebra 
bajo la tutela de la Luna; las jóvenes se identifican con el astro, por ser 
la fuente de toda fertilidad y que nutre los ciclos naturales78 (p. 48). 

Uláak’ súutukil tu’ux ku yojéeltal le xÁak’abo’ ku ye’esik u meya-
jil ichil le maaya miatsilo’, ku yúuchul ka’aj leti’ ku tsoolik ti’ xLool:

77	 Te’ k’iino’oba’, le jets’tuukula’, ts’o’ok u k’axt’aantiko’ob tu yóok’lale’ ichil u t’aanil maaya kaaj 

yéetel u t’aano’ob yuum k’iin uti’al u k’aabatik chen le k’iino’ yéetel maama uj uti’al u k’aa-

batik chen le ujo’ (yaan u yila’al u t’aan maama ku máajantik ti’ káastlan t’aan, le ka’aj a’alik 

“mamá”).

78	 Junxáak’ab ti’ u ja’abil xiibil wáa ko’olel, le ka’aj k’uuchul u k’iinil u súutukil le kuxtalo’ 

tu’ux u na’atpajal táan u káajal u nup’ikuba’ob yéetel uláak’ máako’ob uti’al u yantal u paal; 

junp’éel paayal chi’ yaan ya’ab u kili’ichil chíikulal. Yéetel le payal chi’o’ ku kaxta’al u kux-

kintik u muuk’il le yóok’ol kaabo’; le beetike’ ku k’iinbesa’al tu yáanal u páakatil le Ujo’; le 

lóobayáano’ob u ketikuba’ob yéetel le noj éek’o’ tumen leti’ u sayabil tuláakal le sujuyilo’ ka’aj 

u muk’a’ankunsik u k’aalil u loolankil tuláakal le ba’alo’obo’. 



107

JAMES ASSIR SARAO CAUICH

Le súutukilo’ob [le áak’abo’] je’elo’ utia’al u jóok’ol u piixan wíinik u 
xíimbakúunsuba tak tu’ux u wíinkilal ma’ tu yutstal u bin séeba’ane’. 
Áak’abe’ jsíij utia’al u pitchajal u tsikbal wíinik, utia’al ka béeychajak 
le k’áano’obo’ u méek’ik u yuumilo’ob, utia’al u yúuchul ba’alo’ob ma’ 
tu séeb na’ata’al ichil k’iin (Carrillo, 2011, p. 21).

Ichil le t’aano’oba’, u biilal u meyajil xÁak’abe’ ka sutikubáaj u ix 
beej ti’ xLool, ba’ale’ beyxan ku tuch’ubtik u k’abéeta’al le áak’abo’ 
yéetel le náayo’ ku k’uuchulo’ob láayli’ ich kaaj, uti’al le wíiniko’obo’ 
ku páajtal u ka’a tuukultiko’ob le ba’ax séeb u yúuchul te’ k’iino’. 
Le óolale’, ku páajtal a’ale’, uti’al le xÁak’ab, le máako’obo’ ku kux-
kintiko’ob suuka’an ba’alo’ob beey ichil junp’éel náay (beey náaysaj 
u yóolo’ob), ka’alikil le ts’u wayak’o’ ku ts’áaik tio’ob u jeets’ tuukul 
chen tumen u ch’a’ na’atiko’ob ichil le ku tsikbaltiko’obo’ beey u 
suuktalo’ob.

Ti’ uláak’ kúuchil, je’ex ts’o’ok in ts’íibmaj ka’ache’, u tuukul le 
ba’alo’ ku xa’aybesikubáaj ba’ale’ léeyli’ ku nup’ikubáaj tumen u 
k’abéeta’alo’ob, le je’elo’ tia’an ichil u k’ajla’ay yéetel u noj k’a’asajil 
tu maaya miatsil. Beey u yúuchul ichil u chuun tsikbal ku t’anik 
bix u káajbal le yóok’ol kaaba’ (Popol Vuh), tu’ux ka’atúul aj Lóoj 
Iicho’ob ku na’akalo’ob te’ ka’analo’ tu kukutil le k’iino’ yéetel le 
ujo’79. Nikolai Grube80 ku tuch’ubtik wáa ba’ax tu yóok’ol u biilal 
u jala’achil le úuchben ajawo’, ichil le ba’axo’obo’ ku ye’esik to’on u 

79	 Yaan xan u ya’alal, le máax ku súutikubáaj beey uj u k’aaba’ xbalanqué, ichil kekchi t’aan u 

k’áat u ya’alal: “ta’aka’an k’iin wáaj áak’abil k’iin” wáaj ma’ “ta’aka’an táankelem / báalam k’iin” 

(Christenson 2012, 135. Tin sutaj ich maaya t’aan) yéetel tu yoochelo’ob úuch ka’ache’ láayli’ 

ku chíikbesik ti’ yéetel u nook’il le ba’alchea’.

80	 Il: Grube, Nikolai. (2011). “La figura del gobernante entre los mayas”. Arqueología Mexicana 

110, 24-29.



U KI’ICHKELEM T’AAN TSIKBAL

108

yoochel le k’iino’ ya’ab u ye’esa’al úuch ka’ache’, beey u chíikulil u 
ajawil ku ch’a’chi’ta’al ti’ u kili’ich ba’alo’ob ichil le úuchben maa-
yao’obo’. Tu yáanal u páakatil tu’ux u táakbesa’al u tsayil “k’iin” 
beey xíibil yéetel “uj” beey xch’úupalil, yaan u tuukulta’al u ya’abil 
le ajawilo’obo’ chen u ti’al le xiibo’obo’, ti’ le ko’olelo’ chen u cha’ik 
tio’ob ka’ache’, wáaj tumen letio’ob ma’ táan u páajtalo’ob u yajawtik 
u kaajal. U ye’esajil u tsayil le ajawo’ (beey uláak’ k’uujo’ob wáaj 
jala’achilo’ob jach u ketiko’ob ti’ le k’iino’ beey Vucub Caquix wáaj 
K’iinich K’áak’moo) yéetel u yoochel le k’iino’ ku beetik u t’aanil 
k’uhul (sut t’aan ti’ úuchben maaya t’aan, jach beey kili’ich ajaw) ti’ ku 
chíibesik u yoochel yéetel u sáaspik’e’en u sáasil k’iin ku k’i’itbesik 
beey u ch’aajo’ob ja’. Tu beejile’, le aj ts’íibo’, tin wa’alaj te’ paachilo’, 
ku tsayik le ja’ilo’ yéetel u k’i’ikel le ajawo’obo’ yaan u k’ubiko’ob 
ka’ach yéetel payalchi’ob beey tu muk’yajile’, letio’ob yéetel púuts’ 
ku póot’ loomiko’ob u keep, u yaak’ yéetel u xikino’ob uti’al u ch’aik 
le kili’ich k’i’ik’elo’.

Ichil le maaya t’aan ku t’a’anal bejlae’, ku kaxta’al u t’aan jach 
k’ajóola’an uti’al u k’aabatik u sáasil le k’iino’: júul k’iin, te’ tu’ux u 
mots t’aan júul u k’áat u ya’alal “julte’” wáaj “u jaats’ cháak” yéetel 
u motst’aan “k’iin” chen ku ya’alal tu yóok’lal le noj éek’o’ wáaj u 
p’iisil k’iin ch’a’abe’en tio’ol tuláakal. Beey u páajtal u tuukulta’ale’, 
u tsayil le julte’o’ beey u kukutil keep, tu yóok’lal u yoochel ku chíik-
besik le k’iino’, ma’ suuk u kaxta’al ichil u k’ajóola’an tsikbal uti’al u 
k’aabatik wáaj t’anik yóok’lal le ujo’ (wáaj le ba’ax ku páajtal u ya’al 
beey “u jul uj”, le ba’ax ma’ tu ya’alal). Tak tu yéetele’, u tuukul tu 
beetaj te’ novela le ka’aj a’alik ti’ le k’iino’ “tu ts’áaj u xiibile’”, tu ts’íit 
yóot u ya’alik le noj éek’o’ yaan u keep, ka’alikil le ba’ax ku ya’alik 
tu yóok’ol le ujo’ leti’ yaan u “teejlil” (ichil le novela ku k’aabatik 



JAMES ASSIR SARAO CAUICH

109

“siibal”, ba’ale’ ku suut t’aanik beey “señal” ich káastlan t’aan) ku 
chíikbesik u k’uulil le ko’olelo’. 

Uláak’ jets’ t’aano’ob ku chíikbesik u xa’aybesajil yéetel ka u 
páajtal u xak’alta’al beey u nuup’o’ob, leti’ u xíimbalil ku káajsik 
xLool uti’al u kaxtik u yuum. Ichil jejeláas súutukilo’ob, Isaac Ca-
rrillo ku ts’íibtik u péeksil ich kaaj beey xíimbal, ich maaya u k’áat 
u ya’alal jejeláas ba’alo’ob: “u’ul xíimbal”, “xíimbal ich kaaj” wáaj 
“xíimbal ook”. Aktáan ti’ u páakatil semántica le jets’ t’aano’ tia’an le 
náay xíimbalo’obo’ yéetel u pixa’ano’ob le kíimeno’obo’81. Ti’ le jets’ 
t’aana’ u t’aanil xane’ xíimbal ba’ale’ ku tak’chajal ti’ junp’éel mots 
t’aan ku tsayik ti’ u jíit’ t’aanilo’ob náay wáaj kíimil. U ya’abile’, ku 
tsikbalta’al tu yóok’lal u t’aanilo’ob náay wáaj wayak’ wáaj ma’e’ u 
t’aano’ob pixan wáaj óol82. 

Tu yóok’lal u na’at le xch’úupalo’ tu ts’íibil Isaac Carrillo ku 
páajtal k kaxtik xan u xa’aybesik ti’ ka’ap’éel beej, ti’ u xma’ na’atil 
ba’ax ku ts’ik u nu’ukul le máako’obo’ tu yóok’lal u sexualidad yée-
tel xan u chóola’an u kaambal uti’al ku beetik u meyajil ka’alikil u 
ma’alobkúunsik le meyajilo’ beey u ts’a’ab ti’ je’ebix u yúuchul u 
nojochtal. Aktáan tu yéetel, ku kaxta’al u na’at le nojoch máako’obo’ 
tu’ux xLool ku k’ajóoltikubáaj ka’aj u yilik u chichanil, beey juntúul 
ko’olel ya’ab u na’at tu beelil u ja’ab. Beey u ye’esa’al, le ka’aj xLool 

81	 Le maaya wíiko’obo’ ku kaja’ano’ob te’ noj lu’umila’ ku tuukultiko’ob tu k’iinil pinaados (wáaj 

ti’ u jaanal pixan beey xan u ya’alal), u pixano’ob le aj kíimeno’obo’ ku xíimbaltiko’ob ti’ u 

láak’alo’ob uti’al u máansik k’iino’ob tu yéetelo’ob.

82	 Yaan u yila’al bix u ts’íibtik u t’aanil xíimbal beey junp’éel péeksilil t’aan te’ ju’uno’ob: 38, 50, 

58, 60, 72, 78. Junp’éel chóola’an ts’íib ku ye’esik u xíimbal tu jaajil ku beetik xLool tak ti’ u 

kaajil u yuum tia’an takti’ u wáal ju’un 94-161. U chíikulal xíimbal takti’ u nayk’alak péeksilil 

ku yúuchul tu wáal ju’uno’ob: 48, 56, 68, 74, 82, 94 yéetel 96. U xúul xíimbal tu betaj xLool 

tia’an tu xúul ju’un ka’a u ye’esik bix le kuxtalo’ xan ku kéetik yéetel le xíimbalo’, le je’elo’ ku 

yúuchul tu ju’unil 164.



U KI’ICHKELEM T’AAN TSIKBAL

110

ku tsikbaltik tu yóok’lal u xch’uupalil kaambal tu k’amaj tu ja’abil 
u chichanil: “Xáanji jo’op’ in chuchukna’atik ba’ax le tin wilaj ku 
yúuchulo’, ba’ale’ tin nojochil tin ts’ok na’ataj buka’aj ba’alo’ob yan 
u yila’ob yéetel le je’elo’, tumeen tu chan paalil máake’ tuláakal ba’al 
jela’an u yilik wa kex chéen bey u ts’i’ yóole’” (Carillo, 2011, p. 22).

Yéetel le kóom xak’al xooka’ tu yo’olal u tsool le xa’ay t’aano’obo’ 
jóok’sa’ab ti’ u novela U yóok’otilo’ob áak’ab, ku páajtal u na’atpajal, 
tu chun u semiosfera ti’ u maaya miatsil, u suuk péeksilo’ob yéetel 
le jets’ tuukulo’ob jach u tsayikuba’ob ti’ u t’aanil le máasewalo’obo’ 
(ku k’i’itbesa’al ichil le sak beejo’). U biilal u na’at ku taal ma’ chen 
ti’ u k’iinil bejlae’, beyxan yaan u paybe’en nuuts t’aano’ob uti’al u 
éejentik beey u na’at ku taal tu úuchben tsikbalo’ob ku máansa’al 
ka’ach ichil jejeláas much’ máako’ob. Wáaj u béeytal u naats’al ti’ 
le t’aanilo’, ku naats’ik to’on ti’ junp’éel xak’al xook ti’ u jáalil ku 
ts’áaik to’on u jets’ tuukul tu yóok’lal na’at, tia’an ichil le maaya 
kaajo’obo’ bejla’ k’iine’.



111

LE WAYAK’O’ BEEY U MEYAJIL TUUKUL ICHIL 
NÁAYO’OB

Ts’éets’ek t’o’ol ts’íib táanil, in tuch’ubmaj wáa ba’ax tsoolil ku ts’áaik 
ka’ach ojéeltbil u k’áasil u kaambalil tu k’iinil paalil wáaj chichanil. 
Junjaats ts’íib le novela, ku páajtal u yáantik to’on uti’al k jóok’ol 
táanil le xak’al xooka’, ku yúuchul le ka’aj u chóolik u tse’ek xÁak’ab 
tu yóok’al u meyajil u ma’alobkunsaj na’at le wíiniko’, le ku ye’esik ti’ 
xLool u k’a’ananil u chíimpoltik le ba’ax ku kanik ichil wayak’o’ob. 
Beyxane’, le ka’aj u tuch’ubtik le je’elo’ ku ye’esik u jela’anil tu yóok’lal 
le ku ts’o’ok in ts’íibtik te’ jaats ts’íib máaniko’ ka’aj in k’aabatik 
beey náay (u yáax ajalil le máako’) yéetel wayak’ (u ka’ap’éel ajalil)83.

U meyajil u ma’alobkunsaj na’at le wíiniko’ ku bisik le wayak’o’, 
chen ku yúuchul ich náayo’ob, ba’ale’ ku múuk’a’ankunsikubáaj 
yéetel u ka’a xikin wáaj u tsool xikin juntúul aj beej (u ya’abile’, 
chen nojoch máako’obo) ku sáasilkuntik ba’ax u k’áat u ya’alik u 
bisaj t’aanil yaan ichil wayak’o’ob. Beey u tuch’ubtik Nájera (2007), 
le ka’aj u ts’íibtik tu yo’olal u k’a’ananil áak’ab, tu jaats ts’íib tu’ux 
ku xak’altik u tsayil yaan ichil le áak’abo’ yéetel le xch’úupalilo’:

83	 Uti’al ku páajtal a wilik jach tu beel, ku béeytal a xook u wáal ju’un 35 ti’ le novelao’.



U KI’ICHKELEM T’AAN TSIKBAL

112

El ritual tiene como marco la noche, el tiempo femenino, sinónimo del 
interior de la tierra, imagen de la muerte, pero a la vez el lugar de las 
eternas gestaciones; por ello las jóvenes, al penetrar al espacio de las 
tinieblas y del frío, mueren ritualmente y participan del mundo de las 
sombras, el del conocimiento, el del saber84 (2007, p. 48).

Le ojéelila’ ku ch’a’ik ti’ u ya’ab kúuchil le náayo’, ku páajtal u 
ketik ti’ le ba’ax ku yúuchul ichil kaajo’, bixil u néenkuba’ob wáaj 
u chíikbesikuba’ob u yóol máak yéetel bix u ch’a’ik junp’éelil le oo-
chelo’obo’ utia’al u wíinikunsik jujuntúul máako’ob anako’ob ich 
kaaj uti’al ka utsil k’amikuba’ob tukáakalo’ob. U xbeejil ku ch’a’ik 
xÁak’ab yéetel le xch’úupalo’, ku tsa’ik ti’ ka u ka’ans ti’ ya’ab kaam-
balilo’ob wáaj tsool xikino’ob ichil ch’a’aben t’aano’ob uti’al u páajtal 
u na’atik le xch’úupalo’ tumen ku páajtal u yilik yéetel éejentik ti’ 
u ba’apachil yaan tu k’aabo’ob. Te’ jaats ts’íiba’, kin t’anik yóok’lal 
u yits’aat jets’ tuukul wáaj metáforas conceptuales tia’an tu tuukulil 
tu yóok’lal le ba’ache’obo’ wey u lu’umil mayab (beey u yúuchul tu 
tsikbalil fábulas le táanxel wíiniko’obo’). Ka’aj ts’o’ok u yu’ubmaj 
yéetel u yilmaj tuláakal u bixil u chíikbesajil máako’ob tu ye’esaj 
ti’ xÁak’ab, kex leti’ ma’ tu na’atik ka’achi’, ku páajtal u éejentik tu 
yóok’ol kaab, beey u yila’al te’ ts’íiba’:

Le táan in wu’uyik le u tsikbal le ko’olelo’ táan kukulankil in chan 
puksi’ik’al bey ta’aytal u jook’ol tin wíinkilale’, ka jo’op’ túun in wilik 

84	 “Le ti’ibil óolal yaan beey u k’áalil le áak’abo’, u k’iinil xch’úupalil, ku ketik yéetel u ts’u lu’um, 

u yoochel kíimil, ba’ale’ xan u kúuchil u yo’omáankil mina’an u xúul; le béetike’ le xlóobaya-

no’obo’, le ka’aj oknajo’ob tu táam le éek’joch’e’eno’ yéetel le ke’elilo’, sak u kíimilo’ob ichil le 

ti’ibil óolalo’ ka’aj u taakpajalo’ob tu éek’joch’e’en yóok’ol kaab, u kúuchil ojéelil yéetel na’at” 

(tin sutaj ich maaya t’aan). 



JAMES ASSIR SARAO CAUICH

113

bey ich náaye’ le ko’olelo’ juntúul xnuk am, tu le’aj ten u k’aane’ ma’ 
tu yo’olal u yutsil u yóoli’, tu yo’olal yaan ba’ax u k’áat u najmalt tin 
wo’olal (Carrillo, 2011, p. 108).

Kex wáaj in ts’íibt jach k’abéet u yajal uti’al u éejenta’al u yut-
sil le náayo’ uti’al u yantal u ka’ap’éel ajal, te’ ts’íiba’ ti’ junp’éel 
wayak’, le ojéelila’ ku páajtal u yúuchul ya’ab u téeno’ob. Tu tsayil 
yéetel u xak’al xook, ku páajtal u éejenta’al le xch’úupalo’ ku ch’a’ik 
u na’at (láayli’ le ka’aj ts’o’ok u yúuchul kaambalo’) le ka’aj u yilmaj 
u yóok’otilo’ob u jaajil yuumo’: “Jach jaaj bejla’ ku taal in na’atik le 
k’iimbesaj je’elo’ tumeen tu chan paalil máake’ chéen etas ku bin 
cha’an máak, le kéen tajak u tuukul máake’ leti’ túun kéen u na’atej” 
(2011, p. 122) (tin tuch’ubtaj).

Tu beejile’, kex xLool ma’ tu tsikbal wáaj páaklam t’aan yéetel 
u yuum, leti’ ku beetik u meyajil aj beej (lelo’ ku ye’esa’al tu ts’ook 
le ts’íibo’) yéetel u tso’olol u túulis meyaj le wayak’o’ tio’ol u jit’a’an 
suumil t’aan yaan le novelao’, yaan in we’esik beora’. Te’ jaats ts’íi-
ba’, xLool ts’o’ok u na’atmaj ka’ach (yanchaj u páajtalil uti’al na’at) 
ba’ax u k’áat u ya’alal U yóok’otil “pu’ujuy” tumen xÁak’ab tu ts’áaj 
ti’ u nu’ukul uti’al u suut t’anik u nayk’alak bisaj t’aan le wayak’o’. 
U yuum xLool beyxan ku ya’alik le óok’otilo’ob ku ka’ana’al tio’ol le 
wayak’o’obo’, le ka’aj u t’anik wáa ba’ax ti’ u yéet óok’oto’ob: 

“—Paale’ex k’a’abéet a cha’ike’ex u bin a mejen tuukule’ex tak je’el 
buka’aj u náachil k’a’abéet u bine’ ka u ch’a’aj jump’éel u tuukulil túum-
ben k’aay yéetel túumben óok’ot utia’al yóok’ol kaabe’, le óok’ot je’ela’ 
k’a’abéet u ye’esik yaabilaj, u k’a’abéetkúunsik u miatsilil ayik’alil 
yóok’ol kaab yéetel k’a’abéet u ka’ansik ti’ kaaj jump’éel ba’al” (2011, 
p. 136).



U KI’ICHKELEM T’AAN TSIKBAL

114

Kex wáa u ts’íi yóol mina’an u tsayil ichil le wayak’o’ yéetel le 
óok’otilo’, jaaj beey u yila’al u sak xíimbalil ichil wayak’ yéetel u t’aa-
no’ob “u bin a mejen tuukule’ex”. Lela’ xan ku ye’esik ichil u meyajil 
u ta’absil u tsikbal máak ich kaaj beta’ab men Bernardo Caamal 
Itzá, te’ tu’ux ku ka’a xikin: “mix le miis k’a’ana’an u p’áatal yáanal 
le a k’aano’ tumen bix u chuk a piixan” (Ma’ chéen ka weeneko’oni’, 
WEB). Le je’ela’ u k’áat u ya’alik to’on u pixan le máako’ ku páajtal u 
náachtal ti’ u wíinklil ichil junp’éel xíimbal wayak’ ku yila’al beey 
tu jaajil, ba’ale’ ku yúuchul ichil náayo’ob.

Tu ts’ookole’, xLool ku ts’áaj k’ajóoltbil ti’ u yuum junp’éel óok’otil 
u wayak’maj ka’ach tu chichanile’, le ka’aj u tsikbat ti’ u yuum, leti’ 
u k’ajóoltik ka’aj núuk ti’ u k’ajóolmaj xan tumen le ku ye’esmaj ti’ 
tumen tumen u na’, le máax xan u wayak’naj le óok’otilo’. Tu yéetele’ 
lete’ bisaj t’aanil, le u yuum xLool ku ya’alik ti’ u na’ ku k’aabatik 
Flor del Cielo Chablé (le xch’úupalo’ u k’ajóoltmaj beey xÁak’ab). 
Beey in wa’almaj le nayk’alak bisaj t’aano’ (ichil náayo’ob, óok’oto’ob 
yéetel k’aayo’ob) ma’ tu suut t’anik ti’ junp’éel jets’ tuukul tumen u 
ch’a’ na’atik wáaj tuukultik beey waya’as. 

Chen ba’ale’, tumen le xch’úupalil xLool yéetel u jaajal yuumo’ob tu 
xíinxíimbalmajo’ob ichil le yóok’ol kaaba’ yéetel u yóok’ol kaab le naa-
yo’obo’, le óolale’ kaambalnajo’ob u túulis k’aalil wayak’ ka’aj tu chíikpa-
jal beey junp’éel kaambalil ku máansa’al te’ k’iino’obo’ (wale’ u páajtal 
u yantal junp’éel páaklam t’aan-suut t’aan ichil le wayak’o’obo’). Le 
béetike’ kin we’esik te’ex u tsoola’an tse’ekil tsikbal ku ch’a’jo’oltik yéetel 
u ye’esajil u kaambalil u meyajil wayak’o’ob le óoxtúulo’obo’ (yuum, 
xÁak’ab yéetel xLool), tumen xLool ku xíimbal tu yíiknal xÁak’ab (le 
máax láayli’ tia’an beey u x beej), tu náayo’ob u máajan láak’alo’ob tak 
u kaxtiko’ob u jaajil yuum, le máax u k’ajóoltik ti’ xÁak’ab ka’aj u ts’áaj 
ti’ u k’ajóoltbil u kaxtmaj ti’ tio’ol ya’ab ja’abo’ob ich náayo’ob.



JAMES ASSIR SARAO CAUICH

115

Le ts’íibo’ ku naats’al ti’ u xúul, le ka’aj xLool ku k’áatab ti’ u 
yuum tumen u na’ ma’ tu súut ich náayo’ob (xÁak’ab Ku jáawsik 
u xíimbal ti’ xLool, tumen leti’ ts’o’ok u ch’íijil ba’ale’ u na’ ma’ tu 
nojochtali’):

—Tene’ mantats’ kin náaytik a na’o’ paal. —Bix túun a náaytik. —Kin 
wilike’ béeyli’ u xch’úupalile’, leti’e’ ma’ tu ya’abtal u ja’abilo’ob yantal 
ti’. —Ba’ax túun ku ya’alik, tene’ ts’o’ok u yúuchtal ma’ in wili’, tumeen 
ten xane’ kin náaytik. —In wojel paal, ba’ale’ ma’ ten a ka’a ilej, tumeen 
ka’alikil ta chukaj u ja’abil leti’ ka jkíime’ ma’ tu yutstal a wilik. —Ba’ax 
túun o’olal. —Jaytéen a wilmaj juntúul na’tsil xlóok’bayan ti’ juntúul 
paal asab nojochil u ja’abil ti’ (2011, p. 160).

Le t’aano’oba’, ku tuch’ubtiko’ob u paybe’enil u chóolpajal na’at 
ku máansik ichil náayo’ob, le ba’ax ku ya’alik, wáaj yaan juntúuli’ 
jach chichan u ja’abil asab le máax yu’ubik t’aano’ ma’ tu páajtal u 
tsool xikin ti’, tumen chen ku páajtal u xíimbal ti’ beey u’ulab (le 
je’ela’ u jaajil meyaj xíimbal ich kaaj). 

Wáa jayp’éel u biilal u meyajtik u k’i’itbesajil t’aano’ob wáaj u 
ch’a’il na’at ichil wayak’, ku kaxta’al ichil u na’atbe’entsil u biilal u 
na’atik le kaambalilo’ ichil u suuk kuxtal ich maaya kaajo’ob. Tu 
táanil le je’elo’, Bárbara Rogoff (1993) ku tuch’ubtiko’on ichil le mejen 
kaajo’oba’ ku yantal u náachil tsikbal (“distancia conversacional”) 
ichil paalalo’ob yéetel xiibo’ob wáaj ko’olelo’ob tu’ux u pa’ata’al le 
kaambalilo’ ku yúuchul tu páakatil yéetel iicho’ob ma’ yéetel tsool 
t’aani’. Lela’ ku ts’o’okol ichil u suukil kúuchilo’ob tu jo’ol meyaj u 
meyajil k’áax wáaj meyaj ich naaj, te’ tu’ux le meejen paalalo’ ma’ 
tu t’aaniko’ob ya’abi’, chen u kaniko’ob meyaj (le máako’obo’ ma’ 



U KI’ICHKELEM T’AAN TSIKBAL

116

tu pa’atiko’ob le paalalo’obo’ u yantal u na’at tia’al tsikbal wáaj u 
yanyan k’áatik ba’alo’ob)85.

U páakatil u xak’al xook Hilario Chi (2011) ku cha’aik to’on na’atik 
ts’éets’ek u súutukilo’ob tu ts’áaj t’aanilo’ob ichil u suuk u biilal u 
beetik ich kaaj, jach k’ajóolta’ab tumen le maaya kaajo’. U ya’abi-
le’ ku tak’chajal ti’ u páakatil u ch’a’ na’atik tio’ol u yóol máake’ u 
chíikulal yaan te’ ba’alo’obo’ uti’al u yutskuntik u meyajil kaambal 
jejeláas u nu’ukul na’at. Ichil junp’éel k’áatchi’ tu beetaj tio’ol u 
xak’al xook, tu chan kaajil Naranjal Poniente, leti’ u ch’a’ik u tuukul 
wáaj u páakatil le je’ela’ tu yóok’lal u kaambalil yéetel u yojéelil ku 
ch’a’aiko’ob yéetel je’ebix u yu’uba’al le ba’alo’obo’: 

P’íil a wich, je’e a xikin, péeksaj k’aab bey u ya’ikten úuchil in maama 
tun ka’ansken te chuuyo’, le ken u ya’ato’on ka ak p’íil ak icho’one’ u 
k’aat u ya’ale’ ka ak jach ustil k-ilto’on ba’ax ku beetik yéetel ka p’aa-
tak tak poolo’on ma’ chen ka ak ili’, je’elo’ je’e a xíkino’ tun ya’iktecn 
beyo’ ka a jach ch’enxikint ba’axej ku ya’ako’ tumen ma’ un ka’a a’ik a 
wu’uyej, beytun ken ts’o’okoke’ jach k’aja’an u ya’ikten, “péeksaj k’ab, 
wa ma’e mix ba’a u bíilaj le ba’a ts’a wiko’ yéetele ta wu’uyo’”, le beyo’ 
tun ya’ikteche’ ka a chuyej nook’o’ (2011, p. 58-59). (Le ts’íiba’ tu sutaj 
ich káastlan t’aan tumen Chi Canul beey u ya’ala’ab ti’ ich maaya t’aan).

U yáax t’aano’ob ku t’aanik yo’olal u t’aanil “p’íil” ku t’anik yo’olal 
u ka’a xikin ti’ tse’ek uti’al kaambal yéetel páakat ka’aj u beetik u 
ma’alobil tu chun u kaambalil u meyajil ka u ka’ansik ti’. Tu yo’olale’, 
Rogof f (1993) ku ya’alik le kaambalilo’ ichil le máasewal kaajo’obo’, 

85	 Le je’ela’ ku tsayik tu chunil le tsikbalo’, u wáal ju’un 24, le ka’aj xLool ku ya’alik u yuumo’ob 

ku jach u kuchiko’ob u k’aabo’ob tu yéetel, ka’aj ikil u pa’atiko’ob tuláakal u beet leti’ ikil u 

pa’atiko’ob xan uláak’ u chambaal. 



117

JAMES ASSIR SARAO CAUICH

tio’olal le mejen paalalo’obo’, ku chóolpajal u meyajil u kaambalil 
yéetel páakat, tumen u ts’áaj ojéelil ku ka’ansik le nojoch máako’obo’, 
suuk u beetik chen juntéene’, le béetik le paalo’, tu chichanil, séeb 
u na’atik yaan u p’íil ich tumen jach k’a’ananil.

Tu yóok’lal le na’ato’obo’ tia’an beey u yu’ubiko’ob ichil le wa-
yak’o’, xÁak’ab ku beetik “metáforas” beta’ano’ob yéetel u péeksil 
t’aan “ajal” yéetel u t’aano’ob “ts’o’omel” yéetel “pixan” (beey u páajtal 
u yajal le jets’ tuukulo’oba’), uti’al u tuch’ubtik yaan u k’amik tio’ol 
u beelil xikino’ob, tumen ku ya’alik: “ajes a tuukul utia’al a na’atik 
le áak’ab t’aano’ob kin cha’ik a wu’uyiko’”. Ku ya’alik kéet ich maaya 
u yu’ubal yéetel xikin wáaj yéetel u yoot’el máak, le óolal jach chíi-
kbesikubáaj u ch’a’ na’atik le wayak’o’ chen yéetel u yu’ubilkuntaj 
máak. Tu xúule’, Escandell (2007) ku t’anik tu yóok’lal u k’abéetil le 
aj k’aam t’aano’ uti’al u kóochkunsik u chóola’an tsoolil k’eexel ku 
t’anik ti’: “en estos procesos de selección y expansión los hablantes 
hacen intervenir no sólo el conocimiento lingüístico sino también 
otros conocimientos de carácter extralingüístico que tienen que 
ver con el modo en que los participantes han interiorizado la si-
tuación comunicativa”86 (2007, p. 49). Tu yéetele’, yaan junp’éel 
kóom xak’al xook ti’ u nu’ukul yéetel u meyajilo’ob u ch’a’ na’atilo’ob 
yéetel tuukulo’ob te’ wayak’o’obo’ tu páakatil le maaya kaajo’obo’. 

86	 “Te’ meyajil yéeyajo’ yéetel kóochkuntajil t’aan le aj t’aano’obo’ ku taasiko’ob ma’ chen u yo-

jéelil yo’osal lingüística, yaan xan u láak’ u yojéelilo’ob ma’ ku síijilo’ob ichil t’aano’ob yaan u 

yila’al yéetel u bixil u k’amiko’ob u ba’apachil yéetel bix u síijil le t’aano’ ichil le máako’obo’” 

(tin sutaj ich maaya t’aan).





119

U XÚUL KA’A JAATS TS’ÍIB

Tu chun le kóom xak’al xooka’, kin ts’áaj t’aan u tsoolil u meyajil 
ku t’anik tu yóok’lal u wíinkilal lingüística uti’al u páajtal u náats’al 
ti’ jejeláas ki’ichkelem ts’íibo’ob tu yáax t’aan ku ts’íibtik tio’ob. Tu 
yáax jaats ku beetik u mola’ay tsoolil t’aan u jets’ tuukulo’ob wayak’ 
yéetel náay ku núukik ti’ u paaklam t’aan ich kaaj beey u meyajil 
náay ka u ts’áaik na’at ti’ jujuntúul máako’ob, tu junalo’ob wáaj 
much’ukbalo’ob, tuláakal le je’elo’ ku yáantik ti’ le kaajalo’ yéetel 
u patik u biilal u kuxtal le máako’ yéetel le kaajo’. Lelo’ ku beeta’al 
uti’al u séen náats’al ti’ u tuukul yéetel ojéelilo’ob le kaajo’obo’, uti’al 
u yáantik to’on yéetel le ba’ax ku ts’áaj k’ajóoltbil tumen Halliday 
(1979) tu ts’íibil tu yóok’lal u na’atik le wíinklil tsool t’aano’obo’ 
tu ba’apachil ka’aj tun u náats’al ti’ u yóol tuukul le ts’íibo’ yéetel 
ya’abach tsikbe’enil tu ch’a’abe’enile’.

Te’ beeja’, le ka’aj séen tuukul tu ka’a jaats le ba’alo’obo’ ku béeykun-
siko’ob tu k’iintsilil paalil yéetel u paach k’iinil le kaambalilo’, ku páajtal 
k na’atik u biilal u tsayikuba’ob le t’aano’ yéetel le kaambalilo’ tu óox 
jaats ba’apachil, beey u chúukiko’ob u jets’ t’aano’ob uti’al uláak’ jaats ku 
taal te’ tu’ux ku beetik junp’éel kóom xak’al xook u meyajtik u mola’ayil 
le yáax jaatso’obo’ yéetel u chúuka’ano’ob yéetel u xak’altik u wíiklilal 
le ts’íibo’ yéetel le ba’ax u k’áat u ya’alik tu péeksil u miatsil u kuxtal 



U KI’ICHKELEM T’AAN TSIKBAL

120

maaya kaaj. Lela’ uti’al u chichankunsik u jáalil le xak’al xooka’ beey 
u meenta’al tu páakatil táanxelil sak wíiniko’ob, tu yéetele’ u ch’a’aik 
u jóoch u ch’a’ na’atil jach náats’ ti’ u maaya miatsil.

Le óolale’, u chíinpolil le ts’íiba’ tia’an ichil u táabsil wáaj u nuut-
sil le jejeláas ojéelilo’ob, ku chunpajal yéetel u xook arqueología (tu 
yóok’lal u meyajil úuchben ts’íib ich maaya, k’ajóola’an ich káastlan 
t’aan je’ex epigrafía maya) tak u k’uuchul tu xookil ki’ichkelem ts’íib. 
Tumene’, ka’aj k tuukultik u xéexet’al u maaya its’aatil paat, yaan 
yila’al yéetel u na’at máak yéetel u mola’ayil ki’ichkelem ts’íibo’ob, 
le ka’ap’éel kúuchul xookilo’obo’ (wale’ tu jujunp’íit u máalal) ma’ 
tu yantal u yutsil chóola’an meyajil uti’al le maaya kaajo’, tumen 
chen súuk u xooko’ol u xúul u yoochelo’ob le t’aano’obo’.

Tu ka’ajaats le ts’íiba’, ku toch’kubáaj u ts’áaj ojéeltbil tu yáanal u 
páakatil estructuralismo uti’al u xak’altik ma’ chen u chun tsikbal le 
yóok’ol kaaba’, tak u xalk’al xook ki’ichkelem ts’íibo’ob (le u tuuku-
lo’oba’ ts’o’ok u ye’esmaj tumen aj ts’íibo’ob beey Vladimir Propp). 
Ku na’atpajal tun, tu kúuchil u xook maaya ts’íib (ki’ichkelem ts’íib), 
u ye’esajilo’ob ku beeta’al bejla’ ku ch’a’jo’oltik u t’anik tu yóok’lal 
u chun tsikbal le maaya miatsilo’. Beey u ts’íibta’ale’ yéetel uláak’ 
t’aano’ob, u tsikbe’enil ku ts’áaik ti’ u k’ajla’ayilo’ yéetel ti’ úuch-
ben oochelo’ob le máaxo’obo’ ku ts’íibtik ich maaya bejlae’ (tak le 
máaxo’obo’ ku tsikbalo’ob ich maaya), ku páajtal u xak’al xook béey 
junp’éel túulis chúuka’an oochelo’ob tu t’aanilo’ob. 

U xuul jaats ku béeykunsikubáaj yéetel u xak’al xook le u meyajil 
paaklam t’aano’, leti’ u ch’a’ na’at u meyajil yaan le wayak’o’obo’ beey 
u máansaj t’aan (utia’al ku páajtal tsikbal ba’ax tu náaytaj le máako’) 
uti’al u beeta’al tse’ekil t’aano’ob ka u ma’alobkunsik u paaklam tsikbal 
ichil le máako’obo’ ku kaja’ano’ob te’ kaajo’. Ku páajtal a’alik u tsoolil 
k’eexel yaan ichil le wayak’o’ beyxan tia’an ichil u janjantsikbal máak 



JAMES ASSIR SARAO CAUICH

121

wáaj ichil u ch’a’ na’at t’aan, le béetik le ku kaniko’ob ichilo’ob, yaan 
u yila’al yéetel u much’ máak te’ tu’ux ku síijil le t’aano’. Ku páajtal 
a’alik xan jela’an, u paaklam t’aan ku bisikubáaj yéetel u meyajil 
wóolis t’aanil ojéelilo’ob tumen ku máansik tio’ob jejeláas láak’tsilo’ob 
kuxlaja’ano’ob yéetel bíin kuxlako’ob te’ úuchbeno’ tak u k’iinil kéen 
taako’ob tio’ol u tsoolil u paatil its’aat t’aan.

Ti’ uláak’ xak’al xooko’ob yaan tu yóok’lal maaya ts’íibil bejla’e’, 
ma’ ya’ab u séen tuukultik u ch’a’ajoltik wáaj u k’eexel u k’ajla’ayil 
u suukil kuxtal maaya kaaj. Le kóom xak’al xooka’ ku yáantik ti’ u 
kóochkunsik u xak’al xook uláak’ u xéexet’al ki’ichkelem ts’íib yaan 
le chóola’an tsikbalo’ob ich maaya. Te’ ts’íiba’, le ku ts’áaik ojéelt-
bilo’ yaan u yila’al yéetel u táakpajalil u juum t’aan beey junp’éel 
ba’al ku yáantik ti’ u na’atpajal ts’íibo’ob ich maaya. Beyxane’, ku 
k’u’ubul le xak’al xooka’ tu yóok’lal u jejeláas t’aano’ob ich maaya 
t’aan, ka’alikil u xokik úuchben áanalteo’ob yéetel túumben pik’il 
ju’unilo’ob (u ya’abile’ tu yóok’al u mola’ayil t’aan). Le ba’alo’oba’ ku 
beeta’al uti’al úuchak u suuktal u xak’al xook ti’ jejeláas áanalteo’ob 
yaan ich maaya kex wale’ úuchben ts’íibtiko’, ba’ale’ u mots t’aan ku 
sáaskuntik u na’at t’aano’ob bejlae’, wáaj yaan ichil pik’il ju’unilo’ob 
ku t’aniko’ob yóok’lal maaya miatsil, beey u ketik u xak’al xooko’ob 
yéetel u páakatil le máaxo’obo’ ku t’aniko’ob le ki’ichkelem t’aana’, 
ka’aj káaj u kaniko’ob tu chichanile’ tak bejlae’.

Uláak’ u tu’uxil u k’uuchul le xak’al xooka’, leti’ u biilal u t’aanil 
yaan ichil le tsikbalo’ ma’ láayli’ ku páajtal u máansik ti’ káast-
lan t’aan tumen ku síijil ichil junp’éel semiosfera k’aalab ti’ uláak’ 
ku xak’altik ti’. Ku chunpajal ti’ u jets’ tuukul ku p’áatal tu xak’al 
xook semántico, ka’aj u páajtal u ts’áaik to’on junp’éel jela’an ba’al 
suuta’an ichil uláak’ t’aan ma’ kéet ti’ u bisaj t’aan yaan le ts’íibilo’ 
tu yáax t’aanil.





123

U XUUL MUCH’ TUUKUL 

Yéetel le ts’áaj t’aan ts’aka’an te wáal ju’uno’oba’, tu jáan tsolaj ti’ 
uti’al u kóomkunsa’al u bixil u tse’ekil tsikbal, lete’ yaan jejeláas u 
biilal u t’a’anal sáansamal. Le ba’alo’oba’ jela’an tu xak’altaj Rodrigo 
Petatillo Chan (2017), le máax tu ts’íibtaj tu yóok’lal “géneros dis-
cursivos” yéetel bix u t’a’analo’ob ichil u kaajil Kopchen, Q. Roo. 
Leti’ ku yéeyik u biilal u tsikbal ich kaaj jela’an bix u béeytal u 
ts’íibtik Hilario Chi Canul (2011) tumen leti’ ku t’anik yo’olal “u biilal 
u t’a’anal” ichil u kaajil Naranjal Poniente. Kex le ka’atulo’obo’ ku 
ma’alob tsooliko’ob u meyajil tsikbal (je’ex junp’éel género discursivo 
wáaj je’ex bix u t’a’ana’al ich maaya), le xak’al xooko’obo’ ma’ chen 
u séen tuukultiko’ob tu ba’apach u ki’ichkelemkunsajil le tsikbalo’. 
Tumen bejlae’ ma’ chen u juum t’aan ku yu’ubal, beyxan ku ts’íibta’al 
tu yóok’lal u yits’aatil, ka u yantal u paatil, ka u k’abéetkunsik u 
nu’ukulil ki’ichkelem ts’íib kex le ba’ax u k’áat u ya’al ku naats’al ti’ 
le ba’ax ma’ ucha’an tu jaajil. Le ba’ax ku k’áaxt’anta’al ich kaaj beey 
wáaj u síijil te’ jaaj ba’alo’ (beey k na’atekba’on bejlae’) ku cha’aik u 
sayabpajal u biilal u tse’ekil t’aano’ob, ka’alikil u juum t’aan máak 
ku beeykunsik u k’a’ama’al tumen ma’alob u yu’ubpajal (tu chuun 
tuukul pragmático) wáaj u je’elbesik u t’anil jujuntúul máako’ob ku 
t’aaniko’ob maaya t’aan. 



U KI’ICHKELEM T’AAN TSIKBAL

124

Ichil u chunil tsikbal yaan u xak’alta’al u xa’aybesajil ku yúuchul 
ti’ bejlae’: ku ts’íibtal yéetel ku t’a’anal. Le ka’ap’éel ba’alo’obo’ ku 
k’abéetkunsiko’ob u yits’aatil. Tumen ma’ ya’ab máako’ob yaan u 
na’at uti’al u ma’alob t’anik wáaj bix u ya’alal ma’ tu ki’ki’ t’aano’ob 
yéetel. Ti’ uláak’ kúuchil, yaan máax u yojéel u yéeyik wáa ba’ax 
t’aano’ob jach ku tak’chajal yéetel u ts’íibil tsikbal le ts’íibo’ táanil 
u yojéel bix u tso’olol u túulis tse’ekil t’aan. Beyxan ku páajtal u 
xak’alta’al ba’ax ku yúuchul yéetel u jóok’ol t’aan, tu’ux u sijnáalil 
juum ku yu’ubal ichil le jáan tsikbalo’, beey u k’aabatik ti’ u nu’ukulil 
prosódicos wáaj u nivel primario (u yáax tsoolil tuukul). 

Uláak’ ba’al yaan yila’al yéetel le t’aano’oba’, leti’e’ u tuukulil 
“correlatos”. Junp’éel ba’al ich k’áastlan t’aan u k’áat u ya’alal yaan 
úuchben tsikbal tu paach u chóola’an tsikbal bejlae’. Le je’ela’ yaan 
ya’abach u chíikulal beey u yúuchul yéetel u wóolisil t’aan u tsikbalil 
Feliciano Sánchez Chan u k’aaba’ U yixi’im chan xnuuk ku ch’a’ik u 
tsool k’aalil ti’ Popol Vuh. Uláak’ e’esajil ku kaxta’al tu tsikbalilo’ob 
Hilaria Máas Collí, ka u móol jejeláas úuchben tsikbalo’ob ka’aj u 
ketik uti’al u sayabpajal yéetel le kwento’obo’ yaan u occidental miat-
sil tu ki’ichkelem ts’íibo’ob. Le correlatos tia’ano’ob ichil u sistemas 
literarios (u mola’ayil ts’íibo’ob ti’ le maaya miatsilo’), tuláakalo’ob 
yaan u chíikulal ku k’expajalo’ob ichilo’ob. Ku páajtal ilik junp’éel 
tsikbal ku t’anik yo’osal junp’éel waya’as beey u beetaj j yuum Jáas 
wáaj u noj ts’íibil ku beetik Isaac Carrillo Can yéetel u tsikbalil U 
yóok’otilo’ob áak’ab, láayli ku t’aanik yóok’lal u páajtalil le waya’aso’, 
ba’ale’ ichil wayak’o’ob.  

Aktáan le je’elo’oba’ yaan u ya’ala’al le tsikbalo’obo’ ku xa’ay-
besikuba’ob xan ichil ts’íibo’ob “narrativos” yéetel “literarios”, le 
ka’ap’éelo’obo’ yaan xéexet’al ku ketiko’ob tu báatanbao’ob. Ba’ale’, 
le ba’ax ku náachtal le yáaxo’ ti’ le ka’ap’éelo’, le je’elo’ u t’a’anal ikil u 



JAMES ASSIR SARAO CAUICH

125

yúuchul le ba’alo’obo’ ka’aj u beeta’al yéetel u juum t’aan aj tsikbal. 
Wáaj ma’ beyo’, xan ku ts’íibta’al tu yóok’ol ba’ax ku yúuchul, chen 
ba’ale’ ku tso’olol u wíinklilal ts’íib uti’al u máansa’al ti’ u chowakil 
ts’íib. Le je’elo’ ku ya’alik to’on yáax u tuukulta’al u túulis t’aano’ob 
ch’a’abe’en tu súutukil u káajbal u ts’íibil junp’éel chowak ts’íib 
je’ex le novelao’ wáaj le chowak cuentoo’. U ya’abile’, u tsikbalo’ob 
le maaya kaajo’ yaan u bisaj t’aan wáaj junp’éel ka’ansajil uti’al le 
kaajo’. Le te’ bisaj t’aanilo’ ku páajtal u na’atpajal beey tse’ek t’aan, 
tsool xikin wáaj k’eeyaj t’aan tumen u k’áat u k’exik u p’iisil ma’alob 
kuxtal wáaj u bisbail máako’ob ku much’ukbalo’ob. Yaan máaxo’ob 
u k’ajóoltiko’ob ti’ beey tojbe’enile’, junp’éel ba’al yaan u chíimpol-
ta’al yéetel yaan u béeykunsa’al uti’al u tsikikuba’ob le máako’obo’. 

Beey tune’, kin wilik k’a’ana’an u tuch’ubta’al junp’éel ts’áaj t’aan 
ti’ u tuukul sak beej, jach k’ajóola’an ich maaya kaaj. Tumen óoli’ 
tuláakal noj tsikbalo’ob, ku yáantik ti’ jujuntúul máako’ob uti’al u 
bisikuba’ob ma’alob yéetel u láak’alo’ob wáaj yéetel u yéet kaajalo’ob. 
Uláak’ ba’al ya’ab u t’a’anal ich kaaj, le maaya t’aano’ yaan u tsayil 
ichil t’aano’ob (beey u meyajtiko’ob isotopías). Le béetike’, u t’aanil 
“beej” ku páajtal u na’atk’ajal je’ela’an ichil jejeláas kúuchilo’ob wáaj 
súutukilo’ob. Le mejen t’aan “u beejil wíinik” u k’áat u ya’al bix 
anik u kuxtal máak, ba’ax yaan tu paach k’iinil. Le ka’aj u k’áata’al 
—bix a beel, beyxan ku k’áata’al yo’osal leti’e’ “beej”. Yaan máax 
u núukik ti’ yéetel —tu beel. Le je’ela’ u k’áat u ya’alik “ma’alob”. 
Beey ku yila’ale’, ku k’abéetkunsa’al u t’a’anal yo’olal beej wáaj beel. 
Uláak’ ba’al ku yúuchul le káan u nupikyba’ob ka’atúul máak uti’al 
u k’amik u nikte’ob, le je’ela’ xan ku k’aabatik ts’o’okol beel. Je’ex u 
yila’ale’, tu ka’atéen u ch’aik u jets’ t’aan beel.

Le ba’ala’ k’eexnaj ka’aj máan le ja’abo’obo’. Úuch ka’ache’, tu 
k’iintsil ja’ab u t’a’ana’al ka’ach ich cholano maaya wáaj clásico maaya 



U KI’ICHKELEM T’AAN TSIKBAL

126

t’aan, tu beeykunsaj junp’éel mejen t’aan, beey je’echi’ t’aan, suuk-
chaj u ya’alal le ka’aj juntúul máak ku kíimil ku ya’alal ka’ach “och bi” 
(oochel 5), le je’ela’ ku ya’alal bejlae’ —ich maaya t’aan— beey “j ok 
beej”. Le je’ela’ xan ku ch’achi’ta’al tu áanalte’ U yóok’otilo’ob áak’ab, 
tumen waach ku k’aabatik ka’ach ti’ xLool. Tumen le máako’obo’ 
kaja’ano’ob te’elo’ ma’ u k’ajóoltiko’ob tu’ux taal le xch’úupalo’ wáaj 
bix u kuxtal ka’ache’. Le óolal ma’ tu éejentiko’ob u yu’ul tu kaajal 
ka’aj xíinxíimbaltik chen beyo’. Le je’elo’ yaan u ch’a’paachtik u beel 
u jets’ t’aan tsíikbe’enil ti’an ichil le kaajo’. 

Le béetike’, ku ya’alal le sak beejo’ u yoochel ku chíikbesik beey 
unaj u yúuchul junp’éel kaxanil tu kuxtal máak ichil le kaajo’. Beey 
junp’éel sáask’alen beej beey sáaskab, beey suukchaj u búut’ul 
ka’ach úuchij uti’al u jo’olintik u beejil aj xíimbal máak. U xak’al 
xook Markus Eberl (2001) ku ye’esik to’on le beejo’oba’ suukchaj u 
ts’a’abal tu beejo’ob áayk’al máako’ob wáaj nojochilo’ob, wáaj uti’al 
ti’ibil óolal wáaj uti’al u ko’onol ba’alo’ob. Ba’ale’ ya’ab máako’ob 
xíimbalnajo’ob te’ beejo’, tumen jach meyajnajo’ob uti’al u yantal 
tak bejlae’. Ma’ unaj u tu’ubsa’al u chíinpolil yaan u tsoolil kili’ich 
yóok’ol kaab ku tasik xan le beejo’oba’, le béetike’ ku na’atpajal u 
ch’a’ na’atil u sak beej bejlae’ ku k’aas ketik ti’ le úuchbe’enilo’. Yaan 
oochelo’ob beey u wáal ju’un 65b tu Códice Dresde (Oochel 4) tu’ux 
ku chíikpajal Chahk ku xíimbal tu yóok’ol junp’éel beej ka’alikil u 
kuchik u yo’och k’uba’an ti’ tumen le máako’obo’. U yoochel le u 
yooko’obo’ ku k’a’ajsik ti’ u silabograma “bi” u k’áat u ya’alale’ beej. 

Ku tsikbata’ale’ yaan ka’ap’éel beej: junp’éel no’oja’an wáaj kóoch 
yéetel uláak’ jach nu’ut’. Ma’ chen ichil tsikbalo’ob tak tu jaajil ku 
yojéeta’al le yáaxilo’ jach utsil, le ka’ap’éelilo’ beey k’aasil ba’al. Tu 
chunil u jaats ts’íib “U k’aayilo’ob áak’ab” ti’ u ts’íibil U yóok’otilo’ob 
áak’ab (2011) ku ya’ala’al: “le bej kin bisik ka’acho’ no’oja’an, utsil 



JAMES ASSIR SARAO CAUICH

127

kóoch ma’ yáam beji’, noj bej ku bisik k chan kaaj tak tu’ux yaan le 
noj kaaj méek’tantiko’” (Carrillo, 2011, p. 72). U t’aanil noj ku ts’íibtik 
uti’al u nojochkunsikubáaj junp’éel ba’al wáaj uti’al u ts’áaik u tsikil 
ti’ (noj kaaj, noj beej yéetel u láak’o’ob). Te’elo’ ku na’atapajal beey 
utsil ba’al le noj beejo’ tumen ya’ab ku páajtal u xíimbaltiko’ob yéetel 
xan jach k’ajóolta’ab tumen tuláakal máako’ob. Junp’éel noj ba’al tu 
yóok’lal le noj beejo’ ku kanáantik ti’ le máaxo’ob ku máano’ob te’elo’.

Oochel 4. Ch’a’ab ti’ u yúuchben áanalte’il Dresde, u wáalal ju’un 6587. Reproducción con 
permiso de SLUB Dresden / Digitale Sammlungen / Mscr.Dresd.R.310 (Codex Dresdensis).

Ti’ uláak’ tséel ti’an u tsikbalil “Jma’ oka’ yete chaak” (1992) tu’ux 
ku páajtal u xo’okol le je’ela’: “Ka’atun bisa’abi, bin pache nojoch 
maako’, bino’obu ch’a’obe chan beej, bey yoole’ tu beel u kool bi-
no’ob beyo’; chen ka’ tyilo’ob u tseilo’ob ti’ junp’e chan xt’uul beeje’ 
ma’ sanchaj kaj k’ucho’obi” (Terán y Rasmussen, 1992, p. 73). Wáaj 

87	 Tu ts’íikil ku yila’al le Yuum Cháako’ ku xíimbal tu yóok’ol junp’éel beej; tu no’ojile’ ku yila’al 

junjaats ts’íib ti’an tu yóok’ol leti’ ku ya’alik: Le yuum cháako’ tia’an tu yóok’ol le beejo’ ku 

tasik le utsilo’ le chúuchul waajo’ u siibal. U xookil tu betaj Eberl, Markus (2001, tin sutaj ich 

maaya t’aan).



U KI’ICHKELEM T’AAN TSIKBAL

128

k ch’a’ajo’oltik le xookilo’ kéen k na’at tuláakal le ba’ax ku yúuchul 
tio’ob takti’ tu ch’a’ajo’ob le t’uul beejo’ ma’ utsil ba’ali’ (le je’ela’ 
suuk u chíikbesik junp’éel noja’an súutukil ichil le tsikbalo’). Ti’ le 
chan beejo’ xan ku k’abatik yaam beej ka’aj ku ya’alik to’on jujun-
much’ máak ku páajtal u máansik istikyaj te’elo’. Uláak’ ba’al ku 
na’atk’ajale’, leti’e’ beej ma’ jach k’ajóola’an tumen ku ya’ambesik 
ichil uláak’ob ich k’áax wáaj ich kaaj. Le béetike’ chen ch’a’abil ka u 
na’atpajal u chíinpolil yaanchaj le sak beejo’ ka’ach úucho’, tumen 
u kóochil yéetel jach k’ajóola’an tumen le máako’obo’, leti’ u aj beej, 
wáaj yaan máaxo’ob ku paajtal u satchajako’ob.

Ti’ uláak’ kúuchil ti’an u t’aan sak. Le t’aana’ ku páajtal u yila’al 
xan te’ úuchben maaya ts’íib yéetel u meyajil u túusik wáaj u k’exik 
u yóol t’aan wáaj beey u t’aanil sujuyil. Lela’ ku ye’esik ti’ u ts’íibil 
u mots t’aan úuchbe’en maaya t’aan SAK kex u k’áat u ya’al u boonil 
sak, xan ku meyajtik beyo’: k’a’ay u sak ik’al (ichil maaya t’aan ku 
na’atpajal beey sa’at u sak ik’al). Le mejen t’aana’ suuk u t’a’anal 
ka’ach ka’aj u kíimil juntúul máak (Oochel 5). 

Le je’elo’ ku na’atpajal xan beey junp’éel cognado, tumen tak 
bejla’e’ yaan mejen t’aano’ob jach kéet u t’a’anal: sak kimen le máako’ 
(juntúul máak ma’aili’ u kíimil) wáa jóok’es u sak óol le wakaxo’ (wáaj 
ka a jóok’es u soorot’ le ba’alcheo’). Ku yila’al bix chíika’an u t’anil 
sak óol ti’ u maaya t’aan bejlae’ yéetel u t’aanil sak ikil ti’ le úuchben 
cholano maaya t’aan, tu’ux u k’áat u ya’al u pixanil juntúul máak 
wáaj u waya’as je’elmáakalmáak beta’ab yéetel iik’. Tio’ol tuláakal le 
ba’alo’oba’, ku páajtal yila’al u muuk’il t’aan sak beej, tumen ts’o’ok 
u máan tu yóok’ol ya’abach ja’abo’ob tak bejlae’ tumen kex wáaj 
u tuch’ubta’al junp’éel kúuchil jach k’ajóola’an (u beejil saskab), 
ku k’aabatik uti’al u séen tuukul tio’olal u múul tsikbe’enil yéetel 



JAMES ASSIR SARAO CAUICH

129

tojbe’enil le maaya kaajo’obo’ ku kaláantiko’ob uti’al ma’ u sa’atal 
u yúuchben t’aan yéetel u máasewalil kuxtal.

Oochel 5. Boonilo’ob beeta’ab tumen Schele, u xookil 472 yéetel 45088. Fotos cortesía de 
Ancient Americas at LACMA (ancientamericas.org).

U jets’tuukul “mnemotecnia” (bix u ma’alobkunsik u k’a’aj-
sajil juntúul máak) tu jáawal u meyatik tu kúuchil u xak’altik le 
ki’ichkelem ts’íibo’obo’ (le je’ela’ yo’osal le tsikbalo’obo’). Lela’ yaan 
u jaajil, tumen súuk u chíinpolta’al u tojol le woojo’obo’ je’túun le 
ba’ax úuchik tu báak’paachil le tsikbalo’. Beyxan le tsikbalo’obo’ 
ku yokolo’ob yéetel u ch’a’ na’atil xan suuk u p’áatik paachil u aj 
k’aam t’aan. Ti’ uláak’ tséel, tu kúuchil u xak’alil suut t’aan yéetel 
ch’a’ na’at, yaan jejeláas noj tuukul je’ex le ku ya’alik Wandruzka 
(1972) ka’aj tu ts’áaik k’ajóoltbil u denominateur commun (junp’éel 
t’aan séeb u na’atpajal ichil je’ebaxak t’aanile’), ka’aj tu ts’áaik u 
na’atik ku páajtal u paaklam na’atikuba’ob máako’ob ka’aj tsikbalo’ob 
wáaj ka’aj ts’íibtiko’ob ichil ka’ap’éel t’aan. Tumen, kex tu lu’umil 
Yukalpéeten tia’ano’on káastlan t’aan yéetel maaya t’aan, ichil le 
maayae’ yaan ya’ab máako’ob jach u yojéelo’ob yaan jejeláas u modo 

88	 Te’ boonilo’oba’ ku ye’esa’al u jaats oochel ti’ u Templo XVIII tu’ux u ts’íibta’al i k’a’aay (tu 

ts’íikil) “ka’aj sa’at…” yéetel (tu no’ojil) ‘ochb’ij beey “ok te’ beejo’”.



U KI’ICHKELEM T’AAN TSIKBAL

130

u t’a’anal ich maaya (báak’pachta’an ichil u méek’ta’an kaajo’ob) 
tak u yantal mejen t’aano’ob jach ku náachtal ti’ u ketlamil yéetel 
uláak’ máako’ob xan ku t’aaniko’ob maaya. Hilario Chi Canul (2011) 
tu ts’áaj to’on junp’éel ka’axikin tu ya’alaj ti’ juntúul káajnalil tu 
kaajil Naranjal Poniente, tu yo’osal u t’aanil je’ebix u t’aaniko’ob le 
nukuch máako’obo’: “gran anciano yo no sé nada, no ve que no pude 
contestar ni un poquito de lo que él me dijo, no puedo contestar la 
plática de los grandes ancianos, no lo entiendo, … Tengo miedo”89 
(Chi, 2011, p. 120).

Je’ebix k ilik, u ch’a’ na’atil yaan yila’al yéetel u kéetlamil se-
mántica yéetel lexical le aj k’aam t’aano’ ka’aj tu bisiko’ob jejeláas 
u talamilo’ob. Chen ba’axe’, tu xúule’, le aj k’aam t’aano’ tu nuts’ik 
(“reduce”) le ts’áaj t’aano’obo’ (je’ex u ts’áaik k’ajóoltbil Joaquín 
Garrido [1991]) ka’aj tu molik tu k’a’asajil wáaj ichil u na’atil yaan tu 
yóok’lal le yóok’ol kaaba’. Le je’ela’ ku yúuchul ya’ab u máalal ichil 
le tsikbalo’, ka’a u jóok’ol t’aan ka’a u k’amik le aj k’aam t’aano’obo’, 
u ts’ook u biilal le tsikbalo’: u tsikbe’enil paaklam t’aan. 

Ka’aj tuukulnak le k’aala’ab p’isa’an je’ebix junp’éel t’alk’u’, tu-
men ku páajtal u na’atk’ajal je’ex le tak’ino’ ka u ta’aka’al, u léech 
ku ts’áaik le ba’alcheo’obo’ wáaj je’ebix u tuus ka’aj tu ts’áaik ti’ le 
áalak’ob (kaax, úulum, yéetel uláak’ ch’íich’ob) utia’al u ye’elanki-
lo’ob. Le béetike’, le aj ts’íibo’ wáaj le aj tsikbalo’ u yojéel u tsikbalil 
yaan u páajtalil uti’al u yoksik ichil u yóol kaaj, le óolal ku yéeyik 
u tsoolil yéetel le t’aano’ob ku bisiko’. Ku káajbal yéetel junp’éel 
t’alk’u’ ka’aj tu ch’a’ na’atik bix u péeksik u k’aab, u yich wáaj u chi’ 
le máax ku yu’ubik ti’ leti’ (kex wale’ u páajtal u yúuchul k’áat chi’ob, 

89	 “Nojoch máak, teene’ ma’ in wojéel mixba’ali’, ma’ ta wilik ma’ tu páajtal in núukik, mix 

junp’íit ti’ le ba’ax leti’ tu ya’alaj ten, ma’ tu páajtal in núukik ti’ u tsikbal le nojoch máako’obo’, 

ma’ tin na’atik,… sajaken” ” (tin sutaj ich maaya t’aan).



JAMES ASSIR SARAO CAUICH

131

p’aaso’ob, yéetel uláak’ t’aano’ob wáaj péeksilo’ob), tu yéetelo’ob ku 
káajsik u “molik” ya’ab tuukulo’ob yéetel t’aano’ob tak kóojok tu 
xúul (tumen u ts’o’okol u yóol tsikbal xan). Tumen tuláakal le je’elo’ 
ku yúuchul jach séeb, tu kúuchil tsikbal, ku na’atk’ajal jach istikyaj 
u kaxtik u káajbalil yéetel u xúulil jujunp’éel tsikbalo’ob, tumen 
chéen ichil junp’éel tsikbal ku páajtal u yantal jejeláas “microrre-
latos” (mejen tsikbalo’ob ku tsayentsay), tuláakalo’ob tu yóok’lal 
jejeláas tuukulo’ob.

Junp’éel ba’al ku ye’esik le ba’ax táant in wa’aliko’, ku tsolik 
Laureano Ramírez tu áanalte’ Manual de traducción Chino / Caste-
llano (2004), tu yóok’lal u wíinklil yéetel u tsaybil tuukul le ts’íibo’. 
Te’elo’ ku ye’esik yaan ka’ap’éel u biilal u tsaya’al le ts’íibo’obo’ tu 
ts’u: le referenciao’ yéetel le conexióno’ (tuch’ubta’an way yéetel 
tsaaynaja’an tuukul). U yáaxe’, ku xa’aybesik ichil le t’aano’obo’ 
ku ts’áaik u bisaj t’aan “ti’ u paach le ts’íibo’” (anáfora), “ti’ u táanil 
le ts’íibo’” (catáfora) yéetel “ti’ u paachilil” (deixis). Tu ts’ookole’, 
u tsoolil “conexión” wáaj tsayil, xan ku xa’aybesik ichil le conjun-
cióno’, disyunción, condición real, hipotética, contraste, yéetel xan u 
tsayilo’ob metadiscursivos, metatextuales wáaj organizadores textuales 
(u tsoolil ts’íibo’ob).

Te’ beejo’, le tsikbalo’ ku yúuchul tu kaajil maayao’ob yaan xan 
u t’aano’ob ku tsoliko’ob le ts’íibo’, chen ba’axe’ mina’an u wíinklil 
jach p’isa’an, tumen le tsikbalo’ ma’ chen ku ts’íibtik tu yóok’ol ju’un. 
Uti’al in we’esik lelo’, bíin in ka’aj t’anik yo’olal u tsikbalil “Waya’as, 
chen waya’as” tsikbalta’ab tumen Jacinto Tun Castro (2023). Te’ 
kóom tsikbalo’ ku t’aniko’on, takti’ u yáax jaats, u ye’esajil ka’atúul 
“máako’ob” chen ba’ale’ ku t’anik bey bin juntúulil (“yaan juntúul 
máak”) ka’aj tu ts’áaik xan junp’éel e’esajil bix yanil u wíinklil, te’ 
tu’ux juntúul tia’an “wa’alakbal” yéetel le uláak’o’ tia’an “kulukbal”.



U KI’ICHKELEM T’AAN TSIKBAL

132

Le ka’atúul ba’aba’alo’, ma’ wíiniko’ob tu jaajil, letio’ob wayas-
ba’alo’ob. Le túun beetike’, ku na’atpajal je’ex tuch’ubta’an t’aano’ob 
(anáforas, le ku táabsik ti’ u paach le ts’íibo’) ka’a tu cha’ik to’on k 
na’atik le túulis tuukulo’, chen ichil le yáax jaatso’. Beyxan ku ts’áaik 
t’aano’ob beey catáfora tu yóok’lal le ba’ax kun úuchuk tu táanil le 
ts’íibo’, tumen ka’aj ts’o’ok u yilik le yáax chíika’an (waya’asbal), 
le jaats máako’ ku yiliko’ ku ts’íit áalkab (tumen ja’as u yóolo’ob) 
ka’aj ts’o’ok u máan u súutukil (te’ uláak’ k’iin wáaj áak’ab) tu’ux u 
kaxtiko’ob uláak’ chíika’an waya’as, ku ya’aliko’ob: “bin t betaj tu 
ka’aten”. Wáaj k na’atik u deixis yaan u sajbe’entsil juumo’ob ti’ u 
yok’ol (“neeeen”) tu chúumuk áak’ab wáaj u júum u k’oop tu yóok’ol 
junp’éel joolnaj (k’oj, k’oj) tu tsíitsil te’ áak’abo’, manak’ u taal u 
yúuchul u sajbe’entsil, tumen le tsikbalo’obo’ ku yokolo’ob ichil le 
ja’asaj óolo’obo’ tumen ku kaxtiko’ob ts’áaik sajakil ti’ uláak’ máak 
ka’aj tsikbalnako’ob.

Uláak’ u biilal u tso’olol le tsikbalo’ yaan yila’al yéetel u ts’íibil 
“literario”, tumen le meyaj ts’íibo’ ku béeykunsik yéetel u nuuts 
t’aan ku paatik u yoochelo’ob, u juumo’ob, u kéet t’aan, yéetel uláak’ 
ba’alo’ob. Tu jaajil, le ba’alo’oba’ xan ku yúuchul ti’ ichil uláak’ t’aa-
no’ob, chen ba’ale’, le je’elo’oba’, ku yéeya’al uti’al u ki’ichkelemkun-
sik u bixil u t’aan le ts’íibo’. Le je’ela’ ku tuch’ubtik ti’ u jats’utsil le 
tsikbalo’ ku k’abéetkunsik uláak’ t’aano’ob yaan máaxo’ob ma’ tu 
yiliko’ob jach paybe’eni’, ba’ale’ ka ts’a’abak u k’aaba’ le meyajila’ ich 
káastlan t’aan je’ex “formas estéticas”. Te’ nu’ukul t’aano’obo’ ti’an 
le ki’ki’ t’aanilo’, náaysaj óol t’aan, suuk t’aano’ob, báaxal t’aano’ob 
yéetel u tsoolil u paat its’aat, Tumen ku chíikbesik le maaya t’aano’ 
xan ku loolankil le ka’aj u séen tuukul táanil u ts’íibtik wáaj táanil u 
t’a’anal uti’al ki’imakkunsik u yóol máako’obe’ wáaj uti’al u ts’áaik 
k’ajóoltbil junp’éel tuukul.



JAMES ASSIR SARAO CAUICH

133

Jach naats’ tu xúul, ku kaxta’al tu beel ba’ax ku yúuchul yéetel 
u chóola’an tuukul ku yúuchul ti’ u meyajta’al kool yéetel paach 
paak’áal, tumen le ka’ap’éelilo’ ku chíikbesiko’ob u táabil kuxtal 
yéetel u toj óolal le maaya máako’obo’. Ma’ chen leti’, tumen xan u 
yoochelo’ob u meyajta’al kool, láayli’ táan u láak’intik ti’ kolnáa-
lo’ob kex wale’ mina’an u ts’íib wáaj ma’ tu páajtal xook wáaj ts’íib 
ich maaya. 

Ts’o’ok in we’esmaj u k’a’ananil yaan le úuchben maaya ts’íibo’ 
uti’al le máasewalo’obo’, te’ tu’ux ku yila’al u jejeláas e’esajilo’ob ti’ le 
tsikbalo’ tu yóok’lal le koolo’. Ba’ale’ beyxan ku ya’ambesik u tuukul u 
chóowakil u k’ajla’ayil yéetel u yúuchben tsikbal le maayao’obo’ tak le 
k’iino’oba’. Ku páajtal a’alik beey u tsoolil paak’áalo’ob yaan ich kool, 
yaan u náalil, u k’úumil, u bu’ulil yéetel uláak’ ba’alo’ob u yantal mix 
u yéemelkunsiko’ob u k’a’ananil tuláakal le paak’áalo’obo’; beyxan 
ku yúuchul yéetel tsikbal, tumen ku páajtal u kóochkunsik je’ebix 
u k’áatal le aj tsikbalo’. Leti’ ma’ tu k’abéetkunsik u jats’utskintik 
chen junxéet’ wáaj junjaats le ts’íibo’, túulis le ts’íibo’ ku yi’ijtal uti’al 
ka’aj páatak u ki’ jóochtal tumen le aj ts’íibo’. Beey u k’eexikubáaj 
wáaj u sayabtal u tse’ekil t’aan yaan ichil le tsikbalo’obo’.

Beeyxane’ yaan aj tsikbalo’ob k’abéet u séen tuukulo’ob táanil ka 
jóok’ok u t’aan, tumen le ba’ax ku tsikbalnako’ob, yéetel u muk’ya-
jtiko’ob, yaan u máansa’al ti’ ju’uno’ob yéetel maaya woojo’ob. Kex 
tuláakal u muk’yajil ku bisik le je’ela’, yaan máax ku p’éektiko’ob 
u noj tuukulil yéetel u chóola’an tsikbal, wale’ tumen ma’ u xo’okol 
ich maaya t’aan, ba’ale’ jach u k’abéetalo’ob uti’al u muk’ankunsik 
u xak’al xook ich maaya t’aan, tak le ba’ax yaan yila’al yéetel maaya 
ts’íib wáaj tu yóok’lal u xak’al xook u yits’aatil t’aan maaya. Ya’ab 
meyaj ts’íibo’ob mina’an u suut t’aan ich káastlan t’aan (beey u yúu-
chul yéetel Bukin te nok’a ts’íibta’ab tumen Jorge Echeverría) yéetel 



U KI’ICHKELEM T’AAN TSIKBAL

134

uláak’ob mina’an u suut t’aan ku ch’a’abal ichil u na’at u jats’utsil 
le maaya t’aano’ tu yóok’lal u k’aabatik noj ba’alo’ob yo’olal miatsil 
wáaj noj tuukulo’ob (beey ku yúuchul  ichil káastlan t’aan wáaj 
uláak’ t’aano’ob).

Tu yéetele’, ku yila’al ma’ uts tu k’amiko’ob (mix uláak’ ba’alo’ob 
ku tuukultika’al beey aj táanxelilo’ob) u meyajil its’aatil ts’íibta’ab 
tumen le ix ts’íibo’ob yéetel aj ts’íibo’ bejla’e’, kex le je’ela’ ku ketik u 
k’óok’lemáak ma’ tu cha’aik u ch’iko’ob le i’inajo’, beey u léekil pool 
le máax ma’ u k’áat u na’atik junp’éel k’uben t’aan ts’íibta’an ichil 
uláak’ t’aan. Beey u yúuchul yéetel le koolo’, tumen u k’abéetkunsik 
u tsool k’iin uti’al u p’isik u péeksilil k’iin, cháak, uuj, iik’al yéetel 
múuyalo’obo’. Tuláakal ba’al yaan u k’iinil wáaj u k’iintsilil, yaan 
u k’iinil yéeyaj, u k’iinil k’olk’áax, tóok, paak’áal, páak yéetel jóoch 
wáaj ma’ tu beetik chen junp’éelile’ láaj bíin satchajak. 

Bakáan yaan u k’iinil u meyajil ix ts’íib yéetel aj ts’íib, yáaxe’ 
u k’abéeta’al ka u múul k’a’asaj ichil u kaajal wáaj yaan correlatos 
wáaj uláak’ chíikulal ku yáantik ti’ ichil u yits’aatil meyaj. Ka’aj 
ts’ookole’, ku taal u meyajil bon ts’íib, ku béeykunsik wáaj u éejen-
tik wáaj u múul tuukul yaan u túulis tsoolil le tsikbalo’; ts’ookole’ 
ku yéeya’al le payebe’en t’aano’ob ya’ab u muuk’; wáaj ma’e’, wáaj 
yaan junp’éel tsool xikin wáaj junp’éel k’uben t’aan tu paach, beey 
tun u yutskintik u xuul meyaj. Tuláakal le nu’ukulil ts’íibo’obo’ 
ku páajtal u tsayiko’ob yéetel óoli’ tuláakal le tsikbalo’obo’ wáaj 
yéetel le tsola’an chowak ts’íibo’obo’ yaan bejlae’, uti’al u na’atpajal 
máakalmáak u tsayikubáaj yéetel le ts’íibo’ yéetel máakalmáal ku 
tsayikubáaj yéetel le a’ala’an t’aano’, beey u yúuchul yéetel le k’áa-
xo’ ka’aj páajtal u tukultik beey tookoy lu’um, júubche’, che’ kool, 
sak’ab kool yéetel uláak’o’ob. 



JAMES ASSIR SARAO CAUICH

135

U k’ajóola’an jaatsilo’ob le tsikbalo’ ma’ ku yila’al beey chen 
junp’éel, tumen u biilal bix u tsikbalta’al ku k’exik ti’ jejeláas kúu-
chilo’ob (bix u t’a’anal ichil junp’éel chan kaaj wáaj ichil junp’éel 
noj lu’um, wáaj bix u t’a’anal ichil jejeláas máako’ob). Chen ba’ale’, 
beey junp’éel ba’al ku síijil ichil junp’éel miatsil, ich maaya t’aan 
ku suuktal u tuukultik óoli’ je’elba’alake’ yaan u p’iisil. Le tsikbalo’ 
láayli’ ku xa’aybesikubáaj ichil u jáan tsikbalo’ob ma’ je’ex le tsikbalo’ 
láayli’ ku tukulta’alo’ob utia’al ka ts’íibnako’ob tu pik’il ju’uno’ob. Le 
béetik, u jáan tsikbalil suuk u k’abéetkunsik uti’al u núukik le k’áat 
chi’obo’ ku beetik ti’ tu yóok’lal junp’éel ba’al. Tumen ku táanaltik 
chen jujunp’éel tuukul k’áat chi’.  Le ka’aj ma’ tu páajtal u chúukik 
u na’at junp’éel tuukul, ku k’aabatik ti’ le paaklam t’aano’ “jojont-
sikbal”, tumen chen u núuka’al ti’ wáa jayp’éel junp’íit ba’alo’ob. U 
túulis u páakatil le tsikbalo’obo’, sijnáalil yaan u yits’aatil yéetel 
ku k’abéetkunsik u alab óolal yéetel u paaklam tsikbal beyxan u 
báak’paachil yaan ti’ junp’éel kúuchil (yaan k’iino’ob ku toch’kubáaj 
tumen u nojil junp’éel kúuchil. 

Ti’ uláak’ kúuchil, ku páajtal u ts’íibtik le tsikbalo’, yaan u jaat-
silo’ob jach tukulta’an ichil junp’éel tsool ts’íib. U yáax jaats suuk u 
ye’esik ti’ le jo’ol máako’ob yaan u chíikpajalo’ob ya’ab u téen ichil le 
tsikbalo’. Uti’al u jaajtal le ba’ax ku báak’pachmilo’ kex chíika’an ti’, 
suuk u ye’esik ma’alob súutukilo’ob tu kuxlajo’ob le jo’ol máako’obo’  
wáaj u jaaj k’a’asajil kuxtal ku ketik ti’ u sak beejil le maaya kaajo’. 
Ka’ ts’o’okole’ ku páajtal u tsóolik u talamilo’ob, u paybe’enilo’ob 
wáaj u báak’pachil tu’ux kajakbalo’ob le jo’ol máako’obo’. Beeyo’, le 
jaatsilo’oba’ ku páajtal u k’expajalo’ob wáaj tumen u chowakil wáaj 
tumen u kóomil ts’íib. Wáaj ku chowaktal le ts’íibo’, ku páajtal u 
ye’esik u éenredoso’ob wáaj u chan talamil yaan ichilo’ob. Le je’ela’ 
uti’al u talamtal wáaj ka u ts’áaik u chi’ichnakil, u wach’il u suum 



U KI’ICHKELEM T’AAN TSIKBAL

136

talamilo’ob (uti’al u xo’okol tu yóok’lal, yaan u yila’al u tsikbalil 
“Atantzil Tu Conah U Keken” jóok’sa’ab ti’ Tzicbaloob Ich Maya Than 
ts’íibta’ab tumen Alejandra Kim Bolles). Wáaj jach kóom le ts’íibo’, 
chen ku xu’upul yéetel u wach’il u suum talamilo’ob, tumen téek 
u ts’o’okol, yaan wale’ junp’éel p’a’as, ku taaktal u che’ej wáaj u 
ki’imaktal u yóol jo’ol máako’ob. Tuláakal le je’elo’ u k’áat u ye’es 
junp’éel jaajil tuukul, tak ku páajtal u kaxta’al ya’ab tsikbalilo’ob ku 
ts’o’okolo’ob yéetel u ye’esajil le je’elo’: le ka’aj máanen tu jeel k’iine’… 
Ma’ suuk u yantal tsikbalo’ob ku ts’o’okolo’ob yéetel talamo’ob. 
Wáaj beyo’, suuk u yúuchul ichil ja’asaj óolalo’ob, tumen u k’áat 
u k’i’itbes u chíinpolil u xíimbal ich kaaj wáaj ich k’áax, uti’al ma’ 
úuchuk to’on mix junp’éel talami’.

U jela’anil le tsikbalilo’oba’ tia’an ichil le t’aano’obo’ ku yáambesik 
u chíikulalo’ob jach no’oja’antak, beey le tsikbe’enilo’, tojbe’enil, pay-
be’enil yéetel uláak’ob. Le tsikbe’enilo’ ti’an ichil u tsikbalil le nojoch 
máako’obo’. Le je’ela’ léeyli’ ku tsikbalta’al uti’al u ka’ansik utsul ba’alo’ob 
ti’ máako’ob wáaj mejen paalal. Tu yóok’lal tojbe’enile’, leti’e’ ku ts’áaik 
uti’al u ka’a xikintik ti’ mejen paalal wáaj táankelemo’ob táan u náachtal 
ti’ u sak beejil u yuumo’ob wáaj tumen u k’áat u nupikuba’ob kajtal tu 
junalo’ob. Beyxane’ ku t’a’anal tio’ob uti’al ka kaambalnako’ob ba’ax 
k’asa’anil wáaj si’ipil k’abéet u jechiko’ob ich kaaj. Tu xule’, tia’an le 
tumuto’obo’. Le je’elo’ ku yúuchul le ka’aj u k’áat u ka’ansik ti’ mejeno’ob 
wáaj uláak’ máako’ob tu yóok’lal jets’ tuukulo’ob yaan u yojéelo’ob 
táanil u yúuchul junp’éel talam. Yaan tsikbalo’ob ku ye’esiko’ob yéetel 
u tsoolil ba’ax le tomoj chi’obo’. Le je’elo’oba’ taasa’ab tumen le k’ak’as-
ba’alo’ wáaj k’ak’as iik’ob uti’al u ye’esikto’on ba’ax bíin úuchuk to’on 
wáaj ma’ k k’áat ilik ba’ax chíikulalo’ob yaan tu báak’paachil le kaajo’. 
Junp’éel pik’il ju’un beey u ye’esik ku k’aabatik Creencias y supersticiones 
del Mayab ts’íibta’ab tumen Venancio Narváez.  



JAMES ASSIR SARAO CAUICH

137

Beey ku páajtal ilik tak waye’, yaan chíikulalo’ob ichil le noj 
tsool t’aano’obo’ (sistema lingüístico) ku chíikbesiko’ob te’ tsikbalo’. 
Le je’elo’obo’ ku jatsiko’ob yéetel ku tsoliko’ob u ts’áaj t’aan le ts’íibo’ 
(isotopías), ka u ye’esik to’on wáaj yaan xéexet’ ts’íibo’ob ku nupik u 
jejeláas tuukulo’ob tu yóok’lal junp’éel ba’al; wáaj úuchak u yantal 
junp’éel u biilal u t’aan, ti’ le máax ku t’anik maaya, ka u chíikpa-
jal tumen ma’ k’abéet u ts’íibt le ba’ax ku tuukultiki’. Tuláakal le 
xéexet’ ts’íibo’ob ku beetiko’ob u p’iisil uti’al u xo’okol buka’aj u 
ki’ichkelem t’aan tsikbal. Tumen takti’ u chunpajal u tuukultik 
junp’éel wíinklilal uti’al u mo’olol u yutsil tuukulo’ob le máako’obo’ 
tu beelil sak beej, beey u jaajtal ka u pat u tsoolil le tsikbalo’ uti’al ka 
k’a’ajak ma’alob kex u máan le ja’abo’obo’ wáaj ka k’e’exek u yóolo’ob 
le máako’obo’ tumen beey u k’áato’ob uláak’ob (je’ex ku páajtal 
u tuukultiko’ob le nukuch máak tu yóok’lal le táankelemo’obo’). 
Le óolale’, ich maaya t’aan yaan t’aano’ob ku p’isiko’ob u nonojil 
le ba’alo’obo’. Te’ beeja’, ku chíikpajal u t’aan ki’ichkelemil, beey 
junp’éel p’iisil tuukulta’an takti’ ka’ach úuche’ uti’al u muk’yajtik 
ka u máan le k’iino’obo’ (tumen láayli’ yaan u k’eexel tu yo’olal). 
Tuláakal le ku ts’íibta’al te’ ts’íiba’ ku ye’esik u jaajil junp’éel ba’al 
beyi’istako’ ku yúuchul ichil k t’aan.

Tuláakal le tsikbalo’obo’ k’abéet u k’i’itbesik u tse’ekil yéetel u 
páakatil le aj t’aano’, ku éejentik u yóol le máako’, le beetike’ to’one’ 
chen k páajtal ilik wáaj u’uyik le t’aano’obo’ beey jaaj. Tumen beey 
u káajbal k okol tu beejil sak beej, ka’aj u k’eex k óol tu yóok’lal bix 
unaj u kuxtal maaya kaaje’: yéetel u tsikbe’enil ti’ nojoch máako’ob 
yéetel k’áax wáaj ba’alche’ob; yéetel u tojbe’enil u múul kuxtal ichi-
lo’on; yéetel u tumut le jets’ tuukulo’ob ku cha’ik to’on k xak’al xok 
u sijnáalil máak takti’ junp’éel ki’ichkelem ts’íib, kex ma’ t ilik mix 
t u’uyik le’ yóok’ol kaaba’.





139

U mola’ayil ts’íibo’ob

abán, b. (1982). U tzikbalil yum santísima cruz tun u chumukil yok’ol kab: patro-
nil u kajal Xocen, historia de la santísima cruz tun Centro del Mundo, patrono 
del pueblo de Xocén. sep-Dirección General de Culturas Populares.

Academia de la Lengua Maya de Yucatán (2007). Diccionario maya popular: 
maya-español; español-maya.

alcántara, j. (2001). Oralidad, literalidad y tradición: aspectos de una 
configuración de la cultura. En La tradición hoy en día: Primer Foro In-
terdisciplinar de Oralidad, Tradición y Culturas Populares y Urbanas (pp. 
115-127). Universidad Iberoamericana.

álvarez, c. (1984). Diccionario etnolingüístico del idioma maya yucateco co-
lonial. unam.

andrade, m., y Máas, H. (1990). Cuentos mayas yucatecos. Universidad 
Autónoma de Yucatán.

arzápalo, r. (2007). El ritual de los bacabes. unam/Universidad Autónoma 
de Yucatán/Ayuntamiento de Mérida.

bajtín, m. (1999). Estética de la creación verbal. Siglo XXI Editores.
barrera vázquez, a. (coord.). (1980). Diccionario Maya cordemex. Edicio-

nes cordemex.
bartolomé, m., y Mabel, A. (1981). La resistencia maya: relaciones interétnicas 

en el oriente de la península de Yucatán. inah/sep.
bartolomé, m. (2001). El derecho a la autonomía de los mayas macehualob. 

Alteridades, 11(21), 97-110.
bastarrachea, j. r., Yah Peach, E., y Briceño Chel, F. (1992). Diccionario 

básico maya-español. Maldonado Editores.
beristáin, h. (2010). Diccionario de retórica y poética. Editorial Porrúa.
bobes naves, m. del c. (1989). La semiología. Editorial Síntesis.



U KI’ICHKELEM T’AAN TSIKBAL

140

boccara, m. (1983). ¿Es la zona maicera de Yucatán una región? Revista 
de Geografía Agrícola, 5(6), 134-138.

bourdin, g. (2014). Las emociones entre los mayas: el léxico de las emociones 
en el maya yucateco. unam.

briceño, f. (2002). Lengua e identidad entre los mayas de la península 
de Yucatán. En Los investigadores de la cultura maya (pp. 370-379). Uni-
versidad Autónoma de Campeche.

caamal, b. (2021, 10 de agosto). Ma’ chéen ka weeneko’oni’ (no solo es dor-
mir). Veinteveinte Yucatán. https://www.veinteveinteyucatan.
com/2021/08/10/ma-cheen-ka-weenekooni-no-solo-es-dormir/

caamal, b. (2021, 15 de agosto). Wenel yéetel wayak’o’ib (entre el dormir y 
conocer otros paisajes de la vida). Veinteveinte Yucatán. https://www.
veinteveinteyucatan.com/2021/08/15/wenel-yeetel-kwayakoob-entre-
el-dormir-y-el-conocer-otros-pasajes-de-la-vida/

carreter, l. (1987). Pragmática de la comunicación literaria. Arco Libros.
carrillo, i. (2011). Danzas de la noche. U yóok’oltilo’ob áak’ab. Conaculta.
chi canul, h. (2011). La vitalidad del maaya t’aan: Estudio etnográfico de la 

comunicación intergeneracional de los mayas de Naranjal Poniente. Plural 
Editores.

christenson, a. (2012). Popol Vuh (A. Christenson, trad.). Consejo Nacional 
para la Cultura y las Artes/Fondo de Cultura Económica.

cuevas, b. (2008). El uso del paralelismo mayor entre los textos de autores 
mayas peninsulares de México [inédito].

de dios, p. (2004). El discurso de la Cruz Parlante: una mirada literaria al 
poder de la palabra. Universidad Autónoma de Yucatán-Facultad de 
Ciencias Antropológicas.

de la garza, m. (1983). Relaciones histórico-geográficas de la gobernación de 
Yucatán. unam.



JAMES ASSIR SARAO CAUICH

141

Diccionario bilingüe maya-español (1998). Instituto Nacional para la Edu-
cación de los Adultos.

dzib may, a. (1999). Breve reseña del pueblo de Xocén: El Centro del Mundo. 
Instituto de Cultura de Yucatán/pacmyc.

eberl, m. (2001). Procesiones, peregrinos y porteadores: las calzadas 
ceremoniales. En N. Grube (ed.), Los mayas: una civilización milenaria 
(pp. 232-233). Könemann Verlagsgesellschaf t mbH.

ek, e. (2011). Tixcacal Guardia: la dinámica del poder local en un espacio reli-
gioso. Universidad de Quintana Roo-División de Ciencias Sociales 
Económico Administrativas.

england, n. (1992). Autonomía de los idiomas mayas: historia e identidad. 
Editorial Cholsamaj.

escandell, m. v. (2017). La comunicación: lengua, cognición y sociedad. Edi-
ciones Akal.

fernández, f. (1984). Cultura y migración en Yucatán (Xocén y Cuzamá) [tesis 
de licenciatura]. Universidad de Yucatán.

garrido, j. (1991). El significado como proceso: connotación y referencia. 
En Elementos de análisis lingüístico (pp. 225-252). Fundamentos.

geertz, c. (1994). Conocimiento local: ensayos sobre la interpretación de las 
culturas. Paidós Ibérica.

gómez, j. (2009). Diccionario introductorio español-maya; maya-español. 
Universidad de Quintana Roo.

grube, n. (2011). La figura del gobernante entre los mayas. Arqueología 
Mexicana, 18(110), 24-29.

güémez, m. (2011). Diccionario del español yucateco. Universidad Autónoma 
de Yucatán/Plaza y Valdés.

halliday, m. a. k. (1979). El lenguaje como semiótica social: La interpretación 
social del lenguaje y del significado. Fondo de Cultura Económica.



U KI’ICHKELEM T’AAN TSIKBAL

142

jiménez, d. (2008). Los movimientos del ánimo (óol): Estudio sobre la concepción 
de las emociones entre los mayas de Felipe Carrillo Puerto, Quintana Roo. 
Universidad Autónoma de Yucatán.

lakoff, g. y Johnson, M. (2008). Metáforas de la vida cotidiana. Editorial 
Cátedra.

lepe lira, l. m. (2009). Lluvia y viento, puentes de sonido: Literatura indígena 
y crítica literaria. Consejo para la Literatura y las Artes de Nuevo León/
Universidad Autónoma de Nuevo León.

lepe lira, l. m. (2014). Oralidad y escritura: Experiencias desde la literatura 
indígena.

lizama, j. (coord.). (2013). Entre irse y quedarse: estructura agraria y migra-
ciones internas en la península de Yucatán. Letra Antigua.

lópez, a. y Velásquez, E. (2018). Un concepto de dios aplicable a la tradición 
maya. Arqueología Mexicana, 26(152), 20-27.

lotman, i. m. (1998). La semiosfera II. Ediciones Cátedra.
lotman, i. m. (1999). La semiosfera. Universidad de Lima.
lupo, a. (2013). El maíz en la cruz. Consejo Nacional para la Cultura y las 

Artes/Instituto Veracruzano de la Cultura/Gobierno del Estado de 
Veracruz.

martín, k. (2015). Los corpus lingüísticos al servicio de la semántica: su 
empleo en la delimitación. Scriptum Digital, 4, 165-185.

mircea, e. (1998). Lo sagrado y lo profano. Editorial Paidós.
montemayor, c. (1996). El cuento indígena de tradición oral: Notas sobre sus 

fuentes y clasificaciones. Ciesas/Instituto Oaxaqueño de las Culturas.
nájera, m. (2004, 10 de julio). Del mito al ritual. Revista Digital Univer-

sitaria, 5(6), 1-18.
nájera, m. (2007). Los cantares de Dzitbalché en la tradición religiosa mesoa-

mericana. unam.



JAMES ASSIR SARAO CAUICH

143

pantoja, j. (2014). Percepciones sobre la migración temporal en Xocén, Valladolid, 
Yucatán. Universidad Autónoma de Yucatán-fca.

pérez, s. (2004). Palabras de filósofos: oralidad, escritura y memoria en la 
filosofía antigua. Siglo XXI Editores.

petatillo, r. (2017). Los géneros discursivos en el maya yucateco: Una aproxi-
mación a través de datos colectados en Kopchén, Quintana Roo. Universidad 
Intercultural Maya de Quintana Roo.

pío pérez, j. (1877). Diccionario de la lengua maya. Imprenta Literaria de 
Juan F. Molina Solís.

ricoeur, p. (2001). El modelo del texto: La acción significativa considerada 
como un texto. En Del texto a la acción: Ensayos de hermenéutica II (pp. 
57-80). Fondo de Cultura Económica.

rivera, m. (ed.). (1985). Relación de las cosas de Yucatán. Información y 
Revistas.

rogoff, b. (1993). Aprendices del pensamiento: El desarrollo cognitivo en el 
contexto social. Paidós.

terán, s. y Rasmussen, C. H. (1992). Relatos del Centro del Mundo (vols. I-III). 
Gobierno del Estado de Yucatán/Secretaría de Educación/Instituto 
de Cultura de Yucatán.

terán, s., y Rasmussen, C. H. (2005). El pueblo en el Centro del Mundo. 
Ediciones uady.

terán, s., y Rasmussen, C. H. (2009). La milpa de los mayas: La agricultura 
de los mayas prehispánicos y actuales en el noreste de Yucatán. Universidad 
Autónoma de Yucatán/cephcis/Universidad de Oriente.

tun, j. (2023). Waya’as, chen wa’ayas / Es un aparecido, solamente una 
aparición. En J. Sarao (ed.), U k’a’asajil kaaj / La memoria del pueblo (pp. 
79-82). pacmyc/Secretaría de Cultura/Sedeculta.



U KI’ICHKELEM T’AAN TSIKBAL

144

tuz chi, l. (2009). Así es nuestro pensamiento: Cosmovisión e identidad en los 
rituales agrícolas de los mayas peninsulares. Universidad de Salamanca/
Instituto de Iberoamérica-Facultad de Ciencias Sociales.

tuz chi, l. (2015). Revelaciones sagradas: Profecía y verdad en el pen-
samiento maya peninsular. En U túumben k’aayilo’ob x-ya’axche’ / Los 
nuevos cantos de la ceiba (vol. II, pp. 235-249). Secretaría de la Cultura 
y las Artes del Estado de Yucatán/Consejo Nacional para la Cultura 
y las Artes.

uc be, p. (2016, noviembre-diciembre). Del término nakom. Revista Sinfín, 
20. http://www.revistasinfin.com/ensayos/del-termino-nakom/

van dijk, t. a. (1987). La pragmática de la comunicación literaria. En 
Pragmática de la comunicación literaria (pp. 171-194). Arco Libros.

van dijk, t. a. (1996). Estructuras y funciones del discurso: Una introducción 
interdisciplinaria a la lingüística del texto y a los estudios del discurso. Siglo 
XXI Editores.

vapnarsky, v. (2009). La migración en voces y tierras mayas: historias 
hacia la historia. En Diásporas, migraciones y exilios en el mundo maya 
(pp. 327-352). Sociedad Española de Estudios Mayas/Centro Peninsular 
en Humanidades y Ciencias Sociales/unam.

várguez, l. (1981). La milpa y los milperos del oriente de Yucatán. En 
La milpa entre los mayas de Yucatán (pp. 74-114). Universidad de Yuca-
tán-Departamento de Estudios sobre Cultura Regional.

velásquez, e. (2002). Una interpretación del monstruo cósmico maya. 
En P. Krieger (ed.), Arte y ciencia: xxiv Coloquio Internacional de Historia 
del Arte (pp. 419-457). Instituto de Investigaciones Estéticas/unam.

velásquez, e. (2013). Nuevas ideas en torno a los espíritus wahyis pintados 
en las vasijas mayas: hechicería, enfermedades y banquetes oníricos 
en el arte prehispánico. En Estética del mal: Conceptos y representaciones. 
xxxiii Coloquio Internacional de Historia del Arte (pp. 561-585). unam.



145

la estética narrativa  
del tsikbal





147

INTRODUCCIÓN

Los mayas antiguos escribían, con mayor frecuencia, sus ideas 
en un sistema de escritura llamado wooj (en maya yucateco). Esta 
habilidad era propia de cierto sector privilegiado que, en general, 
era llamado its’aat. Al llegar los invasores hispanos, despreciaron 
la escritura jeroglífica maya, pues no la entendían y temían que 
fuese vehículo de herejías entre los recientemente convertidos al 
cristianismo.

Durante varios siglos nuestros ancestros, como Chilam Kowoj 
o Jacinto Canek, promovieron el conocimiento que nos fue legado a 
través de la escritura maya. Todas estas acciones estaban encamina-
das a difundir e infundir entre los mayas el lenguaje del aprendizaje 
comunitario (llamado en maya sak beej) de nuestros abuelos, para 
que caminásemos con seguridad y provecho en nuestro andar.

Actualmente, se escuchan relatos acerca de cómo habitaron los 
ancestros estos territorios o también, por ejemplo, sobre cómo re-
surgirán, debajo de la tierra los mayas antiguos para pelear contra 
los colonizadores de hoy en día. Muchos de estos relatos nacen de la 
tierra de donde luchadores y luchadoras arrebataron estos territorios 
de manos del hombre blanco en la llamada Guerra de Castas (a la que 
muchos llaman “noj ba’atel”: la gran guerra).



148

LA ESTÉTICA NARRATIVA DEL TSIKBAL

Por este motivo, se puede ver que lo que entendemos como cono-
cimiento o arte, nos lo han querido arrebatar los “hombres blancos” 
inclusive en la actualidad. Cierto sentimiento de esperanza se origina 
en que pueda efectuarse el resurgir de nuestro pueblo. Que se abra 
la f lor de nuestro pensamiento y que nos enseñen la raíz que nos 
conecta a través de sus bifurcaciones.

Respecto a la escritura maya antigua, también existe evidencia 
de que era un oficio y un arte muy respetado ya que pocos podían 
ejecutarlo. Un caso notable, en el que un artista imprimió su propia 
rúbrica o nombre para distinguir sus obras artísticas, es el de Ah 
Maxam con su obra más referenciada el Vaso de los siete dioses que 
data del período Clásico (700 d.C.- 850 d.C.). Lejano, en tiempo y 
espacio, a este ejemplo, pero siempre destacando el papel del escriba/
escritor, se encuentra el Popol Vuh, previo a la declaración dinástica 
k’iche’ donde se señala que “las madres de la palabra y los padres de 
las palabras” fueron los tres Nim Ch’okoj (Grandes Mayordomos), 
entre los que Allen J. Christenson destaca a don Cristóbal Velasco, 
Nim Chocoh Cavec. 

La escritura maya cambió su sistema de escritura, en su dinámica 
productiva, durante la época colonial, aunque esto fue aprovechado 
por los pueblos mayas para replicar (en una escritura basada en el 
alfabeto latino) sus relaciones dinásticas como lo fueron el mismo 
Popol Vuh, el Memorial de Sololá, Historia y crónica de Chac-xulub-chen, 
entre otros; y escenificaciones como el Rabinal Achí; cantos en el maya 
yucateco como Los Cantares de Dzitbalché; e, inclusive, plegarias, como 
El Ritual de los Bacabes, de las que autores como Ramón Arzápalo Ma-
rín indican que su escritura se basó de la lectura de textos escritos 
en jeroglíficos (de donde surge la expresión “uoh ci bin u nuc than yal 
bin / La escritura habrá de darnos la respuesta, se dirá”).



149

JAMES ASSIR SARAO CAUICH

Así también, tenemos múltiples ejemplos de correlatos entre 
textos antiguos con coloniales y estos con las narrativas cotidianas. 
El que mejor se adecúa es el de los cinco soles o cinco creaciones de 
la Tierra, ya que este mito lo vemos tanto en vestigios arqueológicos 
emblemáticos como en el de La Piedra del Sol, hasta en el libro del 
Popol Vuh, inclusive en el Libro del Chilam Balam de Chumayel. En la 
actualidad, los abuelos mayas de las llamadas “Guardias”, afirman 
contener libros proféticos que señalan las destrucciones que ha te-
nido la tierra e incluso la que habrá de suceder (los ejemplos más 
nombrados son el libro de Tixcacal Guardia y el de Xocén —este 
último extraviado a la fecha).

Tanto a nivel narrativo como respecto al cuidado o recelo de las 
obras físicas, el pueblo maya ha demostrado especial aprecio a su 
producción textual y literaria. Respecto a su experiencia traducien-
do, documentando y haciendo trabajo de campo para su versión del 
Popol Vuh al español, Allen J. Christenson nos dice: “El pueblo maya 
es consciente del enorme valor de tales documentos, en grados ini-
maginables para nosotros, dado que nunca nos ha sido negado el 
derecho de leer y escribir”.

Lo antedicho nos habla del respeto y la fuerza que transmiten 
estos relatos. Ya que, pese a que no sean mayoría las personas que 
sepan leer y escribir en lengua maya, siempre se actualizará nuestro 
idioma (maya) en la voz de los mayahablantes.

Actualmente, se escribe en maya en diversos géneros discursivos. 
Pero hay uno cuyo formato escrito no es muy investigado: este se 
llama tsikbal. Mientras en español se estudia la estructura del cuento 
o novela, en maya se conversa qué mensaje podría ser trascendental 
para ser escrito y que perdure en la posteridad. Estos textos no ne-
cesariamente tienen una estructura similar a la del cuento o novela 



150

LA ESTÉTICA NARRATIVA DEL TSIKBAL

(occidentales), porque se escriben para ser leídos en los pueblos. 
Porque se busca que cualquiera que lo lea pueda interpretarlo, o bien, 
comprender cómo fue escrito. En este caso, aplica la premisa: escribe 
como hablas. Porque la lengua maya cambia a través del tiempo.

Un cambio que se da en lengua maya sucede cuando se regis-
tran (se escriben sobre el papel) las palabras tal como son emitidas 
oralmente por los narradores. Probablemente hubieron quienes 
consideraban que esta práctica era realizada únicamente por los 
antropólogos (tal como los ejemplos de los que hablaremos en este 
texto). Sin embargo, esta es una tradición popular en las comuni-
dades mayas (la visita a familiares) que se vincula inherentemente 
con la tradición oral (que en maya se le llama tsikbal). Por lo que, al 
parecer, existe mayor número de producciones textuales “narrati-
vas”, en lengua maya, en comparación con las existentes sobre textos 
“poéticos” (con patrones de versificación).

En este texto se abordarán dos textos diferentes: uno titulado 
Relatos del Centro del Mundo, una recopilación (en tres tomos) de relatos 
de tradición oral hecha por Silvia Terán y Christian Rasmussen; y 
Danzas de la noche, escrito por Isaac Carrillo Can (se publicó dentro 
de la categoría de novela). A la par del planteamiento del problema 
estético de ambos textos, se propondrán apuntes sobre el formato o 
estructura del tsikbal en lengua maya: tanto a nivel escrito como oral.

En primera instancia, el presente artículo estudia los relatos 
de la tradición oral en lengua maya de la compilación Relatos del 
Centro del Mundo (1992). Principalmente, considerando los aspectos 
de su lengua natural estrechamente vinculados a sus instituciones 
sociales y sus prácticas culturales. Se plantea que la milpa es una 
representación de un microcosmos, por lo que sustenta los motivos 
de gran parte de la tradición oral y los codifica a partir de metáforas 



151

JAMES ASSIR SARAO CAUICH

vinculadas a sus contextos locales. De esta manera, a lo largo del 
artículo se exploran las cualidades semánticas, y sus aproximacio-
nes pragmáticas, de una selección de textos representativos de la 
cosmovisión del pueblo maya.

Comenzar una conversación puede tener diferentes connota-
ciones según el empleo del lenguaje. En el caso de la cultura maya, 
esta concepción del acto de interlocución implica actitudes de un 
hablante hacia otro, conduciéndose mutuamente a la realización o 
ejemplificación simbólica de un aprendizaje en concreto. Por lo que 
de una enunciación a otra hay una mediación de fuerzas en constante 
negociación de valores estéticos y sociales, con sus propias motivacio-
nes particulares. En este sentido, esto también lo podemos observar 
en el compendio de relatos Narraciones mayas de Jorge Monforte et 
al. (2010) donde es perceptible el papel que juegan los hablantes en 
el proceso narrativo denominado tsikbal1. En dicho texto, se percibe 
cómo se intercalan los diálogos del entrevistador con el narrador, 
de modo que se aprecia la construcción conjunta de dicho género.

Aunque tal vez parezca contradictorio, existen también textos que 
escuchan al narrador y reconocen su obra nombrándolos (dándoles el 
crédito). Es por ello, que aquí retomo los Relatos del Centro del Mundo/ 
U Chuumuk Tsikbalo’obi Lu’um (1992), compilados por Silvia Terán y 
Chirstian H. Rasmussen en el pueblo de Xocén, Valladolid, como 
casos en los cuales los propios narradores reconocen las marcas de 

1	 Al concepto tsikbal se le pueden dar varias acepciones. Posiblemente su etimología está 

compuesta por la raíz verbal tsik, que en su forma transitiva es tsíikik, la cual significa “res-

petar” (Gómez, 2009, p. 117). También se compone con el sufijo del tipo -Vkbal que según 

Yoshida (2014) funciona “para indicar un estado temporal, que equivaldría al gerundio de la 

lengua española, aunque puede aparecer con el participio pasado al ser traducido al espa-

ñol” (p. 116). De lo antedicho, se considera que el término tsikbal está condicionado princi-

palmente por una actitud discursiva del hablante hacia un contexto de enunciación.



152

LA ESTÉTICA NARRATIVA DEL TSIKBAL

lenguaje que socialmente le son asignadas a la conversación (tsikbal). 
Es importante destacar el bagaje común de símbolos que los narra-
dores poseen y emplean en sus enunciaciones, pues este indicador 
nos sugiere un espacio social, del que se extrae la experiencia vital 
del sujeto, como lo es el espacio fundador de la milpa.

Si bien esos relatos surgen de la propuesta narrativa de campesi-
nos, el contenido de estos se relaciona con un entramado (como un 
telar) de relatos breves, tanto en la intensidad, en el mensaje, como 
en la proyección de ciertos personajes tipo (que pueden ser humanos, 
animales o dioses). Este entramado cumple el papel de la “memoria 
colectiva”, sin embargo, lo que sucede en la realidad inmediata no 
necesariamente se estructura de manera lineal o predecible, ya que 
se bifurca de acuerdo con el marco referencial y cognitivo de la vida 
de cada uno de los narradores.  

En ese sentido, para la situación contemporánea en la que se 
encuentran las narraciones de tradición oral maya, advertimos 
constantes que legitiman ciertos discursos entre los que estriba 
una directriz de verosimilitud ante otras modalidades enunciativas 
de distinta índole. Este proceso de reciprocidad de significación 
entre hablantes en una conversación o tsikbal (enunciación oral de 
un relato), sugiere del mismo modo una actualización del lenguaje 
y de las propias competencias lingüísticas de cada involucrado. 

En primera instancia, la finalidad parcial del presente texto es 
analizar estas motivaciones o “decisiones” que se presentan como 
leitmotiv de los relatos, siendo evidente que un conocimiento y expe-
riencia vital centrada en la milpa tradicional sufrirá transformaciones 
significativas en un contexto de globalización y modernidad. De 
igual forma, la memoria colectiva de un pueblo se ve en constante 
cambio por los nuevos medios que dinamizan la comunicación y 



153

JAMES ASSIR SARAO CAUICH

sus contenidos. Estos fenómenos de transición son perceptibles al 
nivel intergeneracional como un “cambio de actitud” (k’eex óol) de las 
nuevas generaciones ante los conocimientos tradicionales. Por otra 
parte, en estos contextos históricos, establecidos como parte de la 
historia oral de un grupo étnico, surge la hipótesis de que el tsikbal 
posee marcas del lenguaje que fijan la identidad y fungen como un 
método tradicional para la revitalización de la memoria colectiva. 

Para demostrar lo anterior, se organiza el presente texto comen-
zando con un acercamiento al contexto sociohistórico del pueblo de 
Xocén, enfatizando su proceso migratorio y el despojo de sus tierras 
de cultivo, puesto que son factores que repercuten en detrimento del 
bienestar comunal del pueblo maya. Posteriormente, hay un enfoque 
en las características del tsikbal como un método de transmisión 
oral, que permite sistematizar los conocimientos partiendo de un 
paradigma tradicional como es la milpa. 

Después de haber abarcado estos dos puntos, se hará un análisis 
semántico y pragmático de los relatos: “U rey masewal yetel u rey 
ts’ulo’ob/ El rey indio y la expulsión de los españoles”; “Juntu maak 
tu kinsaj juntu santo winik/ El hombre que mató un Santo Winik”, 
“Jma’ oka’ yete Chaak/ “El incrédulo y Cháak”, todos estos extraídos de 
los tres tomos de Relatos del Centro del Mundo/ U Chuumuk Tsikbalo’obi 
Lu’um (1992), considerando aspectos discursivos con respecto a la 
identidad colectiva como construcción de comunidad y a los actos 
del lenguaje como praxis social de cambio (k’eex óol).





155

XOCÉN, EL PUEBLO EN EL CENTRO  
DEL MUNDO

La descripción y análisis de un espacio pueden ser aspectos fun-
damentales para conocer sobre la identidad y formas de represen-
tación de los actores sociales. De esa forma, quienes describieron 
la fundación de los pueblos de origen maya en el Chilam Balam de 
Chumayel iban destacando aspectos de su entorno para nombrar 
sus “asentamientos”: cenotes, aguadas, cañadas, etc. Estos rasgos 
semánticos, que quedan escritos en la memoria, dependen de la 
actitud del sujeto respecto a lo que enuncia es por ello que se re-
curre, en el proceso cognitivo, a estructuras esquematizadas y se 
describen las condiciones bajo las que acontecen. Basándonos en 
esto, podemos justificar la dimensionalidad vista a través del pen-
samiento maya, sobre todo en cuanto a su cosmovisión respecto a 
los lugares que habita. 

Para conocer el contexto en el que se desenvuelve el lenguaje en 
el tsikbal, es necesario destacar algunas cualidades que regulan la 
convivencia y el modo de vida de los habitantes de este pueblo. Xocén 
se encuentra en el oriente del estado de Yucatán, en el municipio 
de Valladolid, del que es comisaría municipal y del que dista 12 km 
hacia el sureste, colinda con la comisaría de Tixhualactun; “al este 
con Kanxoc; al sureste con las comisarías de Xuilub y Noh Suytun; 



156

LA ESTÉTICA NARRATIVA DEL TSIKBAL

al oeste con el municipio de Chichimilá” (Mapa 1). Se desconoce la 
fecha precisa de la fundación del pueblo, aunque en las Relaciones 
Histórico-geográficas de la Gobernación de Yucatán se dice que para 
1579, Xocén acogía a 45 vecinos2, siendo su gobernador Francisco 
Xoque (apellido por el que se nombra al pueblo) bajo la encomienda 
de Salvador Corzo.

Mapa 1: Mapa de la ubicación de Xocén. Fuente: Datos del mapa ©2023 Google, INEGI.

Asimismo, su extensión territorial consta de “17,616 has; 4,819 
pertenecientes al ejido y 12,797 de pequeña propiedad”. De estos 
números también hay que reconocer que, de los aproximadamente 

2	 En su estudio etnográfico de esta comunidad, Silvia Terán y Christian Rasmussen (2005, 

pp. 122-138) advierten varias fluctuaciones en los índices de densidad poblacional debido, 

principalmente, al conflicto armado suscitado durante la Guerra de Castas y por la migra-

ción de los vecinos del pueblo hacia las haciendas henequeneras donde se les había acaudi-

llado. Se destaca, a partir de un estudio de Pantoja Ciau (2014, p. 19), la creciente población 

de la tercera edad y la constante en cuanto a menores de 15 años (40% del total, según Terán 

y Rasmussen 2005, p. 126), sobre todo, porque los primeros cumplen con funciones especí-

ficas y de relevancia en el sistema de guardias (estructura militar heredada por los cruzo’ob 
durante la guerra de castas).



157

JAMES ASSIR SARAO CAUICH

300 ejidatarios de Xocén, cada uno trabaja en promedio anual, por 
ciclo agrícola, de entre “50 y 75 mecates (2.4 ha a 3 ha)”. Este factor es 
importante, pues apunta hacia una disminución en la productividad 
de este sector, ya que incluso los montes comunales son insuficientes 
si se considera el tiempo ideal de barbecho (18-20 años) para un buen 
rendimiento de los campos de cultivo, aún más si solo se cuenta 
con una tercera parte del territorio para satisfacer dicha función. 
En el más reciente Censo de Población y Vivienda (INEGI, 2010), se 
estiman 2,407 habitantes (3.24% en relación con la población total 
del municipio): 1,179 hombres y 1,228 mujeres.

A partir de inicios del siglo XX, entre la población de Xocén co-
menzó a tener relevancia el fenómeno migratorio (Pantoja, 2014). 
Este hecho inf luye en el ámbito socioeconómico, pero igualmente 
puede ser útil para analizar el modelo cultural que nace desde la 
milpa. Pues cabe señalar que, en el contexto migratorio, la milpa 
no queda relegada con relación al trabajo asalariado que ofrecen 
las ciudades conurbadas3.

Una circunstancia que, a partir de inicios del siglo XX, comenzó 
a tener relevancia, es el fenómeno migratorio. Según Pantoja (2014) 
esta circunstancia ha ido en aumento en este poblado y ha implicado 
un cambio, sobre todo en cuanto a las representaciones sociales 
respecto a las prácticas tradicionales y cómo se perciben uno del 
otro. Estas prácticas conforman elementos culturales con los que 
el pueblo se identifica, tales como la lengua, religión, vestimenta, 

3	 Al referirnos a la milpa como una práctica tradicional, cabe mencionar que este espacio es 

prácticamente exclusivo del hombre (salvo las ocasiones en que la familia está integrada 

por una estructura pequeña y deciden quedarse en sus milpas a esperar, en sus paseles, las 

cosechas).  Sin embargo, Fernández Repetto (1984) constató que “el 48.59% de los jefes de 

familia que trabajan fuera de Xocén [70% en relación al 100%], lo hacen en la milpa” (p. 72).



158

LA ESTÉTICA NARRATIVA DEL TSIKBAL

labores cotidianas, etc. En ese sentido, interesa destacar el papel 
que juegan los niños, mujeres4 y adultos mayores en la socialización 
de las historias, y cómo esencialmente de esta interrelación entre 
los residentes oriundos (sijnáalil kaaj) y los migrantes se encuentra 
una reivindicación de un “nosotros” como parte de un proceso de 
contacto cultural. 

Uno de sus relatos más representativos, por su dimensión his-
tórica y cosmogónica, es sobre la fundación del pueblo de Xocén 
vinculada al hallazgo de tres cruces que aún son reconocidas como 
divinidades “antiguas” en gran parte de los grupos mayas macehuales 
(también denominados cruzo’ob, seguidores de la cruz), que emigra-
ron hacia el oriente de la península en el contexto de la Guerra de 
Castas. Benito Abán May, en su recopilación hecha a los ancianos de 
esta comunidad, relata la visión de los primeros pobladores respecto 
a esta deidad con las siguientes descripciones: 

Uchben nukuch máako’ob kaxmi le ki’ichkelem yuma’, ma’ leti’ u maaki-
lo’ob yaniko’on bejlae’ [...] Te tuux yantak bejlao’. Tiili dzab tumen jajal 
Dios tu ka’anil uchik u sastal yok’ol kaabej [...] te’ tu nukuch k’aax bin 
le kaj bey dzo’ok u kajal bin u kabesaló [...] Eske leti’e ki’ichkelem yum 
u jajil tak te way kaja’ [...] ya’ako’ob bino’ le Ki’ichkelem yum Santísima 
Cruz Tuno’, yet t’an yetel jajal dios tak tu ka’anil. Bey u tzikbaltik bin 
le nukuch mako’ob bino’5.

4	 Este sector, es a su vez, el de mayor injerencia en la educación familiar del hogar, donde 

se enseñan los valores, tradiciones y normas que el pueblo maya cultiva (Chi, 2011, p. 155; 

Pantoja, 2014, p. 20; Terán, 2005, p. 94); así también, conforman el mayor número de mono-

lingües en lengua maya, ejerciendo principalmente labores domésticas con nulas oportuni-

dades migratorias en busca de empleo (Fernández, 1984: 74; Pantoja Ciau 2014: 20).

5	 “Los antepasados encontraron esta deidad, ellos no eran como los hombres actuales. Ahí se 

encuentra el día de hoy (la Santísima Cruz Tun), fue puesta por el Verdadero Dios celestial, 



159

JAMES ASSIR SARAO CAUICH

En este resumen, se cuenta que no fueron “los hombres de hoy” 
los que encontraron la Santa Cruz Tun, sino los “hombres antiguos” 
(otra traducción podría ser “ancestros6”). Que fue “puesta” por el Dios 
Verdadero desde el amanecer del mundo, por lo que ahí se comenzó 
a habitar Xocén. La Santa Cruz es un ente divino que mantiene una 
constante comunicación con el Verdadero Dios celestial y los hom-
bres. Esta dimensión de lo sagrado es explicada por Mircea Elíade 
como una representación estructural arraigada en la cosmovisión de 
diversos pueblos, donde se fijan dimensiones bipartitas, cuádruples 
y un eje central, conformando una imago mundi. Establecerse en el 
Centro del Mundo implica también una consagración y una expe-
riencia de hierofanía7 respecto al espacio que se ocupa pues “para 
vivir en el mundo hay que fundarlo, y ningún mundo puede nacer en el 
«caos» de la homogeneidad y de la relatividad del espacio profano”. 

Según Martha Ilia Nájera en el Panel del Templo de la Cruz de 
Palenque (Ilustración 1) se representa la fundación del mundo y el 

en el amanecer del mundo. Incluso en el monte alto comenzaron a hacer sus poblaciones. Es 

que él es el Hermoso Señor y Verdadero, hasta de este pueblo. Dicen que la Santísima Cruz 

Tun es el vínculo con el Dios Verdadero hasta en las alturas. Así lo relataban las personas 

mayores” (Traducción propia).

6	 En otras versiones, los xocenenses concuerdan en que fue a partir del hallazgo que tres aj 
meno’ob (chamanes mayas) o aj ts’oon (cazadores) hicieron de las tres cruces y la consecuen-

te expulsión de las otras dos cruces menores, cuando la gente comenzó a poblar la zona 

conurbada de Xocén, teniendo como adoratorio la milagrosa cruz de piedra que quedó en 

el pueblo (Abán, 1982, pp. 36 y 52). Este hecho es considerado por los mensajes de la Cruz 

Parlante al referir su origen común en el Cabo, el Centro del Mundo (1982, pp. 52 y 56).

7	 Mircea Elíade (1998) también define este concepto, partiendo de su sentido etimológico 

como que es: “algo sagrado se nos muestra [...] Se trata siempre del mismo acto misterioso: 

la manifestación de algo «completamente diferente», de una realidad que no pertenece a 

nuestro mundo, en objetos que forman parte integrante de nuestro mundo «natural», «pro-

fano»”(p. 4)



160

LA ESTÉTICA NARRATIVA DEL TSIKBAL

ordenamiento del tiempo y el espacio: “En la imagen que acompaña 
al texto vemos la cruz eje del mundo, esquematización del árbol, 
formada por dos serpientes bicéfalas que representan al dragón, 
sobre ellas está el pájaro que representa el cielo, una imagen del dios 
creador” (Tuz, 2009, p. 103). Este “acomodo”, basado en la fijación 
de elementos en específico, es una estrategia de “legitimidad” y de 
deixis narrativa que conforman una estética discursiva validada 
por sistemas o estructuras dentro del conjunto social, similar a la 
idea planteada por Van Dijk en Pragmática de la comunicación literaria.

Ilustración 1. Panel del Templo de la Cruz, dibujo de Linda Schele.  
Foto cortesía de Ancient Americas at LACMA (ancientamericas.org).

En este sentido, la importancia de la simbología relacionada con 
la cruz (k’atab che’ o kan ti’its’) también establece un orden con las tres 
dimensiones que conforman el cielo, la tierra y el inframundo. Esta 
unidad e idea de completud, ha sido reiterada por Lázaro Tuz Chi que 



161

JAMES ASSIR SARAO CAUICH

relaciona esta visión de mundo con prácticas culturales específicas 
a roles de género que se complementan, tales como la del hombre 
(representado por el número cuatro, comprendidas en las cuatro 
esquinas de la milpa) y la mujer (cuya representación se adjudica al 
número tres, encontradas en las tres piedras del fogón): “si existe 
esa complementación de la sexualidad, se puede entender que en la 
cosmovisión el hombre y la mujer están en un mismo espacio social 
que solamente es separado por la función ritual propia de cada sexo” 
(Tuz, 2009, p. 103). Estas asociaciones se dan también en la ceremonia 
llamada jéets’ méek’ (que aún suele practicarse por muchas familias 
de la península yucateca), cuya finalidad es que los infantes sean 
provistos de fuerza e inteligencia. El tiempo sugerible para que le 
sea realizada dicha ceremonia a los menores varones es a los cuatro 
meses, mientras que a las menores es a los tres meses de nacidas.

Estas formas estructurantes se encuentran continuamente en 
escalas cada vez más significativas, tales como las tres santas cruces 
que, según las narraciones recopiladas por Abán May, Silvia Terán y 
Christian H. Rasmussen, se encontraron en la fundación del pueblo 
de Xocén (quedando la mayor de ellas, hecha de piedra, en este lugar) 
y que reaparecieron dos de ellas en los pueblos de Tixcacal Guardia 
y Chan Santa Cruz poco antes del inicio de la Guerra de Castas.

Lo anteriormente expuesto nos permite retomar el enfoque hacia 
los fenómenos migratorios, pues es necesario recordar que, durante 
el auge de las haciendas en Yucatán, gran parte de los grupos ma-
yas macehuales8 emigraron hacia las selvas de oriente y, durante el 
periodo cardenista, hacia las selvas de la región centro-occidental 
de Quintana Roo. Vemos, por una parte, un desplazamiento pobla-

8	 “Voz de origen náhuatl macehualli, gente del pueblo” (Güémez, 2011, p.  230).



162

LA ESTÉTICA NARRATIVA DEL TSIKBAL

cional causado por situaciones políticas y culturales; y, por otra, una 
resistencia identitaria fortalecida por los elementos simbólicos que 
son valorados en la memoria social. 

En ese sentido, entre las partes, se atraviesa una conciencia res-
pecto a la otredad y los modelos culturales, estos factores nos permi-
ten establecer una percepción simbólica del fenómeno, permitiendo 
así su reproducción cultural. Una muestra de ello es que, según los 
xocenenses, su capacidad de emigrar a otros lugares y, en ciertos 
casos, fundar nuevas poblaciones, los equipara con un “enjambre de 
abejas”. Esto se puede comprender en la tradición oral en maya, si 
tenemos como acepción que la abeja y la hormiga se organizan en 
comunidades complejas y dinámicas.

De este modo, se establecen diversas significaciones en cuanto 
al carácter migratorio de las criaturas de Ki’ichkelem Yúum (significa 
literalmente “hermoso señor”, y es la deidad superior, todopoderosa, 
entre los mayas actuales) entre las que se encuentran el ser humano 
y la fauna diversa. Empecemos con las hormigas. Entre ellas encon-
tramos varias especies (por mencionar algunas): la hormiga Saay, 
Cháak Síinik, Saakal, K’amas, Xuulab (Atta cephalotes opaca), etc. La 
característica de estas hormigas es ser comúnmente reconocidas 
en grupos (múul o molo’och), rara vez individualmente. Por ello, la 
hormiga Xuulab (también conocida como “hormiga arriera”) es re-
ferida coloquialmente como los obreros a sueldo, en maya llamados 
kon meyajo’ob, quienes diariamente se dirigen a sus sitios de empleo, 
pero siempre de manera eventual9.

9	 El trabajo de estas hormigas se relaciona también con el de las Cháak síiniko’ob, pues estas 

trabajan incluso de noche (Echeverría 1992, p. 29) como lo hacen algunos obreros que tienen 

que trabajar a merced del contratista en horarios a “destajo”.



163

JAMES ASSIR SARAO CAUICH

Sin embargo, hay que destacar que el salario no siempre media la 
relación del hombre con su obra o producción, sino que ocurre, como 
en el trabajo comunitario, que las relaciones que lo median son de 
carácter social, es decir, hay una estrecha relación entre sujetos que 
permiten su organización productiva. Ejemplo de ello lo encontramos 
en el Diccionario etnolingüístico del idioma maya yucateco colonial que 
registra: “xulaa col. Hasta el fin milpa. Hacer la milpa así... A torna 
peón o a torna día, que es hacer entre muchos la obra o hacienda 
de uno, luego la de otro hasta acabar todos”. Semánticamente no 
solo refiere a consumar la obra (“xuul: final, término”), sino que se 
realizará de manera colectiva como lo hacen las hormigas xulaab. 

Otra forma de referirse a este trabajo comunal en las milpas puede 
ser mula’an kool —también referido por Diego de Landa— donde no 
se refiere tácitamente a las hormigas, sino que el vocablo múul se 
relaciona a su carácter colectivo (múul meyaj: trabajo colectivo). Por 
ello, en cuanto al factor migratorio, es consecuente que un milpero (e 
incluso su familia que se involucra en estas actividades productivas) 
que emigra a otra región reconozca su experiencia intersubjetiva y 
generalmente, como lo demuestra el relato Los aztecas que vienen a 
Yucatán, esté en un constante ir y venir entre un espacio y otro como 
la hormiga Saay: “Say man say putik, say man say putik / Las hormigas 
están bajando, las hormigas están subiendo”.

Continuando con esta identificación, entre la relación de los 
insectos (ik’elo’ob) y la migración, encontramos a las abejas (deno-
minadas en general como kaab) que, aunque no tiene un múul síinik 
(hormiguero), siguen manteniendo un espacio social en común, la 
colmena (chúujil kaab o xúux). Este espacio requiere de mayor arraigo 
en una colmena específica, así como una mayor territorialización 
y organización jerárquica bajo el servicio de un “Dueño” (Yúumil o 



164

LA ESTÉTICA NARRATIVA DEL TSIKBAL

Nojochil), rey o señora (Xunáan) tipificadas como figuras de gobierno 
y estructuras de organización políticas tales como el sistema de 
guardias de los cruzo’ob. Las abejas también son muy variadas, las 
más conocidas son la Xunáan kab, la Báalam kab, la Múul kab y la Taj 
kab. La primera es la abeja nativa que los grupos mayas, anteriores 
al período de conquista, domesticaron; no posee aguijón y produce 
la miel que usan para fines rituales y otros fines diversos (incluyendo 
su comercialización en pequeña escala). 

La segunda es más representativa por el símbolo de poder coer-
citivo que representa, ya que estas abejas poseen aguijones para 
atacar o “morder” (ku chi’chi’ik). Así también, el Diccionario maya 
CORDEMEX señala “Balamil [kab] 1: de aquí sale y se dice u balamil 
kabi: rey de abejas; u balamil kab: la portera de las abejas, las abejas 
maestras que son grandes”. De manera muy similar, en el relato “U 
rey masewal yetel u rey ts’uloob”, del compendio de tsikbalo’ob de Xocén, 
se menciona que cuando llegue el momento de que “salga” el rey de 
los indios mayas (bin u joolu rey mesewal), después de varios intentos, 
atacará al padre o sacristán con toda clase de abejas y avispas que 
dispongan de aguijón. Lo cual puede referir a su mismo ejército, no 
solo de los mayas que actualmente ofrecen servicio en el sistema de 
guardia, sino que los xocenenses también creen que sus ancestros 
habrán de “levantarse” y “despertarse” de los cenotes, las piedras 
y los árboles, como indicadores que refuerzan su identidad y su 
memoria. Pero también este hecho recalca la figura del sacristán 
(aj k’íin) y la diferenciación con una figura gubernamental de los 
macehuales aunque ambas disputen por el espacio simbólico de 
poder de la iglesia10.

10	 Elmer Ek señala en su tesis (2011) que aún en Tixcacal Guardia, Centro Ceremonial pertene-

ciente al municipio de Felipe Carrillo Puerto, existen varios elementos que hacen divisibles 



165

JAMES ASSIR SARAO CAUICH

Por último, hay que notar que la abeja y el hombre “habitan” (ku 
kajakbalo’ob) sus casas y las transforman en “viviendas” (u kajtalo’ob) 
así como lo hacen en un territorio específico y buscan un proyecto o 
bienestar común. Esta facultad no parece adjudicársele a otro animal 
o insecto de la región, por lo que argüimos que la identificación de 
los xocenenses con este insecto indica no solo el carácter de empla-
zamiento sino en el de apropiación y organización colectiva en los 
espacios y territorios apropiados11.

Por otra parte, esta dinámica de migración interna ha sido mo-
tivada por la demanda de mano de obra que ofrecen los proyectos 
turísticos nacionales; por el proceso modernizador y la globalización 
en México y por el crecimiento urbano a costa de las tierras ejidales. 
Como vemos, la persistencia de los campesinos a la milpa (sea en 
su lugar de origen o en la migración) no es casual, pues se advierte 
que en esta inf luyen elementos de la cultura del pueblo macehual al 
considerar la milpa como un espacio social12. Por ello, es significativo 

la religión maya de la católica ortodoxa, pero aún más las funciones que cumple la iglesia 

católica comparada con el recinto de la iglesia en Tixcacal, donde los macehuales se apro-

piaron del espacio identificándolo con el mundo de “la vida cotidiana” haciendo de estos 

elementos “jach ti’ to’on (muy de nosotros)” (pp. 77-79).

11	 En el relato nombrado Yun Kaab (Dueño de las abejas), narrado por Fulgencio Noh, se men-

ciona que las abejas silvestres viven con su Dueño en lo más interno del monte (ts’u k’áax), lo 

que parece ser una relación con la vegetación y su aprovechamiento colectivo (Terán, 1992, 

pp. 31-35). En este sentido, el denominativo “salvaje” (como en maya k’aaxil, silvestre o de 

monte), que suele ser usado de manera peyorativa para referirse a los indígenas, es inexis-

tente en la lengua maya, pues una persona interna en el monte es como un conocimiento 

que se ha mantenido oculto. Es decir, simboliza prestigio, por lo que es idealizado y recrea-

do en la cosmovisión de los mayas macehuales.

12	 Para que uno o más grupos sociales se apropien de un espacio necesitan “asegurar su repro-

ducción y la satisfacción de sus necesidades vitales que pueden ser materiales o simbólicas” 

(citado en Pantoja, 2014, p. 26).



166

LA ESTÉTICA NARRATIVA DEL TSIKBAL

que los xocenenses consideren Quintana Roo como “territorio”. No 
solo porque la “zona maicera” alcance la frontera centro-occidente 
del estado o su centro oriental13, sino porque, como los xocenenses 
aseguran, ellos también tuvieron participación en la Guerra de Castas 
como pueblos macehuales, por lo que se establecieron (ti’ kajakbalo’obi) 
en la tierra/ “territorio” (ver Mapa 2), donde nadie es dueño sino 
Ki’ichkelem Yum y son los ch’ilankabilo’ob (“hombres arraigados a la 
tierra”) quienes lo toman prestado para reproducirse socialmente. 
Muestra de ello es la misiva que mandan, en 1850, José María Ba-
rrera y otros seis líderes mayas al cura José Canuto Vela en el que 
especifican que, sin distinción, todos tiene derecho a hacer milpa:

Sabía claramente cuál era el convenio hecho por nosotros, por eso pe-
leamos. Que no sea pagada ninguna contribución, ya sea por el blanco, 
el negro o el indígena; diez pesos el casamiento para el blanco, para el 
negro y para el indígena. En cuanto a las deudas, las antiguas ya no 
serán pagadas ni por el blanco, ni por el negro, ni por el indígena; y no 
se tendrá que comprar el monte, donde quiera el blanco, el negro o el 
indígena puede hacer su milpa, nadie se los va a prohibir.

Esta condición popular refuerza el hecho de que “todo el subsis-
tema macehual conserva autonomía respecto de la actividad econó-
mica principal, el cultivo de maíz, que no era objeto de transacción”. 

13	 Según Boccara (1995), la zona maicera debe dividirse en dos subregiones: “Una que abarca 

la parte central del estado de Yucatán y la parte sur. Otra que abarca la parte oriental de la 

península (menos el litoral), reuniendo en una misma subregión el oriente de Yucatán y la 

parte centro oriental de Quintana Roo” (p. 138). Así mismo, sugiere: “La región maicera se 

debe extender al estado de Quintana Roo y los problemas de la región maicera se deben 

resolver en toda esa entidad” (p. 138). 



167

JAMES ASSIR SARAO CAUICH

La milpa, en este sentido, se interioriza como un espacio social y 
natural, ya que a través de ella se organiza la unidad doméstica de 
producción y consumo (como lo es la familia nuclear o extensa) y 
permite a sus miembros integrarse en cualquiera del conjunto de 
actividades productivas que necesite satisfacer el grupo. Por ello, 
estas relaciones sociales están muy vinculadas con la lengua y sus 
variantes dialectales, siendo el caso de la comunidad macehual que 
desarrolló una variante que garantiza su identidad subregional 
(lengua en la que se narran los relatos analizados en este estudio), 
misma donde se concentran el mayor número de monolingües en 
lengua maya yucateca. Esta particularidad de la lengua maya en 
la región oriental sugiere que la milpa sea considerada como un 
“espacio apropiado”, pues la comunicación de la unidad de produc-
ción doméstica requiere la comprensión de procesos bióticos y de 
conocimientos trascendentales que conforman la cultura maya, por 
lo que la valoración de la comunicación en la lengua nativa funciona 
como unión y armonía de las relaciones familiares.

Aunque se menciona que hay cierta forma regional de hablar 
maya (en el oriente), la realidad es que no hay un registro formal que 
nombre y describa esta variante dialectal. Sin embargo, gran parte de 
la población mayahablante asegura que estas variaciones son reales. 
La concepción que se tiene sobre la milpa y lo que la rodea, aparece 
constantemente en los relatos de tradición oral hasta desarrollarse 
en “géneros discursivos” o, al menos, en expresiones divisibles en 
formato, tal como sucede con los trabalenguas y adivinanzas (que 
hablan sobre la milpa y otras temáticas). En ese sentido, una forma 
de comprender esta división de sociolectos es entre palabras y expre-
siones. Algunos ejemplos de palabras son: béeytal en vez de páajtal; 
o naay en lugar de naaj. Respecto a las expresiones tenemos ciertos 



168

LA ESTÉTICA NARRATIVA DEL TSIKBAL

ejemplos como: táan k bíin meyaj en vez de táan in bino’on meyaj; o bíin 
in ka’aj jaanal en lugar de nuka’ajen jaanal. No muchos hablan sobre 
los sociolectos que hay entre ciertas regiones geográficas de la pe-
nínsula, aunque estos mismos nos hablen de la historia de la lengua 
en cuanto a movimientos políticos y sociales. Desde mi perspectiva, 
los dos libros que se analizarán en este ensayo se dividen entre la 
variante dialectal oriental (presente en los tomos Relatos del Centro del 
Mundo) y la variante dialectal sureña (en el libro Danzas de la noche).

Mapa 2. Recorrido de la emigración de los rebeldes mayas macehuales de la Guerra de Castas. 
Fuente: Vapnarsky (2009): “El recorrido de Ki’ichkelem Yúum instalando a sus Santísimas”.

La relevancia de la milpa proviene desde la cultura maya antigua 
en donde uno de los rangos más altos, en lengua maya cholana, era 
llamado Kalomte’, que en maya yucateco se diría, tal vez, Kolom-
te’. Este nombre, hoy en día, se le asigna a cierta especie del pájaro 
carpintero, quizá porque demuestra un rasgo característico de un 
“trabajo” ancestral que se conoce como “tumba” (del proceso tumba, 



169

JAMES ASSIR SARAO CAUICH

roza y quema de la milpa), que es el primer paso previo a la siembra 
y consiste en cortar árboles para luego quemarlos y así poder hacer 
milpa. Con ello, se evidencia que un Kalomte’, era un gobernante que 
sabía trabajar la tierra. Dicha asociación lo asemeja a un campesi-
no o a un conocedor del monte, siendo estos valores posiblemente 
destacables de un gobernante en la antigüedad. En lengua maya se 
identifican algunos aspectos lingüísticos semejantes: kool, k’ool, k’óol 
y sáak’ol (milpa, pebre, golpear y trabajador). 

Esta similitud fonética es recurrente en lengua maya, algunos 
de estos elementos pertenecen a cognados que se emparentan con 
otro idioma de la misma familia lingüística, pero también estas 
costumbres y palabras suelen tener algún referente en los textos 
antiguos o en la propia lengua maya yucateca. Por ejemplo, existen 
representaciones en las que se ve al dios de la lluvia o al dios del maíz 
como deidades que trabajan la tierra (talan y siembran, algunas veces 
como metáforas de que así crean poblaciones). En la actualidad, 
esto lo corroboran verbalmente los mayahablantes como parte de 
su tradición oral. Incluso en este mismo compendio de relatos de 
Xocén, el texto titulado “El ahijado de Chaak”, relatado por Alfonso 
Dzib, demuestra cómo el dios Cháak tiene su propia milpa que él 
mismo cultiva.

En la lengua maya se reconoce que todos los territorios tienen 
mojoneras y linderos, así como dueños. Como ejemplo, señalaré 
algunas características de la casa maya. Esta se suele encontrar en 
un terreno de cuatro esquinas (como son cuatro los vientos sagrados 
y cuatro las direcciones de la Santa Cruz), dentro de la misma área 
puede haber más de una casa. El espacio que abarca los exteriores de 
la casa (pero dentro del mismo terreno), se llama táankab, que es don-
de las personas salen a platicar, a criar a sus animales de traspatio, 



170

LA ESTÉTICA NARRATIVA DEL TSIKBAL

a cocinar, etc. Pero cuando traducimos esto al español, se entiende 
como “solar”, “patio” o incluso “afuera”, aunque evidentemente ese 
“afuera” no está por fuera del terreno del dueño(a). En este sentido, 
existen también cuatro formas de traducir “estar” a la lengua maya: 
yaan, tia’an, anil (anik) y kula’an. Dentro de estas, la palabra kula’an 
sirve exclusivamente para señalar a alguien que se encuentra dentro 
de su casa o de su pueblo.

Adicionalmente, se puede indicar que todos los pueblos tienen 
un “centro” y, por lo regular, cuatro entradas principales. Alrede-
dor de los mismos se encuentran los montes, solo que hasta estos 
tienen un “dueño”. Existen dos tipos de “dueños”, uno de ellos se 
refiere a la persona que trabaja el terreno para vivir o para sembrar 
y, por otra parte, está el que cuida a los animales y a los árboles (que 
suelen ser deidades). Cuando una persona elige su terreno, tiene 
que investigar si ha vivido, o estado, otra persona ahí antes. A este 
terreno se le llama júubche’ o, si es que nunca se ha trabajado, se le 
llama tookoy lu’um. En estos sitios inhabitados y desconocidos son 
en los que deambulan las deidades mayores y menores.

Finalmente, el trabajo de la milpa también tiene nombres, la 
milpa que se hace por primera vez en un terreno se le llama che’ kool 
o ch’akbe’en kool; pero cuando es el segundo año que se trabaja, como 
la tierra se “cansa”, se le llama sak’ab kool (o xla’ sak’ab si lleva más de 
tres años seguidos que se trabaja). Es entonces cuando se ofrece una 
bebida ritual (llamada saka’) al dios del monte. Siempre se aconseja 
dejar que “repose” o se “asiente” la tierra y es interesante que este 
concepto (en maya jeets’el) también se usa para indicar que un grupo 
humano comenzó a habitar un terreno: “Le úuchben maayao’ob ku 
jeets’elo’ob tu lu’umil kúuts yéetel kéej / Los mayas antiguos habitaron 
en la tierra del faisán y del venado”.



171

JAMES ASSIR SARAO CAUICH

Para sintetizar las ideas antedichas, se puede decir que, así como 
nosotros tenemos animales de crianza para cuidarlos en nuestros 
solares, también los dioses mayores nos tienen a nosotros y a los 
animales (a estos en el interior del monte). Solo que, debido a que 
las deidades no disponen de corrales, tienen a los seres humanos 
viviendo en pueblos y desde ahí los cuidan. Por este motivo, la milpa 
se manifiesta como un lugar hecho por dioses y humanos desde la 
antigüedad, en donde se conectan las “cuatro esquinas” de la milpa 
humana con las “cuatro esquinas” del mundo de las deidades. Incluso 
existe un mito originario, que también se registra en los relatos de 
Xocén, en donde el dios Cháak pierde las semillas de la milpa en 
una hoguera y son los animales los que las rescatan del fuego. Es 
por esto que los mismos “reclaman” la parte de las cosechas que les 
corresponde y el ser humano respeta sus intrusiones en los cultivos, 
puesto que lo han trabajado. Como se ve, la milpa es el lugar donde 
se reúnen los pequeños y los grandes, las mujeres y los hombres y 
los animales. 





173

EL TSIKBAL COMO FUENTE  
DE TRADICIÓN ORAL

En la comunicación intersubjetiva entre hablantes que comparten un 
mismo código lingüístico, se establecen complejos de significación 
e interpretación respecto a estructuras arquetípicas de la cultura 
y sus esferas de acción. Esta relación se establece en el tsikbal, y es 
considerada “fuente” de tradición oral por dos cuestiones nodales: 
1) La necesidad de vincular ciertos sucesos pretéritos referidos a una 
tradición literaria continua que, en las prácticas vigentes en que se 
inscriben, corresponden a una forma narrativa identificada como 
ku taal que viene, que se mantiene hasta ahora en la que los hechos 
narrativos y las acciones del lenguaje se actualizan (tu taabsik, “se 
atan”); y porque 2) la mayor parte de esos acontecimientos presentes 
en la memoria colectiva refieren hechos acontecidos en un tiempo 
“asombroso o poderoso”, conocido como sayabil 14 (abundancia) o u 
k’iinil páajtalil (época poderosa). Estas acepciones serán de impor-
tancia en las prácticas comunicativas de una comunidad, sobre todo 
porque la memoria juega un papel importante en la resolución de 
conf lictos o acuerdos.

14	 Ver: Burns, A. (1995). Una época de milagros: literatura oral del maya yucateco. Ediciones de 

la Universidad Autónoma de Yucatán.



174

LA ESTÉTICA NARRATIVA DEL TSIKBAL

La pertinencia de la tradición oral, entendida como oralidad 
artística o como parte del sistema literario15, es tratada por los 
estudios del discurso, así como por modelos de corte antropoló-
gico. La primera preocupación perceptible es la relación entre la 
escritura y la oralidad. Esta debe ser tomada en cuenta si se con-
sidera que la tradición literaria maya, desde el periodo Colonial y 
desde sus implicaciones, carece de un sistema de escritura propio 
de sus usos de lenguaje (como lo fue, y en cierta medida lo es en 
la actualidad, la escritura jeroglífica). Carlos Montemayor (1996)
nos señala que, aunque

Ciertamente, el término “literatura” como técnica de escribir proviene 
de la voz latina littera (letra), […] el concepto se refiere más a la noción 
de arte que a la de redacción y el concepto de “tradición oral” no pa-
rece distinguir suficientemente entre arte de la lengua (escrita o no) y 
comunicación oral (pp. 9 y 10).

En esta propuesta, el autor también refiere el rasgo de composición, 
que es la base fundamental de la tradición oral (lo cual, termina por 
limitar los procesos de enunciación y sus circunstancias en busca de 
recuperar la memoria). Esa composición “se destaca del uso coloquial 
en la misma medida que en cualquier otro idioma se distingue la 
composición artística de la expresión común” (1996, p. 9). En este 
sentido, Montemayor plantea un modelo (el cuento indígena de 
tradición oral) que se proyecta a su vez en los estudios de los géneros 
literarios y discursivos.

15	 Ver: Even-Zohar, I. (1990). The literary system. (R. Bermúdez, Trad.). Poetics Today 11, (1), 

27-44.



175

JAMES ASSIR SARAO CAUICH

Por otra parte, en una línea de estudios diferente, pero comple-
mentaria a esta, Dilthey propone el uso del Verstehen (comprensión) 
y la Auslegung (interpretación), considerando que este último, según 
Ricoeur, “solo abarca una limitada categoría de signos: aquellos 
que quedan fijados por la escritura, incluyendo todos los tipos de 
documentos y monumentos que suponen una fijación similar a la 
escritura”. La tradición oral, según Pérez (2004), en este sentido, es 
considerada texto, pues tanto la memoria como la escritura “intentan 
derrotar al olvido”. Sin embargo, se debe recalcar que la tradición 
oral esta compuesta también por elementos mnemotécnicos y per-
formativos que, si bien pueden ser representadas lo mejor posible 
por sistemas de transcripción, habrá un margen que hará única la 
interiorización de la interacción cara a cara (páaklam wich, en maya, 
es decir, una comunicación relacional directa).

Se parte de la hipótesis de la diferenciación entre habla común 
y composición artística de la manera en que Iuri Lotman también 
propone su modelo semiótico de la cultura, donde existe un primer 
nivel de modelización verbal “modelización primaria” y una segunda 
instancia de “modelización secundaria”. En donde, en el nivel del 
habla común, o modelización primaria, se encontrará en el concepto 
t’aan (traducible como “lengua”, “hablar” o “palabra”), en cuanto a 
que, a pesar de que una estructura lingüística posea rasgos que le 
permitan “elevar” el sentido a nivel discursivo, siempre se parte del 
sistema lingüístico fundamental en la comunicación. Si se dice que 
el t’aan pertenece a este primer modelo sintagmático, se supone que 
no todas las funciones lingüísticas se le adjudican, aunque como 
principio sí le son conferibles.

Sin embargo, partiendo de un ordenamiento preestablecido 
(lexicón) que parece recodificar conjuntos de signos en el eje de 



176

LA ESTÉTICA NARRATIVA DEL TSIKBAL

selección (paradigmático), se pueden vincular estos conceptos 
teóricos con una estrategia discursiva del tsikbal en el término tsóol 
(acomodar). Esta organización del discurso se expresa a través de 
un modelo estético en cuanto a la modalización enunciativa como 
actitud del sujeto respecto a lo que enuncia. Esta especialización 
en el acomodo pertenece tanto a los recursos de la tradición oral 
como a los sistemas composicionales, que hace reconocibles (di-
ferenciables) los géneros discursivos. Igualmente, esta forma de 
fijación de la información propicia un papel activo de la memoria 
colectiva. Por ello, cuando es llevado a cabo por una persona, de-
nota una gran experiencia en cuanto al conocimiento del entorno 
del hombre y su acontecer.

Bobes Naves (1989) divide ambas categorías que conforman la 
estructura del proceso de significación entre denotata y designata, 
donde está última (perteneciente a las nominaciones cognitivas) de-
fine el funcionamiento del término tsool, pues se cierne a “la idea del 
contenido como un conjunto estructurado de unidades sémicas que 
organizan la experiencia humana por secciones (designata), desde 
una peculiar visión del mundo que impone cada lengua concreta” 
(1989, p. 23). Se ha mencionado en el apartado anterior, que este “aco-
modo” es una estrategia de “legitimidad” que conforma una estética 
discursiva validada por sistemas o estructuras dentro del conjunto 
social. En este proceso de socialización, interesa recalcar el factor 
dialógico de la conversación, pues esta concatenación sintáctica del 
discurso depende en gran parte del estímulo de los hablantes para 
llegar a la concreción de sentido.

La contraparte de este proceso, definido siempre a partir del 
tsikbal, es el término jóojon tsikbal (conversar a medias). En esta con-
versación no hay un ordenamiento que legitime el discurso narrativo, 



177

JAMES ASSIR SARAO CAUICH

sino que es un ejercicio de lenguaje en el que se relatan sucesos de 
manera aleatoria y generan ruido en cuanto al conocimiento global 
de la cuestión. De esta forma, se presenta una ruptura en cuanto a 
la función principal que se le asigna a los relatos de tradición oral, 
que, según Montemayor (1996), es “el fortalecimiento de tradiciones, 
creencias o datos religiosos y geográficos” (p. 17). En ese sentido, el 
énfasis se presenta en las estrategias discursivas, pues si bien una 
conversación de este tipo puede referir a estructuras narrativas 
propias del “canon”, sino existe un ordenamiento de estas figuras 
y su línea de contenido (coherencia global) su aceptación puede ser 
más limitada o puede generar variaciones estéticas del canon, como 
los correlatos. Es decir, no solo se habla de empatía como forma de 
comprender la actividad estética con el objeto, de acuerdo con Bajtín, 
sino de la interacción cognitiva respecto a la conclusión del relato en 
cuanto a su coherencia global y su relación con la tradición literaria, 
aunque modulada por la situación contextual empírica.

Por ejemplo, si algún hablante considera narrar el relato de Juan 
T’u’ul (relato popular sobre las peripecias de un conejo llamado Juan), 
se encuentra en la posibilidad de construir un desenlace variable 
al “modelo” inicial. Gran parte de ello, se refiere a que Juan T’u’ul, 
fonéticamente parece decir Jun túul (un objeto animado), que es 
conocido como una fórmula para iniciar narraciones que implican 
la participación de un personaje, como lo muestra este cuento de 
Andrade e Hilaria Máas: “yanjij jun túul máake’ jach ayik’al ma’atech u 
xokik u taak’in / Existió una vez una persona tan rica que ni siquiera 
contaba su dinero” (énfasis mío).

Como se ha visto, este “modelo de mundo” no niega el carácter 
compositivo de la producción oral (que le permite reproducirse en 
sus propios términos) sino que sostiene que los rasgos que le permi-



178

LA ESTÉTICA NARRATIVA DEL TSIKBAL

ten tener autenticidad y, por tanto, características diferenciables, 
están constituidos en sistemas culturales y literarios de dinámicas 
diversas. Siguiendo a Alcántara:

Es en este sentido que entendemos lo que Gadamer llama tradición, y 
bajo esta óptica es que más que hablar de oralidad artística debemos 
referirnos a tradición oral, ya que es la configuración artística la que 
hace a la oralidad vehículo de la tradición. En otras palabras, la función 
de la tradición oral es mantener vigente, por medio de su performancia 
recurrente, la experiencia vital de una comunidad y la forma en que 
esta la concibe (2001, pp. 122-123).

De hecho, los componentes que la integran son relevantes para 
argumentar la intención estética y social que motivan la narración 
—llamada proposición, por Van Dijk (1996)—. La tradición oral que 
aquí se expone no solo se sostiene a través de los valores formales 
que Montemayor encuentra en sus estudios, sino que son sistemas 
abiertos —en los que se comunican mundos posibles— que se sos-
tienen a través de la interculturalidad del diálogo y se transforman 
debido a su performatividad oral. Por ello, desde su aspecto com-
positivo de “elementos formales” hasta sus unidades mínimas del 
discurso (como lo es en la oración escrita, según Ricoeur), el tsikbal, 
en palabras de Alcántara, busca esa misma resistencia, preservación, 
transmisión y transformación de “las experiencias fundamentales 
que dan significado a la vida humana”.

De esta forma, se puede argumentar que en la percepción en 
maya se reconocen, al menos, dos formas que tienden a evocar un 
ámbito objetivo y otro subjetivo. La cognición es entendida bajo el 
término na’at (entender, entendimiento). Sin embargo, las actitudes 



179

JAMES ASSIR SARAO CAUICH

del espíritu (campo de interacción simbólico-discursivo) se encuen-
tran bajo el concepto del óol, que según Deira Jiménez “se encuentra 
sujeto a un contexto cultural y social en donde existen dimensiones 
normativas y expresivas”. De ahí, se puede partir hacia aspectos 
relacionados con la vista (gráfico) y el oído (auditivo), asociados a la 
expectación y participación:

Verbos transitivos 
(raíz verbal)

 Oír   Ver

Objetivo  U’uy/ u’ub (oír, sentir)  Il (ver)

Subjetivo Ki’ u’uy (oír con goce, 
literalmente “oír 
delicioso”) 
Ch’enxikintik/ Ch’a’ 
nu’uk (oír con mucha 
antención)
Ch’úuk t’aan (escuchar 
conversaciones con 
discreción)

Cha’an (ver con goce)
Páakat (observar, con 
tacto, un objeto)
Ch’eeneb/ ch’úuk 
(acechar, espiar)
Báalam paakat (mirar 
con el rabillo del ojo, 
literalmente “jaguar 
observar”.

Tabla 1: Verbos en su denotación objetiva y su connotación subjetiva.

Es evidente que explicar el aspecto subjetivo es más complica-
do, pues si bien el sentido objetivo se enfoca en acciones concretas, 
el primero refiere a procesos de orden discursivo que muestran 
actitudes hacia los mundos posibles que se presentan en el relato. 
Respecto a la comunicación verbal en la tradición oral, se encuentra 
una taxonomía más amplia. Su condición primordial es que sea un 
discurso elaborado por dos o más agentes en una acción concreta. 
Se empiezan con un sentido de totalidad enmarcado en el concep-
to chúuka’an que significa “completado”, normalmente entendido 



180

LA ESTÉTICA NARRATIVA DEL TSIKBAL

como una circularidad o voluta (en su representación gráfica del 
propio óol o el espíritu). Este puede entenderse como un principio de 
interacción, en el que la función principal es intercambiar mensajes. 
Sus componentes son dos, básicamente: k’áat chi’ (pregunta) y núuk 
t’aan (respuesta). Así como en los ejemplos anteriores, relativos a 
la vista y el oído, en la oralidad se presenta una dicotomía (del ca-
rácter expuesto por Montemayor) en el que toda cultura diferencia 
entre el habla común y la composición artística: el sentido objetivo 
es el t’aan y el subjetivo, o discursivo, es precisamente la pauta que 
establece el tsikbal.

Para comprobar este último caso, se puede argumentar que 
en la conversación espontánea (no siendo esta la única instancia) 
busca un grado de comprensión, una vez perdida esa relevan-
cia específica del acto comunicativo, no existen, en concreto, las 
palabras (t’aano’ob) exactas que vuelvan a reconstruir el acto. Se 
entiende por conversación espontánea al líiksaj t ’aan, que es el 
momento en el que una información (acerca de la comunidad) o 
no es comprendida por toda la concurrencia o busca ser ampliada 
(como una pesquisa o inquisición respecto a un hecho o aconteci-
miento) para llegar a una comprensión comunitaria (jéets’el t’aan, 
“asentamiento de la palabra”). Esta acción comunicativa, que Ri-
coeur señala como “un acontecimiento fugaz”, llega a su desarrollo 
y constante actualización únicamente a través del tsikbal. O, lo 
que es lo mismo decir, si la oralidad, a través de su configuración 
artística, es el vehículo de la tradición oral; el t’aan (entendido 
como lengua estándar de empleo oral), a través del líiksaj t’aan, 
es vehículo del tsikbal.

Las marcas formales de uso dentro del tsikbal, son el kij y el 
bin, el primero es traducido como “dijo” y el segundo como “dicen”. 



181

JAMES ASSIR SARAO CAUICH

Incluso, en la actualidad, se suele escuchar en la oralidad las fra-
ses ken ti’ o kech ti’ para decir “él/ella dijo”. Por ello, se puede decir 
que, en su carácter discursivo de acuerdo con lo que Alcántara 
propone para la tradición oral, el tsikbal “no se limita a narrar, 
sino que transmite la experiencia misma de lo narrado […] de 
tal manera que lo narrado es solamente el modelo artístico en el 
que se sustenta la vivencia de la tradición” (2001, 125-126). Cabe 
aclarar que el tsikbal es reducido en cuanto a sistema de difusión 
y transmisión presencial o que requiere de interacción física y 
performativa. Sin embargo, es eficiente porque en un ámbito 
comunitario permite la comprensión y el acuerdo mutuo entre 
interlocutores (wéetláak’o’ob) con los mismos privilegios (este con-
ceso es llamado k’aax t’aan o ch’a’a núuktik).





183

ik’ yéetel óol: IDENTIDAD COLECTIVA  
Y EL ALMA DEL HOMBRE

Una primera hipótesis es que el término iik’ (viento, aire) y el óol 
(considerado como “el corazón formal” por Bourdin), son funda-
mentales en cuanto indicadores de la reacción emotiva del hablante 
respecto al discurso, dotándole de su propia impronta cultural. Sin 
embargo, es necesario recurrir al significado de dichos conceptos, 
considerándolos como núcleos semánticos descriptivos. 

Para dicha finalidad, se propone el análisis de estos conceptos 
a partir de dos teorías semánticas distintas: el experiencialismo o 
teoría de las metáforas conceptuales de Lakkof y Johnson (1986); y 
la teoría de la significación como proceso, de Joaquín Garrido (1991). 
La primera de estas corrientes teóricas corresponde a las propues-
tas cognitivistas y la segunda, como señala Kenia Martín (2015), 
a las “visiones interaccionales, esto es, aquellas tendencias prag-
mático-discursivas o sociolingüísticas que conciben el significado 
como un valor situacional, considerando incluso que el significado 
lingüístico no es relevante, frente al significado social, que se crea 
y recrea en cada situación comunicativa” (2015, p. 166).

Lakoff y Johnson, proponen en Metáforas de la vida cotidiana, que 
los hablantes parten de conceptos para construir metáforas, no solo 
en cuanto a su función poética, sino partiendo de la premisa del 



184

LA ESTÉTICA NARRATIVA DEL TSIKBAL

lenguaje como acción. Mientras que Garrido (1991) propone el uso 
de la fosilización pues “garantiza la intersubjetividad de la lengua 
como instrumento cognoscitivo” (p. 237). Podemos decir que ambos 
estudios, conciben el significado lingüístico como conceptualización, 
produciendo imágenes de realidades alternativas. Sin embargo, se 
considera que el contenido de una palabra también depende de “las 
relaciones con la realidad en que se emplea y las relaciones con los 
conocimientos de todo tipo que tiene quien la usa, incluyendo estas 
últimas las relaciones paradigmáticas con otras palabras. Es decir, 
las condiciones de aplicabilidad, la verificación de su satisfacción, 
y su aplicación” (1991, p. 231).

Principalmente, interesa la relación que se plantea entre lo que 
Garrido denomina “información”, como elemento del proceso del 
significado (manifiesto en el contenido conceptual), que consiste 
en la “obtención de conocimiento a partir de una palabra percibi-
da o, inversamente, de transferencia de conocimientos mediante 
una palabra emitida” (1991, p. 229). Estas condiciones se basan en 
la experiencia de la información almacenada en la memoria del 
hablante, generando el aprendizaje y ampliación de las unidades 
de información.

En el primer fragmento a analizar, se narra la historia de “El 
incrédulo y Cháak”. Esta narración, en realidad, es muy conocida en 
las comunidades mayas y siempre tiene un planteamiento similar. 
En este se presenta a un joven que no cree en la existencia y poder 
del dios de la lluvia Cháak, por lo que comienza a increpar al dios 
por no regar sus milpas. Ante esta imprecación, aparece el dios en 
la figura de un anciano que le invita a acompañarlo a su milpa en 
un caballo, llevándolo por fin a su cueva. El desenlace posterior es 
variable en cada narración, por este motivo, solo habrá necesidad 



185

JAMES ASSIR SARAO CAUICH

de centrarse en esta primera introducción al relato para analizar el 
componente conceptual que envuelve el término iik’.

Igualmente, encontramos en varios relatos de tradición oral 
maya una tendencia en acentuar la transición de una realidad a 
una hiperrealidad a través de dos estados físicos (tales como tener 
o no “aliento”). Salvo los casos en los que los personajes se internan 
en la profundidad de los montes, existen situaciones en las que un 
personaje puede “sorprenderse” o “asfixiarse” del susto y ser guia-
do por seres fantásticos y así generar una trama. Alessandro Lupo 
(2013) registra la versión náhuatl de esta interpretación metafórica 
de la siguiente forma: 

Cabe decir, ante todo, que las situaciones en que el Talocan [morada 
del dios de la lluvia, según los nahuas] se menciona más frecuente-
mente están relacionadas con los ritos terapéuticos para recuperar el 
componente espiritual (llamado ecahuil, ‘sombra’) de las personas a las 
que les ha sido diagnosticado un “susto” (nemouhtil). Al igual que en el 
resto de Mesoamérica, también en la sierra se cree que el susto puede 
abrir las puertas del envoltorio corporal, permitiendo así que una de 
las entidades anímicas de que está dotado cada individuo —es decir, 
la “sombra”— “caiga” y sea atrapada y retenida por seres extrahumanos 
(p. 243).

En este sentido, en lengua maya no hay una diferenciación entre 
aire, viento o aliento, pues los tres involucran el componente lingüístico 
del iik’. La palabra ja’as óol (asustarse) ya nos indica una marca fonética 
como es el ja’aja’ iik’, que se expresa como si se estuviera padeciendo 
estertores o sibilancias respiratorias (en lengua maya, muchos verbos 
se componen a partir de la fonética que implica la acción). 



186

LA ESTÉTICA NARRATIVA DEL TSIKBAL

Esto se ve  ref lejado en la narración, pues cuando el personaje ha 
resuelto el nudo principal “recupera el aire” (ch’a’aik u yiik’) o “recuerda 
el aire” (k’a’ajsik u yiik’). De esta forma, se comunica al receptor del 
relato que la narración tiene una aplicación o enseñanza en la vida 
cotidiana. Es a través del iik’il t’aan (literalmente “palabras de viento”, 
las cuales son expresiones que comunican hechos trascendentales 
de la dimensión espiritual del ser), que un enunciador modaliza su 
enunciado y a su enunciatario y se lleva a cabo un contrato donde 
interactúan valores estéticos y sociales.

Para demostrar la importancia de esta unidad conceptual, se 
partirá del estudio de las metáforas conceptuales que proponen 
Lakoff y Johnson (1986), entre las cuales destacan las características 
de las “metáforas ontológicas”. Estas “son necesarias incluso para 
tratar de enfrentarnos de manera racional con nuestras experien-
cias” (1986, p. 64), para ello se recurre a la derivación del vocablo 
iik’ como marcaje de transformación de la realidad. De la lista que 
ofrece el estudio, retomamos la función de las metáforas ontológicas 
en cuanto a su característica para identificar aspectos. Proponemos 
como ejemplo el siguiente enunciado, conforme a su configuración 
en la cultura maya: EL VIENTO ES UNA ENTIDAD.

El viento es un estado de conciencia y plenitud

Jach k’aja’an yiik’ 
(Es una persona en sí, inteligente y astuta).
Le ts’o’ok u yil le ba’abalo’ ja’aja’as u yíik’ 
(Al ver a aquel monstruo, perdió el sentido).
Letio’ob yaan u páajtalil tia’al ka u ch’aaik’ iik’ 
(Ellos tienen la facultad de que regrese a su estado normal [respire]).



187

JAMES ASSIR SARAO CAUICH

Mina’an yíik’ tumen ts’o’ok u kiimi. 
(No tiene aire porque ha muerto).

El viento es una entidad fantástica

Wa ku taal teech u yiik’el, ku ts’aik teech mala suerte 
(Si te da ese viento, te da mala suerte).
Ma’atech ku kiimilo’ob, tumen mejen íik’o’obo’ 
(No murieron porque son aires pequeñitos [aluxes]).
Le o’olal ku ya’ala’ale’ míin jaaj iik’
(Por eso dicen que pueden tener poder verdadero).

Estas metáforas nos permiten observar diferentes aspectos 
de un mismo modelo metafórico de la mente. Es decir, en el pla-
no cognoscitivo, ambas metáforas pertenecen a usos particulares 
del concepto íik’. En el primer ejemplo se remite a una facultad de 
vitalidad (respirar), pero también a una certidumbre racional (ex-
pectación ante lo desconocido). Por otra parte, está el viento como 
una entidad misteriosa que posee poderes sobrenaturales. Cuando 
una persona es sorprendida por un k’ak’as iik’, “carga el aire” (kuuch u 
yíik’) y su óol (alma) cae o es desplazado de su cuerpo original (en este 
caso vemos la división que sugieren las metáforas orientacionales: 
abajo-muerte, arriba-vida). 

El hecho de no tener óol implica desconocer la realidad como 
constructo social (como la expresión: mina’an u yóol, “no tiene sentido 
común” o sa’atal u yóol, “ha perdido su sentido común”) y quedar a 
merced de los designios de la deidad o espíritu que se ha apodera 
del cuerpo humano. En el relato “El incrédulo y Cháak”, se narra la 
historia de un joven que cuestiona la existencia del dios maya de la 



188

LA ESTÉTICA NARRATIVA DEL TSIKBAL

lluvia. Por este motivo, el mismo Cháak, en forma de un anciano, lo 
visita y lo guía hasta su morada. Desde que toman una vereda (xt’uul 
beej), se da a entender que el camino hacia el que iba el joven, donde 
estaba su milpa (como esta es una práctica comunitaria, encuadraría 
entre las que conforman el concepto del sak beej), era un camino recto 
y se desvía a uno sinuoso y “cambia” su percepción de la realidad. 

Cabe destacar que, en este relato, se nos menciona que, aún en 
ese momento, el joven no había perdido la razón: “Chen tun ba’ax leti’ 
komo k’aja’an yiik’ tan yilik tu’ux ku bine’/ Pero como él estaba en sí, se 
daba cuenta por donde pasaba” (enfasis mío). En este caso, se usa 
el término k’aja’an yíik’ (“recordaba su viento”) para indicar que se 
negaba a caer en la proposición de Cháak. Pero, al indicar que él veía 
dónde entraba (tan yilik tu’ux ku bine’), se señala que este personaje se 
disponía a describir cómo era la entrada a la morada de Cháak, con 
el fin de que la comunidad le creyera, pues ese sería un referente 
espacial conocido (este lugar suele ser una hondonada o una cueva) 
que permitiría verificar su participación en el relato. 

Para comprender el concepto del óol y su importancia descriptiva 
en el tsikbal, se analizará, según la propuesta del método de fosi-
lización de Garrido (1991), un fragmento del relato “U rey masewal 
yetel u rey ts’ulo’ob/ El rey indio y la expulsión de los españoles”. Este 
cuento inicia con la remembranza del hablante sobre las historias 
que le narraba su padre. Su contexto histórico se basa en los aconte-
cimientos de la Guerra de Castas, que marcaron un hito en la ciudad 
de Valladolid (Saki’, en lengua maya) y sus alrededores. Sin embar-
go, la narración no nos habla sobre los hechos ya acontecidos, sino 
de una profecía que indica que se levantará un representante del 
pueblo maya (en la figura de un rey) para expulsar a los “españoles” 
del actual territorio que ocupan. De este relato, solo se hará uso de 



189

JAMES ASSIR SARAO CAUICH

un fragmento que relata las diferencias que se presentan entre el 
rey macehual y el padre de una iglesia (este último representa en el 
relato a un dignatario de los “españoles”).

El término óol, según lo define Gabriel Bourdin, se refiere a un 
vocablo del léxico del maya antiguo que denota el “corazón formal”. 
Sin embargo, esta palabra configura un “corpus emocional”, según 
su carácter polisémico, aunque particularmente se basa en dos pre-
dicados mentales: sentir y querer. Estos parámetros demuestran el 
dominio léxico emocional, que al hablante le sirven para “reducir” 
los significados conceptuales de “sentir” en formas compuestas. En 
ese sentido, la relevancia de asumir el concepto del óol como indica-
dor narrativo surge de la actitud del narrador ante los hechos que 
le fueron contados por su padre. Sobre todo, porque el acto de oír 
(u’uy), en lengua maya designa también el de sentir. 

Es decir, se supone que el hablante (en este caso es Teodoro Canul) 
reduce la información externa percibida (e interna al ser remembrada), 
y la sintetiza a través de los estados anímicos del óol para describir la 
situación bélica en términos generales; además, recupera dichas uni-
dades de la información a partir de la derivación de dicho concepto. 
Lo anterior debe ser comprobado, según el método de fosilización 
semántica, para confirmar la propuesta de Garrido al señalar que 
“la reducción y la recuperación son componentes fundamentales del 
acoplamiento del aparato cognoscitivo no lingüístico al lingüístico” 
(1991, p. 235).

Se puede segmentar la historia en cuatro unidades de informa-
ción (I1, I2, I3, I4…), si bien esta abarca diferentes anécdotas e implica-
ciones posteriores, este primer episodio corresponde a una síntesis 
simbólica del conjunto narrado. Esta división no solo es sugerida por 
la edición del relato, sino que es identificable en cuanto enunciados 



190

LA ESTÉTICA NARRATIVA DEL TSIKBAL

globales. La primera unidad de información (I1) identifica el origen 
de la narración y su naturaleza como profecía; la segunda (I2) ref leja 
la acción del rey macehual para expulsar a los españoles, y, en vista 
de su negativa, se dirige la iglesia de Valladolid, concluyendo con 
la orden al sacristán de expulsar al padre de la iglesia; la tercera (I3) 
evidencia es el constante regreso del padre a la iglesia y su hartazgo 
ante las medidas tomadas por el rey macehual; por último, en la 
cuarta unidad de información (I4), se describe la reacción del rey 
indio ante la negación del padre a salir definitivamente de la iglesia. 

La forma compuesta del óol, que describe las situaciones antes 
planteadas, la ejemplifica el hablante con la palabra (P) náak óol (tra-
ducido como “fastidiarse” o “hartarse”). Este término está compuesto 
de la partícula náak, que puede tener diferentes connotaciones, 
pues por sí sola carece de un significado específico. El escritor maya 
Pedro Uc (2016) define esta palabra, para aproximarse al significado 
de un término registrado en los medios coloniales (nakom), de la si-
guiente forma: “Naak es un término que se puede traducir al español 
como llegar, [chocar, tropezar] alcanzar o topar” (párr. 1). También 
da un ejemplo sobre su uso: “«ts’o’ok u náakal (náak-al) in wóol» que 
se puede traducir literalmente como ʻya llegó al tope mi ánimo’” 
(párr. 5). Esta última acepción considera una de las connotaciones 
que son asequibles para este término, este es el concepto del waaj, 
que en maya se refiere al coraje o “bilis” (k’anchik’iin) de una persona. 
Igualmente, esta representación del óol se puede encontrar en la 
recuperación (de las unidades I1 e I2) que hace Teodoro Canul de la 
situación de hartazgo en la que se encuentran los mayas macehua-
les y que se ve representada en la actitud imperativa del rey indio 
para expulsar a los “españoles”: “Ku naaka yool yilik wa ma’ bin tun 
bine ts’ulo’ob tu kaajlo’obo’ ku jook’o tun bin personal lebin ti’, max tun bin 



191

JAMES ASSIR SARAO CAUICH

ken u yax atakarte, lebin te’ padre bino’” (énfasis mío)16. Para recuperar 
esta unidad compleja a partir de ambas unidades de información 
(I1 e I2), los hablantes parten de la interpretación del término náak 
como un tope o un límite: 

También, se convierte en sustantivo cuando se usa como una muralla 
o barda, para evitar algún desborde, como los que se construyen en la 
orilla del mar […] Cuando alguien frena los abusos de otro contra su 
persona se dice: “woy náakeche’” (aquí llegaste o aquí has topado); como 
se dice coloquialmente: “pinto mi raya”, cuando se quiere establecer 
una frontera relacional con alguien con quien ya no es posible tener 
una buena relación (Uc, 2016, párr. 6).

Como vemos, este concepto sugiere connotaciones referidas a la 
territorialidad y, en el contexto en el que se usa (unidades I1 e I2), se 
expresa que el rey macehual iba a pedirle por escrito a los españoles que 
abandonen las tierras de su gente (la legalidad a través de la escritura 
posiblemente haga referencia a las prácticas legales que los españoles 
y los liberales, durante la Colonia y el período de Independencia, 
imponían al pueblo maya). Esta importancia asignada a las fronte-
ras del pueblo (u jáal kaaj), hace referencia a conf lictos territoriales 
entre grupos en oposición. Si añadimos las connotaciones proféticas 
de la narración, se puede describir el ánimo de los naturales como 
de náak óol, pues han tenido que soportar el desplazamiento de sus 
territorios y el saqueo de su memoria cultural.

Con base en las siguientes dos unidades de información (unidades 
I3 e I4), se observa una concatenación de causa-efecto que simboliza 

16	 “Se fastidió al ver que no se iban los extranjeros y los empezó a sacar personalmente, ¿a 

quién atacaría primero? Sería al padre” (traducción propia).



192

LA ESTÉTICA NARRATIVA DEL TSIKBAL

las acciones políticas llevadas a cabo por los representantes de ambos 
bandos. En este énfasis que se hace en el uso de “P”, las connotaciones 
no solo abarcan lo visto en el caso anterior, sino que en el proceso 
de recuperación se puede considerar una ampliación de sentido. 

Como se ha mencionado, en I3 se narra la repetida expulsión 
del padre de la iglesia (debido a que se negaba a retirarse), esta se 
expresa de la siguiente manera: “Ku ka bisa’a- le reyo’ ku ka’ jo’osa’a 
iglesia. Chen ya’al u ka’ sutkubae sakristano’ san ka’ k’uchuk le rey tu ka’aten 
tu chi’e mesao pos ku naaka tun bin yoole padreo ku bajlajtik bine reyo’, 
kya’alik bine’: -Ja’ali’ beyo’ ja’ jo’ole’” (énfasis mío). En este enunciado, es 
visible cómo se repite al menos cinco veces el indicador numérico de 
las veces (dos) en que sucede una acción (que saquen al padre de la 
iglesia y este vuelva a entrar). Este marcador indica que la situación 
se torna “enfadosa” o “fastidiosa” (estas son otras acepciones que 
se le pueden asignar a P), pues en realidad, la acción del padre (una 
bofetada hacia el rey indio), en la tercera ocasión en que se le iba a 
expulsar, denota no solo que él consideraba como suyo el espacio en 
el que estaba, sino que estaba fastidiado de las repetidas ocasiones 
en la que fueron sacados de la iglesia. Visto desde la perspectiva del 
rey macehual, su fastidio ante las reticencias del padre y su indigna-
ción por la bofetada que le dieron, se demuestra en I4 cómo decide 
defenderse con un ejército de avispas que tenía a su disposición.

De esta forma, se observa que el tsikbal (tradición oral maya) 
emplea complejos de unidades, como el íik’, para sustentar formas 
de interpretar el mundo y representarlo a través de una socializa-
ción del aprendizaje que se configura como discurso pragmático 
en el lenguaje. Según esta idea, y considerando el presupuesto de 
respeto (tsikbe’en) en la conversación, se reconoce la figura del an-
ciano (nojoch máak) por su experiencia y la autoridad que ostenta 



193

JAMES ASSIR SARAO CAUICH

a partir de ella —como también lo describe Alessandro Lupo. En 
este sentido, la convención social existe siempre que el “mensaje” 
del tsikbal, privilegiando el papel del anciano en la enunciación, es 
correspondido y puesto en “práctica” por su interlocutor. A partir de 
ahí, los rasgos mnemotécnicos son fijados pese al carácter anacróni-
co de las narraciones consideradas “antiguas” (úuchbe’en tsikbalo’ob) 
o de carácter cosmogónico-mítico, pues, como señala Lázaro Tuz 
(2009): “las múltiples representaciones históricas que se interpre-
tan a través de los mitos nos permiten adentrarnos en el mundo de 
nuestros ancestros como si sus relatos fueran hechos cotidianos que 
son revelados a través del lenguaje oral” (p. 92).

Por otra parte, se confirma el aspecto polisémico del concepto óol, 
generando cambios en la interpretación por medio de la fosilización 
de la reducción y la recuperación. Sin embargo, en el ámbito de las 
emociones como procesos cognitivos, los hablantes consiguen en el 
tsikbal (tradición oral) una interpretación simultánea, reforzada a 
través de sus intervenciones dialógicas.





195

U k’i’inamil tsikbal: LA FUERZA EMOTIVA  
DE LA CONVERSACIÓN

Debido a la extensión de enunciados contiguos, llevados a cabo en 
una conversación, se concibe el sentido y la coherencia a partir de 
sus macroestructuras. Van Dijk (1996), señala que, así como sucede 
en el análisis semántico, un estudio pragmático del texto literario 
debe contemplar los actos de habla globales. Este es uno de los objetivos 
planteados en cuanto a la intencionalidad que rodea una conversa-
ción que satisface condiciones combinatorias. Para tal finalidad, 
los estudios de pragmática literaria (iniciados por Austin y Searle), 
consideran que el enunciado contiene, al menos tres niveles, cuando 
es puesto en acción en un tipo específico de situación comunicativa 
por una comunidad hablante (constituyéndose como acto de habla), 
tal como lo propone aquí Beristáin (2010):

a.	 El acto locutivo consiste en enunciar, con apego a las reglas 
sintácticas, locuciones o expresiones a las que es posible asignar 
un significado [....].

b.	 El acto ilocutivo es aquel cuya enunciación misma constituye, 
por sí, un acto que, proveniente del hablante, modifica las rela-
ciones entre los interlocutores [...].



196

LA ESTÉTICA NARRATIVA DEL TSIKBAL

c.	 El acto perlocutivo es aquel en que la fuerza ilocutiva del enun-
ciado produce un efecto sobre el oyente y quizá un cambio de 
dirección en sus acciones (p. 15).

Esta característica, que constituye al enunciado como un acto 
de naturaleza social, implica que, para analizar las proposiciones 
o intenciones de los actos de habla, se lleve a cabo un registro de 
sus contextos de enunciación para así comprender su propiedad a 
nivel global y verificar su grado de éxito ilocutivo.

Para continuar, se tratará el texto “Juntu maak tu kinsaj juntu san-
to winik/ El hombre que mató un Santo Winik”, narrado por Sixto 
Canul, en el cual se destaca el conocimiento local (Geertz, 1994) y sus 
prácticas campesinas. Al referise a las condiciones del contexto, se 
señalan los factores que deben cumplirse como condiciones de pro-
piedad para que una enunciación sea considerada como un acto de 
habla apropiado. Como indica Van Dijk (1987) las funciones sociales 
que se satisfacen como actos verbales, varían según su comunidad 
lingüística y sus “convenciones sociales e históricas” (p. 176).

En el contexto de enunciación por parte del hablante, encontra-
mos que siempre debe corresponder a una intencionalidad que debe 
ser interpretada por el oyente para ser considerada un acto de habla. 
Como mencionan los editores de Relatos del Centro del Mundo, en la 
introducción al libro, las narraciones fueron recabadas durante las 
faenas cotidianas de los campesinos de Xocén y, en algunos casos, 
en sus propias casas. Cabe mencionar que es una práctica cotidiana 
en las comunidades mayas que las personas mayores narren rela-
tos a sus allegados en momentos que, en lengua maya, se conocen 
como u súutukil je’elel (momento de descanso), debido a que es en 
estos contextos en los que la palabra es recibida como un disfrute 



197

JAMES ASSIR SARAO CAUICH

(ki’ u’uyik), cuando la intención es entretener, o bien, se aprovecha 
para aconsejar o advertir, pues es cuando se escucha con mayor 
atención (ch’enxikintik).

Una de las condiciones de propiedad, que corresponden tanto 
a la elaboración como a la recepción del discurso, es el estatuto del 
tsikbal. Según el cual, la conversación debe realizarse con sumo res-
peto de la persona menor hacia la mayor (este valor social se resalta 
incluso en las narraciones antiguas como el Popol Vuh y Los cantares 
de Dzitbalché). De hecho, antes de iniciar una conversación por par-
te de infantes o jóvenes hacia los ancianos, se recomienda tener 
respeto (saludar y hablar cuando sea oportuno). Una de las formas 
de enseñanza hacia los niños es con la frase exhortativa: ma’ wáaj 
a jantik k’uxub (¿no has comido achiote?). Que es una reprimenda 
de los tutores hacia el niño, recordándole que debe cumplir con el 
código moral de “respeto a los mayores” en la comunidad. En esta 
frase encontramos que este “respeto” (tsik) constituye una condición 
de propiedad fundamental para iniciar una conversación respetuosa 
y “condimentada”. 

Por ello, es importante analizar no solo la estructura del texto, 
sino aún el contenido del enunciado, tanto micro como macroes-
tructuralmente (pese a que las dimensiones del presente estudio 
no permitan que se aborde de dicha forma), pues no se ignora que, 
tanto en el nivel de producción del discurso como en el de recepción, 
se lleva a cabo una actitud dialógica entre hablantes en la que se in-
volucra el “condimentar el discurso” y el “saborear el relato” (ambas 
actitudes necesarias para socializar los valores estéticos del tsikbal).

En el relato “Juntu maak tu kinsaj juntu santo winik/ El hombre que 
mató un Santo Winik”, se narra la historia de un hombre que, al 
regresar de su milpa, acostumbraba talar árboles por ocio. En una 



198

LA ESTÉTICA NARRATIVA DEL TSIKBAL

ocasión, cortó con su machete a una iguana, que resultó ser uno 
de los cuatro guardianes (Santo Wíinik) del pueblo. Al causar una 
baja en la organización del grupo, estos le exigieron al humano que 
tomara su uniforme (un traje mágico) y sustituyera a su compañero 
en la vigilancia de una de las cuatro entradas del pueblo. Su tarea 
consistía en impedir la entrada de criaturas malintencionadas uti-
lizando una varita mágica que bloqueaba el camino. Sin embargo, 
fue engañado por un Jiijits’ beej (pequeño ratón amarillento) que se 
convirtió en un toro enorme y luchó contra él hasta que uno de sus 
compañeros lo ayudó. Este relato finaliza con una ref lexión, por 
parte del narrador, en la que afirma que los campesinos deben tener 
prudencia en el uso del monte, pues todo debe funcionar según la 
voluntad de Jajal Dios (Dios Verdadero).

La primera frase del relato enfatiza una práctica tradicional que 
consiste en recolectar leña camino a la milpa para que al volver no 
sea tan laborioso llevarla. Solo que, en este relato, el campesino no 
recolectaba su leña, sino que, por simple ocio cortaba y quebraba 
(kaachch’aktik) los árboles que había en su camino. Este hecho señalado 
por el narrador implica varias consecuencias que se vinculan con el 
medio cotidiano. Una de ellas es que, precisamente, en los troncos de 
los árboles viven las iguanas y otra podría ser el hecho de que cortar 
las plantas sin ninguna previsión constituye una imprudencia según 
la coherencia cíclica de regeneración del medio natural (razón por 
la cual se ref lexiona en torno a ello al final). En el caso de que estos 
guiños sean interpretados por el oyente, podríamos decir que esto 
constituye un acto de habla perlocutivo e indirecto. 

Posteriormente, en el texto se destaca la temática de la “falta 
a la moral” (si’ipil, que por definición corresponden a otro tipo de 
normas culturales propias de los usos y costumbres de los pueblos 



199

JAMES ASSIR SARAO CAUICH

mayas). Esta situación se deriva de la baja ocasionada al grupo de 
los Santo Wíiniko’ob, en donde le exigen al campesino reemplazar a 
su compañero. Y, si bien no se aplica un “correctivo” a la falta oca-
sionada, sí se recurre a la lógica tradicional del sistema de guardias 
y del Jeeléeb (concepto que describe el relevo que cada determinado 
tiempo hacen los regadores de la lluvia en la ceremonia del Ch’a 
Cháak), que son cargos comunitarios que se asignan rotativamente, 
de manera que no haya un desajuste en el número de guardias. Por 
ello, es importante la numeración simbólica, siendo cuatro los pun-
tos cardinales y cuatro las entradas y salidas (cabos) de los pueblos, 
según la cosmovisión maya.

Hasta aquí, la estructura es similar con la de otros cuentos del 
mismo tomo, en el cual los dioses llevan a un “incrédulo” o “irrespe-
tuoso” a aprender las faenas de ellos y así comprenda la importancia 
del orden establecido. Sin embargo, al final del relato, el narrador 
recurre a una digresión y ref lexiona en torno a la problemática 
precedente. Sobre este relato, nos dicen los editores del libro: “El 
mensaje es que la naturaleza está viva, y que el hombre no es ni más 
ni menos que cualquier otro ser vivo. Por lo tanto, tampoco tiene 
derecho a destruir la vida”. Es en este punto en el que el narrador 
se diferencia de su oyente y se incluye entre los campesinos, esta 
característica de los rasgos semántico-pragmáticos es llamada por 
Van Dijk “expresiones deícticas”, dice: “La’aten e santo cheob beya’ pos 
to’one’ ken chuunsu kool maake’ ku jo’osik u Saka’ te’ yumil e k’aaxo’obo’ 
yo’ola mu’ loobita’a maak”17. Como se observa, el hecho de que el ha-
blante se asuma como parte del discurso, bien puede referirse a 

17	 “Por eso los Árboles Sagrados así, pues por eso nosotros, cuando va a comenzar una persona 

su milpa, ofrece el Saka’ al dueño de los montes para que no dañe a las personas (que traba-

jarán el campo)” (traducción propia).



200

LA ESTÉTICA NARRATIVA DEL TSIKBAL

una “(auto)referencia de los agentes representados”. Sin embargo, 
las condiciones de propiedad (tales como los posibles contextos de 
enunciación, estructura narrativa, contenido léxico y semántico, 
apreciación, etc.) nos permiten identificarlo como parte de un acto 
de naturaleza social consecuente. 

Otro enunciado que permite reunir ciertos rasgos de los actos 
verbales del texto, lo menciona el hablante posterior a la recomenda-
ción de solicitar autorización a los dueños del monte para trabajar la 
tierra: “Tumen wa ma’e, le santo che’o letiobe’ ku bino’ob u k’aato’ob permiso 
ti’ ki’ichkelen Jajal Diose’ u beetko’ob loob ti’ maak wa a loobitkaba yeta 
nu’ukul. Wa me’ yaan ora ku ch’iiki tech che’, wa ku kooche’etkech che’ tan 
meyaj”18. En esta expresión, vemos la reiteración al condicionamiento 
de posibilidad que implica una “realidad” narrada por el hablante. 
Esta intención de transmitir miedo ante situaciones peligrosas de-
nota la motivación que guía el discurso, una advertencia. 

De esta forma, se puede identificar el fragmento de la digresión 
tanto en su forma de acto ilocutivo (principalmente como acto de 
habla indirecto) como en su aproximación como un acto perlocutivo. 
El primero es señalado por Van Dijk (1987) como un “acto de habla 
impresivo o ritual”, que “implica la intención de cambiar la actitud 
del oyente con respecto al contexto [...], especialmente las actitudes 
valorativas del oyente” (p. 183). El segundo lo sería principalmente 
porque, como indica Beristáin (2010), en él “la fuerza ilocutiva del 
enunciado produce un efecto sobre el oyente y quizá un cambio de 
dirección en sus acciones” (p. 16). 

18	 “Porque si no, los Árboles Sagrados van a pedir permiso al Dios Verdadero para que le hagan 

daño a las personas o para que se lastimen con sus propias herramientas. O si no, llega un 

momento en que se te clava una madera o que te golpea un árbol mientras estás trabajando” 

(traducción propia).



201

JAMES ASSIR SARAO CAUICH

En este sentido, entendemos el “éxito ilocutivo”, a partir de las 
convenciones sociales institucionalizadas que construyen la base de 
la articulación de los sistemas culturales. Una forma de entender 
este fenómeno social en las comunidades mayas sería direccionando 
esta fuerza ilocutiva en función del término k’i’inam, como “energía” 
que habita en todos los seres vivos y que, como parte de un len-
guaje natural, nos permite interactuar en la cotidianeidad. Como 
señala Van Dijk (1987), es en los contextos sociales de educación e 
instituciones donde “aprendemos las convenciones específicas de 
la comunicación literaria [...] junto con ideologías que se ocupan de 
propiedades y valores «característicos» de la literatura y el arte —y 
sus «creadores»—” (p. 177).

Es este el motivo por el que la fuerza ilocutiva del tsikbal puede ser 
considerada tanto como un acto de habla ritual o un acto perlocutivo, 
según sea su realización en la praxis social. Entendiendo que ambos 
requieren de un reforzamiento psicológico (o sanción psicológica) 
para motivar la aceptación y el acatamiento. No pudiendo, sin em-
bargo, garantizar la correspondencia resolutiva, pero planteándose 
desde las prácticas culturales tradicionales, valoradas en función de 
la dinámica social específica de cada lugar.





203

CONCLUSIONES DE LA PRIMERA PARTE

La tradición oral (tsikbal) es un medio por el cual las metáforas del len-
guaje reivindican la identidad comunitaria (en este caso, gran parte 
de sus contenidos son en torno a la milpa), y, a su vez, crean nuevas 
representaciones del mundo apegadas a sus realidades sensibles. Si 
bien cada enunciación puede tener múltiples intencionalidades, en 
la aserción dialógica (es decir la construcción de un discurso global 
partiendo de una conversación) se revisan los efectos comunicativos 
apropiados según las circunstancias, pudiéndose identificar cuáles 
son sus funciones sociales.

Una de las principales diferencias que podría plantearse, entre 
el tsikbal y otros géneros discursivos en lengua maya, es su nivel de 
pragmática y uso social. Esto nos lleva a plantearnos un universo de 
posibilidades no reducido al microcosmos de la milpa como modelo 
(ya que es posible que se deje de recurrir a elementos lingüísticos 
y metafóricos propios de ella), pues los constantes cambios (k’éex 
óol) pueden redimensionar las estructuras sociales y la sensibili-
dad estética del maya actual. Por ello, en el tsikbal se retoman estos 
preceptos para ejemplificar el “qué hacer” de la vida cotidiana para 
“humanizarla” (u wíinikunsik), porque, de otra forma, los cambios 
externos modificarían el actuar del ser humano y lo convertirían 



204

LA ESTÉTICA NARRATIVA DEL TSIKBAL

en alguien diferente (yaanal máak), en el otro (u jel), y con ello ya no 
podrían expresar ciertas experiencias.

El caso de Xocén, Valladolid, es una muestra de cómo el entor-
no histórico y cultural (la Guerra de Castas y la herencia ritual de 
la Santísima Cruz, por mencionar algunos) incide en la produc-
ción discursiva que se socializa a través de las generaciones y que 
se reinterpreta para su apropiación. A lo largo de este texto, se ha 
evidenciado que el “respeto” es uno de los factores fundamentales 
para que estas narraciones antiguas (úuchben tsikbalo’ob) no pierdan 
relevancia en la vida diaria del maya y, al mismo tiempo, constituyan 
un entramado de memorias que se entretejan en generaciones y se 
diversifiquen a nivel intergeneracional.

En este compuesto de acciones sociales que conforman la “co-
municación literaria”, la memoria colectiva cumple la función del 
concepto del sak beej, a través del cual se lleva a cabo la difusión de la 
información y los conocimientos dentro de un pueblo y se establecen 
estrategias para la solución de problemas comunitarios. Es en este 
entorno en el que se crean las imágenes metafóricas del lenguaje y 
donde se da cabida a formas más complejas de organizar el conjunto 
de la vida en una narración.



205

EL wayak’: PROCESO COGNITIVO  
DE APRENDIZAJE EN LA NOVELA  

Danzas de la noche  
DE ISAAC ESAÚ CARRILLO CAN

Actualmente, existen muchos escritores que realizaron y realizan 
aportes para (re)crear su cultura, sin embargo, la novela escrita en 
lengua maya ha sido poco estudiada. La que nos compete abordar 
en este artículo se encuentra entre las cuatro primeras novelas re-
gistradas, a saber, en maya: Ponte esta ropa (1992) de Jorge Echeverría, 
Cecilio Chi (2006) de Javier Gómez Navarrete, Teya, un corazón de mu-
jer (2008) de Sol Ceh Moh y, por último, la cuarta novela escrita en 
lengua maya yucateca –español (galardonada del certamen Premio 
Nezahualcóyotl 2010), denominada Danzas de la noche. U yóok’otilo’ob 
áak’ab (2011) del escritor oriundo de Peto, Yucatán, Isaac Carrillo 
Can, texto que se pretende analizar a continuación.

La novela comienza con el relato en primera persona de la vida 
de la protagonista, Flor, quien narra los recuerdos de su niñez y los 
trabajos que realizaba en su núcleo familiar. Flor conoce a Noche, 
personaje que se presenta en la oscuridad y los sueños de la prota-
gonista, y quien le enseña sobre los saberes del mundo que la rodea. 
El desarrollo de los dos personajes se ve interrumpido con la muerte 
de su hermano menor. Ante este suceso, la protagonista descubre 
que es adoptada y en su deseo por encontrar a su verdadera familia, 
para escapar de los abusos familiares y de la amenaza de muerte que 



206

LA ESTÉTICA NARRATIVA DEL TSIKBAL

se cierne sobre ella al haber sido inculpada como la responsable de 
la muerte del hermano menor, decide emprender un viaje al pueblo 
de su padre biológico junto con Noche, quien se presenta solo en la 
oscuridad y la llevará a conocer y desarrollar estrategias para en-
frentar diversas situaciones a las que se enfrentará. 

En su andar descubre que su madre, al morir después del parto, 
se convirtió en Noche y es quien ha sido su guía para acompañarla, 
enseñarle y ayudarla a encontrar a su familia. También, descubre 
que su padre es un danzante, responsable de brindar, por medio 
del baile, determinadas enseñanzas. Después del reencuentro, la 
protagonista, ya adulta, menciona el desarrollo de sus habilidades 
para realizar viajes mediante el Wayak’, (que aprende en conjunto 
con Noche) y ref lexiona sobre el ciclo de la vida y cómo todo saber 
debe ser devuelto al inicio para poder germinar de nuevo en la 
sociedad. 

La historia se desenvuelve en un lugar imaginario (sin algún 
referente geográfico), aunque por la oralidad que plantean las conver-
saciones en lengua maya yucateca, se entiende que se sitúa en algún 
punto de la Península o bien donde se habla esta lengua indígena 
(Belice, Campeche, Quintana Roo y Yucatán). Tampoco se menciona 
una temporalidad situada cronológicamente, por lo que cualquier 
suposición temporal es plausible. 

Lepe Lira (2011) indica, en el prólogo de la novela, que para la 
comunidad maya yucateca existen dos términos principales para 
entender los sueños, a saber: náay y wayak’. Señala que estos dos 
conceptos desarrollan la trama de la novela, al situar los viajes o 
sueños que tiene Flor (la protagonista) con Noche. En este sentido, 
el sueño cumple la función de ilusión o fantasía, cuando se le pre-
senta a Flor con una meta o propósito a conseguir a corto plazo. Por 



207

JAMES ASSIR SARAO CAUICH

otra parte, Lira, con base en aportes de un texto de la poeta maya 
Briceida Cuevas Cob19, señala que el término wayak’ está asociado 
al inframundo maya. Específicamente porque los principales “con-
tactos” que tiene Flor con su madre y padre fallecidos se dan a través 
de sueños profundos o ensoñaciones trascendentales. Por último, 
argumenta que el pueblo maya no distingue entre Wayak’ y náay 
aunque, en concreto, Wayak’ hace referencia a la transformación del 
cuerpo y la mente hacia un estadio de muerte (como en la tradición 
mesoamericana consideraban el inframundo).

El enfoque del presente estudio será en torno a la adquisición 
del conocimiento que aporta las ensoñaciones del wayak’ y el náay, 
desvinculado del aspecto tanatológico que las autoras antes men-
cionadas le otorgan al concepto wayak’. Para ello, se considera que el 
sueño y ciertas visiones o revelaciones son trascendentales en la vida 
cotidiana para los mayas yucatecos contemporáneos en la búsqueda 
del buen vivir. El wayak’, si bien representa una transición mental 
(plano subjetivo al objetivo), tiene una función social relevante para 
la toma de decisiones personales y colectivas (proyectos comunita-
rios) en la población. 

Evidencia de esto se encuentra en los aportes que el comunicador 
maya, Bernardo Caamal Itzá (2021), hace sobre la relevancia cotidiana 
que tienen los sueños en comunidades del sur de Yucatán. Lo mismo 
se señala en el libro Narraciones mayas de Campeche, recopilado por 
César Can y Rodrigo Gutiérrez (2016), al incluir entre el compendio 
de relatos de tradición oral la narración de un sueño de un maya-
hablante. De esta manera, se demuestra la importancia del wayak’ 
en la conciencia comunitaria y sus imaginarios. 

19	 Cuevas, B. (2008). El uso del paralelismo mayor entre los textos de autores mayas peninsulares de 
México [Inédito]. 



208

LA ESTÉTICA NARRATIVA DEL TSIKBAL

Para demostrar lo anterior, se organiza el presente texto comen-
zando con un acercamiento al contexto lingüístico (y su delimitación) 
de los conceptos náay y wayak’ (con el uso de guías gramaticales, 
diccionarios coloniales y contemporáneos y consultas a maya ha-
blantes nativos), enfatizando las aproximaciones semánticas que 
sugieren dichas glosas. Posteriormente, se hace un enfoque en las 
características del texto que permiten señalar al “sueño” como me-
canismo pedagógico (o moralista) y las funciones sociales que tiene 
en la comunidad maya. Para ello, se recurre al análisis semiótico de 
la cultura propuesto por Iuri Lotman (1998, 1999) y Halliday (1994), 
considerando aspectos discursivos con respecto a la identidad colec-
tiva como construcción de comunidad. Después de haber abarcado 
estos dos puntos, se procederá a hacer un análisis del “sueño” como 
etapa de crecimiento personal y social del personaje protagonista y 
su relación con su entorno. 



209

Aproximación lingüística 
a náay y wayak’

La lengua maya yucateca pertenece a la familia lingüística mayense 
que se formó a partir del protomaya (el antecedente “más antiguo” 
de las lenguas mayas), hace aproximadamente 4 000 años —de 
acuerdo con England (1992)—. La lengua maya yucateca (hablada 
principalmente en el área geográfica que corresponde a los estados 
de Campeche, Quintana Roo y Yucatán y en los países de Belice y 
Guatemala) tiene el privilegio de pertenecer a los pocos idiomas que 
lograron escribirse en escritura jeroglífica antigua20. Esta caracte-
rística nos permitirá relacionar ciertos cognados que comparte el 
maya cholano con el maya yucateco.

El vocablo wayak’ ha sido abordado en diversos diccionarios y 
estudios contemporáneos de epigrafía maya. Uno de los antecedentes 
más notorios es el término cholano wayhis, que hace referencia a una 
entidad anímica que asistía o representaba a ciertos gobernantes 
mayas y los vinculaba a la iconografía ritual o mística propia de la 
noche y la transformación física. 

20	 Para una explicación detallada de las relaciones entre idiomas mayas recomiendo leer: 

England, N. (1992). Autonomía de los idiomas mayas: historia e identidad. Guatemala: Editorial 

Cholsamaj.



210

LA ESTÉTICA NARRATIVA DEL TSIKBAL

Según López Austin y Erik Velásquez (2018) existe una división 
entre los seres sobrenaturales y los dioses, una característica de 
los primeros es ser solicitados por los seres humanos “por medio 
de acciones no comunicativas” (p. 20) , mientras que los segundos 
son “entes sociales con los que es posible entablar comunicación”. 
En particular, proponen una división entre el término o’hlis21 que 
“permite concebir la existencia autónoma [del corazón], como entidad 
independiente del cuerpo humano” y del término wahyis como “una 
forma especial de introducción divina en los cuerpos humanos en 
calidad de entidades anímicas […] dioses-tiempo.

Ambos términos (wayak’ y wayhis) tienen como raíz verbal o silá-
bica la palabra way, que según Erik Velásquez (2013) puede ser repre-
sentado gráficamente a través del logograma WAY “que representa 
el lexema ‘dormir, soñar’ o ‘sueño’” en maya clásico.

Ilustración 2. Dibujos del logograma WAY, realizados por Guillermo Kantún.

21	 En cuanto al término o’hlis, en maya yucateco óol, se puede consultar a: Bourdin, G. (2015). 

Las emociones entre los mayas: El léxico de las emociones en el maya yucateco. Instituto de 

Investigaciones Antropológicas.

	 Jiménez-Balam, D., Castillo-León, T., & Cavalcante, L. (2020). Las emociones entre los ma-

yas: significados y normas culturales de expresión-supresión. Península, 15(1), 41–65.



211

JAMES ASSIR SARAO CAUICH

En otras culturas o grupos mayas (tzeltal, tz’utujil, tojolab’al, 
tzotzil, entre otros) el concepto wayhis está relacionado con seres 
nocturnos y, principalmente, con la figura del jaguar. Para estos 
grupos, este felino representa por excelencia la transformación de 
un ser natural a uno sobre natural, que se puede materializar en 
cualquier tipo de animal (o quimera) y causar desgracias, enferme-
dades o la muerte a los pobladores de la región.22

A nivel semántico, existe similitud entre la raíz etimológica de 
óol, como cognado, que se relaciona con la imagen del jaguar. Des-
de la simbología olmeca se encuentran rasgos fundamentales que 
refieren a mitos fundacionales como la representación, en maya 
clásico, del logograma o’hl, que remite a la imagen de la “montaña 
sagrada”, pero también a las fauces abiertas de un jaguar, como se 
observa en la siguiente ilustración. 

Ilustración 3. Dibujo del logograma OL, o’hl, como “portal”.  
Realizado por Guillermo Kantún.

22	 En este sentido, sí se asemeja la idea que aportan Lepe Lira y Briceida Cuevas (año?) respec-

to al aspecto mortuorio, o propio del inframundo, que expresa el término wayak’.



212

LA ESTÉTICA NARRATIVA DEL TSIKBAL

Sin embargo, en lo que respecta al maya yucateco, se encuentra la 
iconografía del “jaguar” en las manchas de su pelaje, ya que en maya 
yucateco way es mancha e incluso wáawáay significa “muy manchado” 
(se refiere a manchas negras que opacan o cubren un objeto). Con 
esto, se entiende que el maya yucateco está emparentado con otras 
lenguas mayas, en lo que respecta al simbolismo del jaguar como un 
agente nocturno que efectúa la transformación de un ser natural a 
uno irreal. Otra palabra que parece tener cierto cognado con la raíz 
WAY es el término maya yucateco wáay23, que es como se nombra 
a brujos o chamanes, que se transforman a voluntad en animales 
para diversos fines, y que su presencia se encuentra ampliamente 
registrada en la tradición oral.

Evidentemente, existe una entidad que puede “poseer” a deter-
minadas personas y que su antecedente se encuentra en la epigrafía 
de estas lenguas. Se presenta en forma de dioses que interceden en 
rituales con iconografías vinculadas a elementos nocturnos24. Desde 
el referente antiguo de este término, el siguiente registro se encuentra 
en diccionarios de origen colonial, el principal y más consultado es el 
Calepino de Motul, y dos alternativas más asequibles son el Diccionario 
de la lengua maya por B. Juan Pío Pérez (1877) y el Diccionario CORDE-

MEX (1980) (basado del Calepino de Motul y en lexicografía aportada 
por especialistas). En los d ós ´últimos se encuentran las siguientes 
entradas de las palabras way y wayak’. Estas son las definiciones co-
rrespondientes al primer diccionario. Uay: “aposento, celda, cama, 

23	 Un análisis pormenorizado sobre la figura del waay en la tradición maya yucateca, puede 

observarse en el estudio de Bourdin, G. (2007). La noción de persona entre los mayas: una 

visión semántica. Revista Pueblos y fronteras digital, 2(4), 94-124.

24	 Recomiendo ver los aportes de Erik Velásquez (2013) sobre las deidades de la oscuridad y el 

inframundo que representan a los wahyis de los gobernantes mayas del período Clásico.



213

JAMES ASSIR SARAO CAUICH

lecho”. “Corroer, escoriar, llagar con cosas cáusticas, emponzoñar 
llagando con las mismas”. Con relación a la palabra Wayak, el mis-
mo diccionario presenta, Uayak: “Sueño, ensueño o visión, entre 
sueños, representación entre sueños”, “soñar, ver visiones entre 
sueños, representarse en ellos alguna fantasía”. En comparación, 
el diccionario CORDEMEX, con respecto al primer concepto, refiere 
Way: “cama para dormir”. “contagiar […] emponzoñar y hechizar; 
llagar con zumo de yerbas”. “ver visiones entre sueños” “transfigurar 
por encantamiento” . Y, por último, se encuentra Wayak’: “rastro o 
señal […] huella”, “pronóstico o palabras de adivinos o de sueños”.

Esta muestra de glosas, encontradas en dichos diccionarios, 
evidencia una reiteración de enmarcar el sueño como un proceso 
durante el cual se manifiesta alguna visión y que, incluso, aplica para 
referir a algún daño o, herida física o pesadilla. Comparando esta 
información con las entradas de diccionarios contemporáneos, se 
nota que waay puede representar las “huellas de las manos”, hacien-
do referencia a las manchas o la oscuridad que deja una sustancia 
en un objeto. Sin embargo, respecto al vocablo wayak’ se limitan a 
traducirlo como “soñar”. Únicamente el Diccionario Maya Popular, 
ofrece otras entradas como way: “engatusar, engañar”; wáay: “brujo, 
nigromántico, encantador. // fantasma” y wáaway como “jaspeado, 
pintado con desigualdad”.

El otro término pendiente, en este análisis comparativo, es el de 
náay. En palabras de maya hablantes contemporáneos, se podría 
generalizar al decir que no hay diferencias entre estos dos términos, 
pero debido a la antigüedad e importancia que deriva de wayak’, 
sabemos que este último puede ser un concepto trascendental y 
el otro uno de carácter secundario y denotativo. Ante esto, dice el 
Diccionario Maya Popular (que tiene más entradas en este sentido): 



214

LA ESTÉTICA NARRATIVA DEL TSIKBAL

“naay óol, naayal óol” puede ser abobado, abstraído, concentrado, 
descuidado y divertir. Otros, como el Diccionario Introductorio, refieren 
a los mismos verbos, pero en infinitivo “descuidar”, “entretener”, 
“soñar”. La constante unívoca de estos significados es su referencia al 
suceso físico y consciente de abstraerse o distraerse en cavilaciones; 
mientras que la versión libre hace referencia a soñar sin denotar por 
ello la trascendencia o importancia de este.

Por último, situando la importancia de ambos términos en la 
actualidad, el comunicador maya Bernardo Caamal Itzá, en su ar-
tículo web Wenel yéetel wayak’o’ib (entre el dormir y conocer otros paisajes 
de la vida) (2021), hace una diferenciación entre los términos wenel25 
y wayak’ reafirmando que el primero se refiere al verbo tácito de 
dormir (incluso cita como equivalente la definición que la RAE da del 
mismo). El segundo término lo aplica en su conocimiento empírico 
al nacer en el seno de la cultura maya y hablar la misma lengua, 
dividiéndolo en dos sílabas, la primera es way26:

kex tin p’o’aj le a nook’a’ p’áat wáawáay (aunque laves bien tu ropa, que-
dan muchas manchas): esa expresión cotidiana, de quienes viven en 
el Mayab, nos ilustra cómo esas “manchas quedaron impresas en la 
ropa”; a esto se asemejan las experiencias y aprendizajes al quedar 
registrados en nuestro na’at o “disco duro”, esas manchas nos guían en 

25	 Es de importancia resaltar que el Diccionario Maya Popular señala el verbo “dormitar” como 

“náay wenel” (pág. 360), haciendo una combinación de dos verbos (soñar-dormir) para ex-

presar un suceso vinculado al plano onírico, pero aún situado en la realidad, entre la vigilia 

y el sueño. Más adelante (página 441), señala el mismo verbo en maya, traduciéndolo como 

“semidormido”, reafirmando lo antedicho.

26	 Compárese la similitud de las “manchas”, a las que refiere Caamal Itzá, con la definición de 

waay como “huella” (INEA 1998, p. 188), haciendo referencia a un conjunto de signos o señales 

que indican la ruta para entender un mensaje relevante (mas no explícito). 



215

JAMES ASSIR SARAO CAUICH

el diseño de nuestras vidas […] la experiencia impregna con su huella 
nuestro disco duro, y esas experiencias son de vital importancia en la 
vida del lu’umkab (ser humano), para solucionar los diversos problemas 
que se le presenten.

La segunda sílaba, aak’, se traduce como “lengua” (el órgano 
gustativo) y, según el autor, se relaciona con el acontecimiento de 
dormir ya que, al hacerlo, el cuerpo se relaja y se pierde el control 
de la boca. Debido a que el autor continúa dando ejemplos de cómo 
los sueños se vinculan con posiciones o situaciones biológicas que 
se atraviesan en el plano físico, se entiende que la diferencia que hay 
entre náay y wayak’ es causativa. 

Por lo tanto, náay es el umbral o antecedente de un sueño, men-
saje o revelación que transmite el wayak’, el cual es entendido como 
el objetivo o cumbre del sueño en general. Otra acepción posible de 
náay describe el momento cuando, aún con consciencia, se tiene 
alguna idea que abstrae al punto de vivenciarla con nitidez (una 
experiencia incluso sensorial). Así también, náay se puede combinar 
al verbo wenel (literalmente “dormir”) para indicar el preludio al 
sueño REM, un momento de relativa vigilia donde, debido al estado 
de alerta, cualquier ruido27 puede provocar la interrupción total del 
ciclo del sueño.

El mismo texto de Isaac Carrillo (2011) nos demuestra lo anterior 
cuando narra que Flor se encontraba exhausta por la caminata hasta 

27	 Anteriormente, se menciona al verbo náay wenel como “dormitar”, si bien un sinónimo pue-

de ser k’as wenel (literalmente “medio dormir”), una forma precisa de describir este momen-

to es el verbo kéej wenel (literalmente “venado dormir”), que significa que aún no se energiza 

el cerebro con el organismo, por lo que se queda expuesto a ser despertado por cualquier 

situación externa mínima. 



216

LA ESTÉTICA NARRATIVA DEL TSIKBAL

el pueblo de su padre, que sube a un árbol y piensa para sí misma: “No 
supe distinguir cuándo la realidad se convirtió en sueño o viceversa. 
Esta expresión nos indica que cuando concluya el periodo de vigilia 
en “la realidad” sucederá otro de “somnolencia” con el que iniciaría 
el proceso natural de sueño que propiciaría el descanso físico del 
cuerpo humano.

Otros aspectos relevantes suceden en los sueños (wayak’o’ob), no 
únicamente en las ensoñaciones ligeras (náayo’ob), y no necesaria-
mente son experiencias negativas (cosas terroríficas como en las 
pesadillas). Se suele decir en los pueblos mayas que existen personas 
que aprendieron sus oficios y labores únicamente en los sueños. 
Esto se dice porque hay trabajos que resultan difíciles de realizar y 
no se asimila cómo hay personas a las que les resultan sumamente 
sencillos. Por otra parte, existen oficios tradicionales que son muy 
solicitados por los pobladores, tales como el trabajo de los chamanes 
o yerbateros, y es común escuchar el argumento de que lo aprendie-
ron en sueños. De forma similar sucede con las grandes costureras 
del pueblo, que aprenden a cocer habilidosamente solo porque les 
fueron mostradas las mejores técnicas a través de los sueños. Con 
estas aproximaciones se esclarecen ciertas diferencias existentes 
entre el concepto náay y wayak’.



217

EL na’at (APRENDIZAJE) EN LA ETAPA  
DE LA INFANCIA

En la tradición maya contemporánea, la etapa de la niñez es crucial 
para el aprovechamiento de las herramientas cognitivas. Es decir, no 
solo se aprende la lengua maya, sino que se relacionan los significados 
con situaciones o vivencias específicas. Halliday (1979) sostiene que 
durante esta etapa se realiza la socialización del lenguaje a través 
de contextos reguladores de conducta: “el comportamiento que se 
produce en esos contextos es en gran parte comportamiento lingüís-
tico, es la actividad lingüística que lleva la cultura consigo” (p. 53). 

Desde el punto de vista nativo, es durante la ceremonia del 
jets’méek’28 (un tipo de “bautizo” maya) que los niños o niñas “abren 
su entendimiento” y se cree que existe un estado liminal en el que, 
no importando la edad, el menor no tiene conciencia de su desem-
peño o existencia en la comunidad. Esto se debe a que, una vez que 
han aprendido la habilidad de ejecutar una labor en específico, su 
conciencia “se abre” para desarrollarse como un individuo en la 
sociedad. Este estadio de aprendizaje fomenta roles y actividades 
(incluyendo el aprendizaje del idioma), que requieren de un “guía” (aj 

28	 Para conocer sobre la naturaleza de esta ceremonia, recomiendo ver: Tuz Chi, L. H. (2013) 

Aj Balam Yúumsilo’ob: Cosmovisión e identidad en los rituales agrícolas de los mayas peninsulares. 

Secretaría de Educación del Gobierno del Estado de Yucatán. (pp. 101-102).



218

LA ESTÉTICA NARRATIVA DEL TSIKBAL

beej, en maya). Al concluir el niño o niña la etapa liminal se considera 
que abrió el toop’ (pepita gruesa), que simboliza el entendimiento o 
conciencia (na’at) que se busca promover con el jets’méek’.

La toma de conciencia de un niño o niña sucede por diversas 
circunstancias, pero en general están relacionadas con la especia-
lización de labores domésticas o de supervivencia. Este motivo es 
reconocido a lo largo de la tradición literaria maya, como en el relato 
del Popol Vuh, donde los Héroes Gemelos reconocen su rol al acom-
pañar a sus hermanastros a cazar y estos los intentan matar. Incluso 
en contextos actuales se menciona este “abrir” de la mente como 
un “despertar” (ajal, en maya), que implica el inicio de un rol activo 
y de toma de decisiones. Este despertar no es de un wayak’ (donde 
se produce una construcción de sentido) sino más bien de un náay 
(en donde alguien se “distrae” o “embelesa”), puesto que el wayak’ 
implica la formulación de un pensamiento complejo que vendría 
después del “primer despertar”. El “segundo despertar”, en la vida 
de un sujeto, podría simbolizar la perspectiva o aprendizaje que se 
obtiene en torno a una situación advertida en los sueños.

En la novela Danzas de la noche, la protagonista Flor comprende 
su situación (deja su estado liminal), al entender que su padre la 
quería asesinar por la muerte de su hermano menor. El exilio que 
comienza para sobrevivir o huir del peligro es la acción determi-
nante que demuestra que había “despertado” y su rol consistiría en 
la búsqueda de su padre biológico (ella sabía que era adoptada). La 
primera guía que tuvo Flor fue su madre adoptiva, quien le enseñó 
sobre la menarquia y la concepción de un bebé, al decirle: 

—Flor, llegará el día en el que alguien te visite, cuando eso suceda el cielo 
se enrojecerá durante tres o cuatro días; será necesario que laves muy 



219

JAMES ASSIR SARAO CAUICH

bien una manta para que recibas el regalo de la vida. Cuando tu mente 
madure aprenderás que ésa es la señal para que tus retoños vivan. Pero 
toma en cuenta que todo tiene su tiempo: “el plátano, cuando madura, 
cae por sí solo” (p. 25).

La protagonista, en una digresión del relato, menciona, desde 
su actualidad madura, que comprende las palabras de su madre: 
“ciertamente, esa gran mujer tenía razón. A pesar de que no com-
prendí sus palabras, esperé a que mi mente sazonara lo que había 
escuchado” (p. 25). De esta forma, se verifica que el aprendizaje 
es crucial en cualquier sociedad y aún en un entorno limitado,29 
como lo es el de las comunidades mayas. Otra forma de comprobar 
la importancia del na’at, o entendimiento durante la infancia, es 
mencionada por Noche: 

La mente del hombre es como un niño recién nacido: cuando apenas 
tiene días y no posee muchos conocimientos, es bueno, es amable, pero 
el día que crece y abre los ojos, ciertamente conoce cómo es el mundo 
en realidad y, por lo general, difiere de la idea que antes tenía, cuando 
abre los ojos es en realidad cuando vive (p. 41). 

Lotman (1998), señala la importancia del conocimiento situado, 
a través de códigos que se originan en la lengua natural: “así, cada 
lenguaje se encuentra inmerso en un espacio semiótico específico, y 
no puede funcionar si no es por interacción con ese espacio” (p. 11). 
Aunado a este argumento están las perspectivas de Bárbara Rogoff 
(1993) y Victoria Escandell (2017), la primera señala que “es esencial 

29	 Muchas veces las comunidades indígenas mayas no cuentan con servicios urbanizados en 

su totalidad (televisión, internet, etc.), incluyendo la educación sexual.



220

LA ESTÉTICA NARRATIVA DEL TSIKBAL

considerar las actividades cognitivas de los individuos en el con-
texto cultural en el que está inmerso su pensamiento”; la segunda, 
de manera más detallada, destaca el condicionamiento primordial 
para la codificación y descodificación de mensajes: “Los elementos 
básicos de un código complejo [como los son las lenguas naturales o 
humanas] son símbolos en los que se han establecido una asociación 
convencional —y, en la mayor parte de las ocasiones, arbitraria— 
entre significante y significado”.

De lo antedicho, se debe considerar que la novela es bilingüe 
(maya–español) y la mayor parte de los diálogos en maya tienen la 
f luidez y giros lingüísticos del habla cotidiana (incluyendo múlti-
ples ocasiones en las que no hay equivalencia de traducción entre 
ambos idiomas). Por lo tanto, sin restar importancia a la versión en 
maya, la interpretación de ciertos conceptos que se obtenga estará 
basada, como sucedió con las palabras náay y wayak’ en traduccio-
nes al castellano (cotejados en múltiples diccionarios y no s0lo en 
la traducción que ofrece el autor), en la ubicación de los alcances 
semánticos que se se consigan de los análisis correspondientes. El 
motivo es demostrar que el autor estructuró sus principios conceptos, 
de modo que la traducción demuestra dichas adecuaciones, por lo 
que se observa que tanto el tsikbal como la novela, tienen aspectos 
de composición artística similares. Por otra parte, respecto a este 
supuesto, Lotman (1998) indica que todo texto producido (y a su vez 
traducido), se ve limitado a un resultado de interpretación distinto 
al inicial, principalmente al intentar traducir a la inversa el texto 
original (en este caso, la versión en maya). Esto lo representa con el 
siguiente esquema:



221

JAMES ASSIR SARAO CAUICH

Esquema 1: Estructura de las traducciones que propone Iuri M. Lotman en la Semiósfera II

En este sentido, el valor de L1 equivale a la lengua de origen del 
texto (maya yucateco) y L2 a la versión en castellano (en primera ins-
tancia, traducida por el mismo autor). El resultado interpretativo se 
consideraría un “mensaje nuevo”, el cual varía y tiene las limitaciones 
que resultan de la proximidad con la semiosfera de la cultura maya 
yucateca30. Este proceso, correspondería al de “descodificación” que 
señala Escandell (2017), en el cual interviene también la composición 
que se le ha asignado al código: “la interpretación de […] el signifi-
cado de una expresión compleja se obtiene de manera algorítmica 
a partir de los significados de las unidades simples que la integran 
y del modo en que estas están combinadas entre sí” (p. 48).

La propuesta estructuralista de Lotman (1998), consiste en pro-
poner una “organización bipolar” de los sistemas semánticos del len-
guaje. En lo que respecta a la etapa de infancia, se puede argüir que 
estos modelos estructurantes se adquieren a la par de la socialización 
del lenguaje adquirido (lengua natural). Según el autor, existe una 
antagonía entre estos dos lenguajes: el lineal que sostiene nuestra 
conciencia espacio-temporal y el no mitológico (un punto concéntrico 

30	 Para reconocer los fundamentos teóricos que sustentan la idea de “semiosfera”, recomiendo 

ver: Lotman, I. M. (1999). La semiosfera. Lima: Universidad de Lima.



222

LA ESTÉTICA NARRATIVA DEL TSIKBAL

de simbolismo primigenio en el ser humano). Estos dos lenguajes se 
traducen (o dialogan) como textos, en la subjetividad del individuo, 
para crear “la vivenciación humana real de la estructura del mundo”.

Con base en lo antedicho, el análisis consistirá en la consideración 
de esta “organización bipolar”, en este caso, en conceptos propios de la 
cultura maya. Un primer momento de relevancia en la historia de Flor 
es cuando conoce a Noche, al sorprenderse por su presencia le pre-
gunta: “Máaxech túun beya’ xba’ali (¿quién eres, mujer?)” (Carrillo, 2011, 
pp.32-33), a lo que esta (que en adelante se entiende que es femenina) le 
cuenta una historia del origen del sol y la luna. En este breve relato se 
aprecia la oposición de valores entre ambos astros celestes que surgen 
de dos huevos, el primero se describe como “sáak sak (blanco blanco)” 
y el segundo “bey jóonjonch’aajlil box boonil ti’e’ (tenía como manchas de 
una tinta oscura)” (2011, pp. 32-33), oponiendo el valor del color blanco 
al negro (hay que considerar el rasgo de las “manchas” que se señala 
anteriormente como way). 

Después, ambos huevos son abiertos por un “Yuumtsil (Señor)” 
que verifica que el primer huevo contiene “jump’éel wóolis ba’al k’ank’an 
(un círculo amarillo)” y el segundo “box ja’ jóok’ ichile’, u wóolis ba’alile’ 
chéen manak’ sakil (un líquido negro, pero el círculo que venía adentro 
era blanquecino) (2011, pp. 32-33). En este caso, si bien no hay una 
oposición clara entre el color amarillo y el negro (o blanco), se refie-
re a los colores simbólicos del sol (amarillo) y la luna (blanco). Por 
último, el relato concluye con la asignación de un género a ambos 
astros, el Yuumtsil le otorga al primero: “tu ts’áaj u xiibile’ ka jsáasilchaj 
yóok’ol kaab ([un] regalo que lo hace ser hombre y que alumbraría al 
mundo)” (2011, pp. 32-33) y al segundo “tu t’anaj juntúul kéej utia’al 
ka u ts’al u yook tu’ux unaj u yantal u siibal, ka jts’a’al le ooke’ ka jsuunaj 
xch’úupalil (llamó entonces a un venado y éste apoyó su pezuña en 



223

JAMES ASSIR SARAO CAUICH

él para marcar la señal de que sería mujer)”31. En este último punto, 
xiibil se refiere a la “masculinidad” y xch’úupalil a la “feminidad”, 
dotadas al sol y la luna.

En la cultura maya se ha demostrado una continuidad histórica32 
en lo que respecta al sentido de la interpretación del sol y la luna como 
agentes masculino y femenino, respectivamente. Nájera (2007) ofrece 
un estudio sobre fragmentos de los Cantares de Dzitbalché. En uno de 
ellos alude a rituales de iniciación femenina y describe lo siguiente: 

El paso a la edad adulta, el momento de alcanzar un estadio de la vida 
que se caracteriza por la plena madurez sexual, la fertilidad; es una 
ceremonia cargada con un profundo simbolismo religioso. Con la ce-
remonia se intentan reavivar las fuerzas cósmicas; de ahí que se celebra 
bajo la tutela de la Luna; las jóvenes se identifican con el astro, por ser 
la fuente de toda fertilidad y que nutre los ciclos naturales (p. 48). 

Otro momento en el que Noche revela la función que tiene en la 
cosmovisión maya se da cuando le explica a Flor:

Esos momentos [las noches] son para que el espíritu del hombre salga y 
se pierda en un recorrido hacia donde su cuerpo no puede ir vertiginoso. 
Noche nació para que las pláticas del hombre se prolonguen, para que 

31	 En la “asignación de género” hay una variación o inversión de la traducción ya que, lo que 

se traduce como “regalo” del hombre, en maya dice ts’áaj (dar). Caso contrario con la mujer, 

donde lo traduce como “marcar” y en maya agrega la palabra siibal que significa “regalo”. Ya 

que es una versión bilingüe, estas traducciones se encuentran las páginas 32-33.

32	 En la actualidad, esta noción se encuentra consensuada en el habla coloquial con los tér-

minos yuum k’iin para referirse al sol (en donde yuum significa “señor”) y maama uj para 

referirse a la luna (en donde maama es un préstamo del castellano “mamá”).



224

LA ESTÉTICA NARRATIVA DEL TSIKBAL

las hamacas abracen a sus dueños, para que sucedan cosas que durante 
el día cuestan trabajo entender (Carrillo, 2011, p. 21).

En esta referencia, la función concreta de Noche es ser mentora 
de Flor, pero también indica que es necesario que la noche y el sueño 
se manifiesten en la población para que los seres humanos puedan 
retroalimentar lo que en el día pasa desapercibido. Por lo tanto, se 
puede argumentar que, para Noche, las personas vivencian sucesos 
cotidianos como en un náay (como “distraídos”), mientras que el 
sueño profundo les dota de un conocimiento objetivo únicamente 
descifrado en la socialización. 

Por otra parte, como se menciona anteriormente, la figura de la 
bipolaridad complementaria se demuestra de manera histórica e in-
cluso mitológica en la cultura maya. Tal como en el mito fundacional 
del Popol Vuh, donde los Héroes Gemelos ascienden transformados 
en el sol y la luna33. Nikolai Grube (2011) pone en relieve algunas 
características de los gobernantes mayas, entre las que indica que 
el sol ha sido uno de los principales símbolos recurrentes asociados 
a los gobiernos teocráticos de los mayas. Desde el punto de vista que 
compete a la asociación sol-masculinidad y luna-feminidad, hay 
que tener presente que la mayor parte de estos gobiernos fueron de 
carácter patrilineal en donde la mujer, solo en caso excepcionales 
(donde los varones no estaban disponibles para asumir el trono), 
podía gobernar. Un ejemplo de esta asociación directa del “rey” 
(además de deidades-gobernantes que literalmente se asociaban 

33	 Vale la pena mencionar, que quién se convirtió en la luna se llama xbalanqué, que significa 

en maya kekchi: “sol escondido o sol de noche” o bien “joven escondido/ jaguar sol” (Chris-

tenson, 2012, p. 135) y en la iconografía siempre se le representa con indumentaria de la piel 

de este felino.



225

JAMES ASSIR SARAO CAUICH

al sol como Vucub Caquix o K’iinich K’áak’ Moo) con el astro solar es 
el término k’uhul (traducido generalmente como “divino”), el cual 
se representa asociado a partículas de luminiscencia solar que son 
expulsadas con apariencia líquida. En este sentido, el autor antes 
mencionado vincula este líquido con la sangre que debían ofrecer en 
sacrifico los reyes y la obtenían de su miembro viril, lengua u orejas.

En el caso de la lengua maya actual, la palabra más conocida para 
referirse a la luz solar es júul k’iin, donde júul significa “saeta” o “rayo” y 
k’iin “sol” o “día”. Como se puede intuir, la asociación de la saeta como 
símbolo fálico, en este caso en relación con el sol, no es común encon-
trarla en el habla coloquial para referirse a la luna (lo que podría ser “rayo 
de luna”). Inclusive, la idea que la novela plantea al decir que sol “fue 
dotado de virilidad” (tu ts’áaj u xiibile’), parece denotar explícitamente 
que dicho astro posee un miembro viril, mientras que la característica 
de la luna es tener una “abertura” (que en la novela se menciona como 
“señal”) que representaría los genitales externos femeninos. 

Otro concepto que puede aplicarse a la categorización bipolar de 
valores es el viaje físico que emprende Flor para buscar a su padre. En 
reiteradas ocasiones, Isaac Carrillo señala el desplazamiento físico 
como xíimbal, que en maya significa “visitar”, “pasear” o “caminar”. En 
oposición semántica a este término se encuentran los viajes oníricos y 
los de las almas de personas fallecidas34. En este último caso, el térmi-
no también puede ser xíimbal, pero vinculado a algún vocablo que lo 
relacione al campo del sueño o la muerte. Por lo regular, se mencionan 
los términos náay o wayak’ o bien piixan (alma) u óol (espíritu)35.

34	 Los mayas yucatecos creen que en época de finados (jaanal pixan), las ánimas de los difuntos 

visitan a sus familias para convivir con ellos.

35	 Ver ejemplos del uso de xíimbal como un desplazamiento físico en las páginas: 38, 50, 58, 60, 

72, 78, del libro Danzas de la noche (2011). Una de las muestras más extensas sobre los viajes 



226

LA ESTÉTICA NARRATIVA DEL TSIKBAL

Respecto a la cognición infantil en el texto de Isaac Carrillo exis-
ten dos vertientes, la falta de entendimiento ante las actividades de 
los adultos, con respecto a la sexualidad, y el desarrollo de habilidades 
ante la especialización de las actividades otorgadas conforme se llega 
a la adultez. Contrario a ello, está el entendimiento adulto, en el que 
la protagonista se reconoce al mirar su pasado como una persona 
con un razonamiento más acorde a su edad. Un breve ejemplo de 
ello se presenta cuando Flor hace referencia a la educación sexual 
que recibió en la etapa de crecimiento infantil: “me llevó bastante 
tiempo tratar de entender qué había sido aquello que presencié, pero 
años más tarde lo comprendí totalmente, ya que cuando una es niña 
las cosas son distintas, o al menos eso parece” (Carillo, 2011, p. 23).

Con este breve análisis sobre la organización bipolar en elementos 
de la novela Danzas de la noche, se puede comprender que, desde la 
semiosfera de la cultura maya, los comportamientos y los conceptos 
están ligados directamente al lenguaje natural (que contiene sus 
valores). Su forma de entendimiento proviene no solo de la contem-
poraneidad, sino que contiene los elementos necesarios para consi-
derarse un conocimiento que deriva de la herencia oral transmitida 
por diversas instituciones sociales. La posibilidad de aproximarse 
a comprender este lenguaje brinda un acercamiento a un análisis 
sobre los alcances que brindan las concepciones de entendimiento 
que existen en las comunidades mayas actuales.

físicos que hace Flor al pueblo de su padre se hallan desde la página 94-161. Los ejemplos 

de xíimbal desde el desplazamiento subjetivo ocurren en las páginas: 48, 56, 68, 74, 82, 94 y 

96. El último viaje que emprende Flor está en la última página y se refiere a la vida como un 

viaje a emprender, página 164.



227

EL wayak’ COMO PROCESO COGNITIVO  
EN LOS SUEÑOS

Anteriormente, se señalan ciertas directrices que sugieren la división 
de las etapas de aprendizaje en la niñez. Un episodio de la novela 
que puede aportar a la discusión es en el que Noche ahonda en el 
mecanismo del desarrollo cognitivo del ser humano, indicándole 
a Flor la importancia de valorar la información que aprende en los 
sueños. Igualmente, al hacer este señalamiento, hace la diferencia-
ción de lo que en el apartado anterior se nombra como náay (el cual 
tiene un “primer despertar”) y wayak’ (un “segundo despertar”)36.

El proceso cognitivo que conlleva el wayak’ se da necesariamente 
a través de los sueños, pero se complementa en la retroalimentación 
con alguna persona o guía (generalmente personas de la tercera 
edad) que demuestre los posibles significados de dicha revelación o 
mensaje. Un ejemplo de la importancia que tiene la noche lo señala 
Nájera (2007), en el apartado donde analiza el vínculo entre la noche 
y la fertilidad:

El ritual tiene como marco la noche, el tiempo femenino, sinónimo del 
interior de la tierra, imagen de la muerte, pero a la vez el lugar de las 

36	 Para un ejemplo puntual en la obra, consultar la página 35 de la novela.



228

LA ESTÉTICA NARRATIVA DEL TSIKBAL

eternas gestaciones; por ello las jóvenes, al penetrar al espacio de las 
tinieblas y del frío, mueren ritualmente y participan del mundo de las 
sombras, el del conocimiento, el del saber (2007, p. 48). 

Este conocimiento que se obtiene en estadios del sueño puede 
estar vinculado a hechos de carácter social, en cuanto a represen-
taciones de conducta humana que ciñen la experiencia individual 
en una colectiva. La tutoría que asume Noche con la protagonista 
le insta a enseñarle una serie de consejos (tsool xikin, en maya) en 
términos que una niña puede observar y comprender en su entorno 
inmediato. En este caso particular, se hace referencia a las metáforas 
conceptuales que se encuentran en el imaginario de la fauna local 
(similar a las fábulas en la cultura occidental). Después de que Flor 
oyese y viese estas demostraciones de comportamiento social que 
le enseñó Noche, aún sin comprenderlo, lo pudo comprobar en su 
realidad como se puede apreciar: “mientras escuchaba lo que la 
señora decía, mi corazón palpitaba como si estuviera a punto de 
salirse. Entre sueños vi que la señora era una gran araña que me 
había tejido una hamaca, no de buen corazón sino porque quería 
conseguir algo de mí” (Carrillo, 2011, p. 109).

Si bien, se menciona que era necesario despertar y reconocer la 
virtud del sueño para que exista un “segundo despertar”, en este 
caso de un wayak’, este evento puede suceder más de una vez. En 
relación con el análisis del texto, se puede comprobar que la prota-
gonista obtiene conocimiento (siempre en retrospectiva) al observar 
las danzas de su padre biológico: “En ese momento entendía aquella 
celebración, porque cuando eres una niña pues solo vas y observas, 
pero es hasta que tu conocimiento madura que logras comprender” 
(2011, p. 123) (énfasis mío). 



229

JAMES ASSIR SARAO CAUICH

En este sentido, pese a que Flor no se había comunicado direc-
tamente con su padre, este funge como un guía (esto se demuestra 
posteriormente) y se ejemplifica el mecanismo del wayak’ a través 
del hilo conductor de la trama, que se desmuestra a continuación. 
En esta referencia, Flor ya entendía (tenía la capacidad de entender) 
el significado de la Danza del “tapacaminos” puesto que Noche le 
había brindado las herramientas para traducir el mensaje subjetivo 
de los sueños. El padre de Flor también señala que las danzas se 
aprendían a través de los sueños, cuando les da cierta indicación a 
sus danzantes: 

Muchachos, deben permitir que sus mentes se vayan, que se alejen lo 
necesario como para encontrar la idea de una nueva canción o una nueva 
danza para el mundo. Esta danza deberá ref lejar amor, deberá mostrar 
la riqueza de la tierra y, primordialmente, que tenga una enseñanza 
para el pueblo (2011, p. 137). 

Aunque pareciera que no hay una relación directa, en esta cita, 
entre el sueño y la danza, sí se puede apreciar el viaje subjetivo u 
onírico con la referencia a “que sus mentes se vayan”. Esto también 
lo señala en entrevistas etnográficas Bernardo Caamal Itzá, en las 
cuales se recomienda: “mix le miis k’a’ana’an u p’áatal yáanal le a k’aa-
no’ tumen bix u chuk a piixan (ni el gato debe estar bajo tu hamaca 
porque puede “pescar” a tu espíritu)” (Ma’ chéen ka weeneko’oni’ [no 
solo es dormir], WEB). Es decir, que el piixan (alma o espírtu) de una 
persona, puede alejarse de su cuerpo en un viaje onírico que sugiere 
ser “físico”, pero en el plano subjetivo del sueño.

Posteriormente, Flor le propone una danza que “soñaba” desde 
niña y, cuando se la platica a su padre, este logra reconocerla y le 



230

LA ESTÉTICA NARRATIVA DEL TSIKBAL

responde que él conocía la danza puesto que era la que planteaba 
su madre, quién también soñó ese baile. Aunado a esta revelación, 
su padre le dice a Flor que su madre es Flor del Cielo Chablé (que la 
niña conoce como Noche). Como se ha mencionado, los mensajes 
subjetivos (en sueños, danza o canciones) no se traducen en un en-
tendimiento objetivo puesto que se les considera “fantasía” (waya’as, 
en maya). 

Sin embargo, debido a que el personaje de Flor y sus padres 
biológicos han estado en constante contraste con la realidad y la 
dimensión de los sueños, aprendieron los mecanismos cíclicos del 
sueño que se manifiestan como una herencia cultural (puede existir 
una comunicación-traducción en los sueños). Sirva de ejemplo la 
narración lineal que continúa con la develación de las habilidades 
oníricas de los personajes, puesto que Flor viaja junto con Noche 
(la cual siempre fue la guía) a los sueños de sus parientes adoptivos 
hasta que se encuentran con el del padre biológico, el cual reconoce 
a Noche y le hace saber que la había buscado por mucho tiempo en 
sueños (ich náay, en maya). 

La obra se aproxima al final cuando Flor le pregunta a su padre 
por la ausencia de su madre en los sueños (Noche dejó de visitar a 
Flor, puesto que ya era mayor que su madre): 

—Hija, con frecuencia sueño con tu madre. —¿Cómo sueñas con 
ella? —La veo siempre joven, los años no pasan para ella. —¿Y qué 
dice? Yo hace mucho tiempo que no la veo, pero también he soñado 
con ella. —Lo sé, hija, pero no la volverás a ver. Como ya rebasaste la 
edad que ella tenía cuando murió, no podrás verla de nuevo. —¿Por 
qué? —¿Cuántas veces has visto que una madre tenga una hija mayor 
que ella? (2011, p. 161).



231

JAMES ASSIR SARAO CAUICH

Esta referencia señala una condición del proceso cognitivo trans-
mitido en los sueños, el cual consiste en que, si el emisor tiene menor 
edad que el receptor, no puede darle consejos, sino que se limitaría 
una “visita” (esta es la función física del xíimbal).

Algunas formas adicionales de mecanismos de comunicación, 
o aprehensión de sentido, en el sueño se encuentran en las formas 
cognoscibles en las que se lleva a cabo el aprendizaje en el medio 
cotidiano de las comunidades mayas. Ante ello, Bárbara Rogoff (1993)
nos señala que en dichas comunidades existe la “distancia conversa-
cional” entre niños y adultos donde se espera que el aprendizaje se 
dé a través de la observación y no en la explicación oral. Esto tiene 
como resultado que la socialización se limite al escenario laboral de 
actividades agrícolas o domésticas en donde el menor no habla, solo 
aprende a trabajar (los adultos no esperan que el niño o niña tenga 
facultad de argumentación)37.

La perspectiva etnolingüística de Hilario Chi (2011) nos permite 
identificar algunos momentos clave en la transmisión de información 
en los “canales comunitarios” que son bien conocidos en el contexto 
maya yucateco. Principalmente, se enfocan en la percepción sensible 
de signos para regular el aprendizaje de habilidades concretas.  En 
una entrevista de campo, en la comunidad de Naranjal Poniente, 
obtuvo la apreciación siguiente en relación con el conocimiento 
adquirido con los sentidos:

Abre tus ojos, abre tu oído, mueve tus manos, así me decía mi madre 
cuando me enseñó a costurar (bordar), cuando ella nos decía “abran 
sus ojos”, quiere decir que veamos bien lo que ella estaba haciendo para 

37	 Esto se relaciona al inicio del relato, página 24, cuando Flor indica que sus padres le asignan 

demasiada carga laboral, esperando que ella la realice porque tendrán un bebé.



232

LA ESTÉTICA NARRATIVA DEL TSIKBAL

que se quede en nuestras cabezas y no solo que lo veamos, entonces, 
cuando te dice que abras tu oreja, te está diciendo que escuches bien lo 
que te está diciendo (instrucciones) porque no te volverá a decir, y, así, 
cuando termina, me acuerdo bien que me decía, “mueve tus manos, 
si no, de nada sirve lo que acabas de ver y escuchar”, con eso te estaba 
diciendo que costures (hagas bordados) (2011, 58-59). (Traducción del 
autor del comentario en maya).

Las palabras iniciales, que se refieren al término “abrir”, aluden 
a la sugerencia de estar atento a la explicación, para aprender con 
la vista y ejecutar la acción correcta desde el inicio de la actividad 
al practicar lo que se les enseña. A propósito de ello, Rogoff (1993) 
menciona que el aprendizaje en las comunidades indígenas, con 
relación a los niños, desarrolla la capacidad de un aprendizaje por 
medio de la observación, puesto que las enseñanzas impartidas por 
los adultos, usualmente, solo se realizan una vez, por lo que el niño 
entiende desde muy pequeño que estar “despierto” es importante. 

En cuanto a los sentidos involucrados vívidamente en el sueño, 
Noche formula metáforas compuestas con el verbo “despertar” y los 
sustantivos “mente” y “alma” (como si se pudieran despertar estos 
aspectos), en referencia a que deben ser transmitidos por medio del 
canal del “oído”, puesto que dice: “Despierta tu mente para captar las 
voces que sólo se dejan oír durante la noche”. Los verbos oír y sentir 
en maya se dicen de la misma forma (u’uy o u’ub), por lo que destaca 
el rasgo sensorial que conlleva el wayak’. Por último, Escandell (2017) 
repara en la necesidad que tiene el receptor para expandir el código 
producido que le interpela: “en estos procesos de selección y expan-
sión, los hablantes hacen intervenir no solo el conocimiento lingüístico 
sino también otros conocimientos de carácter extralingüístico que 



233

JAMES ASSIR SARAO CAUICH

tienen que ver con el modo en que los participantes han interiori-
zado la situación comunicativa” (2007, p. 49). Con esto, tenemos 
una aproximación a los medios y los mecanismos de aprehensión 
de sentido y de cognición en los sueños desde la perspectiva de las 
comunidades mayas.





235

CONCLUSIONES DE LA SEGUNDA PARTE

En el inicio del presente artículo se propone una metodología que 
radica en el análisis de la estructura lingüística para brindar un 
acercamiento que posibilite aproximaciones a los textos literarios 
desde la lengua de origen. El primer apartado hace un breve recuento 
lingüístico sobre los términos wayak’ y náay que funcionan en la 
sociedad como procesos de sueño que aportan conocimiento indi-
vidual y social para la comunidad e inf luyen en el comportamiento 
del individuo y la sociedad. Esto se realiza con la intención de tener 
un acercamiento lo más acertado a las formas de pensamiento de 
las comunidades, para apoyarnos en lo que Halliday (1979) expresa 
en su texto sobre entender las estructuras desde la periferia y así 
acercarse a los conocimientos centrales con mejor entendimiento.

 De esta forma, al analizar en el segundo apartado las situacio-
nes aplicadas al contexto de la niñez y su proceso de aprendizaje, 
podemos concebir la manera en la que se relacionan la lengua y el 
aprendizaje en el tercer contexto, complementando así los términos 
para el siguiente apartado, en el que se realiza un análisis utilizando 
el acervo de los primeros dos apartados y complementándolo con el 
análisis de la estructura del texto y sus diferentes significados en 
el comportamiento cultural de la sociedad maya. Esto con el fin de 



236

LA ESTÉTICA NARRATIVA DEL TSIKBAL

reducir las limitaciones del estudio desde la perspectiva occidental 
y con ello obtener resultados con una interpretación cercana a la 
cultura maya. 

En este sentido, la importancia de este texto radica en la interdis-
ciplinariedad del mismo, partiendo de la arqueología (en específico 
del método de escritura maya antiguo, llamado epigrafía maya) al 
texto literario. Dado que, desde la perspectiva de la creatividad 
estética maya, en lo que a cognición y campos literarios se refiere, 
(salvo contadas excepciones) no ha habido un desarrollo favorable 
para el pueblo maya yucateco y se ha centrado únicamente en los 
alcances semánticos.

En el segundo apartado se destaca la contribución del enfoque 
estructuralista para el análisis, no solo mitológico, sino también 
literario (ideas que formulaban teóricos como Vladimir Propp). 
Entendiendo que, en el campo de la literatura maya, sus manifes-
taciones contemporáneas siguen apelando a su mitología antigua. 
En otras palabras, la importancia que la corriente actual de escri-
tores mayas (y aún narradores orales) le imprime a su historia e 
iconografía antigua, puede ser analizada como un todo en el campo 
semántico propio.

Un último aspecto que inf luye en el análisis de los procesos de 
socialización es la comprensión del rol que tienen los sueños como 
mecanismos de producción discursiva, que contribuye a un diálogo 
positivo en lo actores de la sociedad. Se puede decir que los códigos 
presentes en el sueño pertenecen a los de la lengua natural, por lo 
que el aprendizaje obtenido de ellos necesariamente involucra a la 
cultura de la que emanan. Dicho de otra forma, la socialización 
conlleva el ejercicio de la retroalimentación de saberes culturalmente 
heredados por medio del lenguaje estético.



237

JAMES ASSIR SARAO CAUICH

En anteriores estudios sobre literatura maya yucateca, poco se 
analiza la continuidad o transformación histórica de las tradiciones 
culturales del pueblo maya. Este artículo contribuye a la discusión 
sobre aspectos literarios de las narrativas en lengua maya. En este 
caso, la propuesta es en torno a la participación de la oralidad como 
proceso complementario de la interpretación de textos en lengua 
maya. Igualmente, se pretendió un escrutinio sobre léxico en len-
gua maya, haciendo revisión de documentos coloniales y contem-
poráneos. Este aspecto pretende promover la práctica de revisión 
lexicográfica en los estudios relacionados a la cultura, así como su 
contraste con perspectivas de los mismos hablantes nativos. 

Otro de los posibles alcances del presente estudio es la conside-
ración de la naturaleza intraducible del lenguaje originado en una 
semiosfera determinada a otra que la analiza, partiendo del supuesto 
de que el resultado del análisis semántico podría diferir del mensaje 
original en su idioma de origen.





239

CONCLUSIONES GENERALES

Con base en los argumentos expuestos en estas páginas, se habrán 
resumido gran parte de las características del género tsikbal, el cual 
tiene diferentes formas de expresarse cotidianamente. Ciertos as-
pectos han sido abordados de forma diferente por Rodrigo Petatillo 
Chan (2017), quien escribió sobre los géneros discursivos y cómo 
son expresados en la comunidad de Kopchen, Q. Roo. Él selecciona 
géneros discursivos populares diferentes a los que propone Hilario 
Chi Canul (2011), ya que este último describió “tipos de habla idiosin-
cráticos” existentes en la comunidad de Naranjal Poniente. Aunque 
los dos explican las funciones del tsikbal (como género discursivo 
o como tipo de habla), sus investigaciones no se especializan en la 
ref lexión de la estética de este, principalmente porque, si bien los 
rasgos prosódicos son relevantes, la escritura ha demostrado que 
existe composicionalidad, que se utilizan recursos literarios aunque 
en contenido rocen con “lo fantástico”. Este “contrato de ficciona-
lidad” de mutuo acuerdo entre los hablantes, como si se basara en 
hechos verificables (tal como sucede en el diálogo coloquial de la 
actualidad), permite que proliferen las variaciones discursivas de 
los enunciados, a la par que la oralidad propicia la recepción de 



240

LA ESTÉTICA NARRATIVA DEL TSIKBAL

acuerdo con la ejecución verbal (en principio pragmático) que varía 
entre narradores y público mayahablantes. 

Como fundamento del tsikbal se debe analizar la variabilidad de 
la que dispone en la actualidad, ya que se escribe y se habla. Ambos 
factores requieren composicionalidad, porque es una habilidad de 
pocos la posibilidad de darse a entender con ingenio (traducción 
intersemiótica como indica Jakobson), en maya se le denomina ki’ki’ 
t’aan38 (literalmente “lenguaje delicioso”). Por otro lado, hay escri-
tores o escritoras que seleccionan las palabras que mejor se apegan 
al estilo narrativo del texto incluso antes de definir el orden ideal, 
a nivel discursivo, del texto íntegro. También se pueden indagar 
las características de enunciación oral cuya naturaleza acústica se 
manifiesta en la conversación espontánea, tal como se definen los 
aspectos prosódicos o el nivel primario.

Otro elemento relevante que se relaciona con estos criterios es el 
de los “correlatos”. Este refiere a la exixtencia de narraciones primi-
genias cuya enunciación primitiva seguramente se encontraba en un 
estadio de desarrollo que contrastaría con los lenguajes actuales, pero 
que siguen manteniendo un hilo coherente a nivel conversacional 
diacrónico. De esta situación existen varias muestras literarias como 
la narración envolvente del relato de Feliciano Sánchez Chan titulado 
El maíz de la Viejita, ya que se basa en la narratividad cíclica del Popol 
Vuh. Otro ejemplo se encuentra en los relatos de Hilaria Máas Collí, 
que reúne diversas narraciones antiguas para equipararlas con los 
cuentos existentes en la cultura occidental, logrando así una estética 
híbrida contemporánea. Los correlatos se encuentran en los sistemas 
literarios (por ejemplo, en compendios de textos de la cultura maya), 

38	 Aquí no nos referimos al género discursivo descrito por Petatillo (2017).



241

JAMES ASSIR SARAO CAUICH

todos los cuales tienen simbologías que pueden variar entre ellas. Se 
puede ver un relato que versa sobre las “apariciones” como lo narra 
don Jacinto Tun (2023), en contraposición con la novela que escribe 
Isaac Carrillo Can (Danzas de la noche) que habla sobre el poder de 
las “apariciones” en los sueños.

Por otra parte, se puede decir que los tsikbalo’ob (relatos o conver-
saciones) se bifurcan también entre los textos narrativos y literarios, 
pese a que los dos tienen características similares entre ellos. Sin 
embargo, lo que diferencia de los primeros con los segundos, es que 
los tsikbalo’ob se construyen de forma simultánea a la ejecución verbal 
oral del narrador. Si no es así, también se puede escribir acerca del 
suceso en cuestión, solo que se organiza su estructura para trans-
cribirse en prosa.Esto indica que al momento de iniciar la narración 
de un texto extenso, como la novela o el cuento largo, primero se 
ref lexiona sobre el vocabulario pertinente. La mayoría de las veces, 
el tsikbal del pueblo maya contiene un mensaje o enseñanza para la 
misma población. Este mensaje puede ser interpretado como un 
discurso, consejo o amonestación ya que busca modificar positiva-
mente la conducta o moral de la sociedad y la convivencia grupal. 
Hay personas que lo identifican como una “normativa” (tojbe’enil, en 
maya) que deben tolerar y aplicar para que exista el respeto mutuo 
entre los individuos.

En ese sentido, es importante señalar una posible interpretación 
del término “sak beej”, que es común en los pueblos mayas. Princi-
palmente, porque casi todos los textos narrativos extensos sirven 
de apoyo para comprender cómo cada persona puede relacionarse 
positivamente con su familia nuclear o extensa, así como con los 
habitantes de las comunidades. Otro aspecto que se suele abordar 
de forma popular es la disposición de la lengua maya de “palabras 



242

LA ESTÉTICA NARRATIVA DEL TSIKBAL

enlace” entre la extensión discursiva (funcionan como “conectores” 
y pueden ser entendidos como isotopías). Es por ello, que la palabra 
“camino” (beej, en maya) puede ser interpretada de forma distinta de 
acuerdo con su contexto. La expresión “el camino del ser humano” 
(u beejil wíinik, en maya), se refiere a cómo se da el desenlace social 
e interno del sujeto en todo momento de su vida. Cuando alguien 
pregunta “¿cómo estás?” (en maya: bix a beel). También se está pre-
guntando por este mismo “camino”. Es posible que alguien conteste 
con un “bien” (en maya: tu beel). Nótese que también se hace uso del 
vocablo beel (camino) para responder positivamente. Otra situación 
se da con el enlace de dos personas en el matrimonio, que en maya 
se dice ts’o’okol beel. Igualmente, aquí es notorio que el término com-
puesto emplea el recurso lingüístico de beel (camino). 

Esto cambia de forma a través del tiempo, por ejemplo, en maya 
clásico existió una expresión, como eufemismo, que se empleaba 
para referirse a la muerte de una persona, se decía “och bi” (entró en 
el camino), en donde “bi” se refiere al concepto beej o beel del maya 
yucateco. Parte de esta interpretación se recoge en el libro Danzas 
de la noche (2011), debido a que al personaje central, Flor, se le lla-
maba foránea (waach, en maya). Esto debido a que las personas que 
habitaban en ese lugar no conocían de dónde venía la niña o cómo 
era su vida antes (recordemos la metáfora del camino como vida, 
u beejil wíinik). Por ese motivo, no aprobaban su llegada al pueblo y 
que anduviera errante sola. Lo anterior, basado en la misma línea 
ideológica del “respeto” o moral que se tiene como principio social 
en el pueblo. 

Se sugiere que el sak beej constituye la representación simbólica 
ideal de búsqueda trascendental en el pueblo, puesto que su figura 
se asemeja a la de un camino blanco como el saskab (piedra caliza), 



243

JAMES ASSIR SARAO CAUICH

como el que se acostumbraba embutir, en la antigüedad, para guiar el 
camino de los peregrinos. La investigación de Markus Eberl (2001) nos 
demuestra que estos caminos se solían destinar para fines aristocráti-
cos, ceremoniales y, en ciertas ocasiones, para fines comerciales. Miles 
de personas los caminaban, puesto que su construcción implicaba un 
esfuerzo mayúsculo que perdura hasta la actualidad. No es de menor 
importancia destacar el hecho cosmogónico del orden divino que estos 
caminos implicaban, por lo que es de suponer que la interpretación 
del sak beej actual conlleva parte de ello. Existen representaciones 
gráficas, como la de la página 65b del Códice Dresde (Figura 4), en la 
que se visualiza a la deidad Chahk caminando sobre una calzada 
mientras carga a sus espaldas las ofrendas alimenticias que le han sido 
entregadas por los humanos. La representación de las huellas de pies 
en la banda inferior, evocan al silabograma bi que, como se mencionó 
anteriormente, se interpreta como camino (beej, en maya yucateco).

Ilustración 4. Tomada del Códice Dresde, página 6539. Reproducción con permiso de SLUB 
Dresden / Digitale Sammlungen / Mscr.Dresd.R.310 (Codex Dresdensis).

39	 A la izquierda se ve a Yuum Chahk caminando sobre un camino; a la derecha se aprecia un 

fragmento de escritura jeroglífica, que en el original está sobre la deidad, y dice: Él está 



244

LA ESTÉTICA NARRATIVA DEL TSIKBAL

La tradición oral nos permite clasificar dos tipos de caminos: 
el que destaca por su amplitud y el que lo hace por su angostura. 
Incluso existe la noción inmediata de que el primero se relaciona 
con aspectos afables y el segundo con situaciones negativas. Al ini-
cio del capítulo “Cantos de la noche” de la novela Danzas de la noche 
(2011) se dice: “El camino era bueno, ancho, no era una brecha sino 
la ruta principal que conducía del pueblito a la cabecera” (Carrillo, 
2011, p. 73). Cabe resaltar que, en maya, se hace uso del aspecto noj, 
que imprime relevancia en los objetos que describe, así como am-
plitud en el aspecto físico (noj kaaj: pueblo grande, ciudad; noj beej: 
camino grande, avenida). En ese fragmento se da a entender que el 
camino amplio es algo positivo, porque muchas personas pueden 
caminarlo y porque es muy conocido por todos (como referencia). 
Quizá uno de los aspectos más destacables es que brinda seguridad 
a sus transeúntes.

Por otra parte, se encuentra el texto “El incrédulo y chaak” (1992) 
en donde se lee lo siguiente: “Se dirigieron a un camino que él pensó 
que era el de su milpa, pero enseguida se desviaron hacia una vereda 
y al poco tiempo llegaron” (Terán y Rasmussen, 1992, p. 72). Si se 
continúa con la lectura, se entiende que, desde que toman la vereda, 
lo que les sucede resultan ser situaciones negativas (esto suele ser un 
marcador discursivo en relatos de tradición oral). El camino estrecho 
también es llamado sendero (yaam beej), lo cual indica que un grupo 
numeroso de personas pasa con dificultad por él. Otro aspecto im-
portante es que muy probablemente este sendero no sea conocido, 
ya que suele confundirse con otro similar, ya sea en la selva (como 
con las veredas) o en la ciudad (como con las callejuelas). Por dichos 

(?) en la calzada (el dios) Chaak (trae) lo bueno, las tortillas secas son su ofrenda. Lectura 

realizada por Markus Eberl (2001).



245

JAMES ASSIR SARAO CAUICH

motivos, no es difícil reconocer la importancia que tuvieron los sak 
beej en la antigüedad, tanto por su amplitud como porque fungieron 
como referencia y guía en caso de que alguien pudiese extraviarse. 

Por otra parte, está la palabra sak. Esta palabra se puede ver en 
la escritura maya jeroglífica con la función de una falacia o de cam-
bio semántico como un aspecto de pureza. Esto se demuestra en la 
escritura del morfema SAK de la lengua maya clásica, que, aunque 
directamente se remita al color “blanco”, también se emplea en frases 
de este tipo: k’a’ay u sak ik’al (se extinguió su blanco aliento). Este 
enunciado se solía decir cuando moría una persona (Figura 5). 

De igual forma, se percibe este vocablo como un cognado, porque 
incluso en la actualidad hay expresiones que se enuncian de forma 
similar: sak kimen le máako’ (‘se desmayó la persona o está privada de 
los sentidos esa persona’) o wáa jóok’es u sak óol le wakaxo’ (si le extraes 
su pulmón al toro). Se puede apreciar cómo se emplea la frase sak óol 
en la lengua maya actual y cómo se emplea la frase sak ikil en lengua 
maya cholana, en donde se remite al alma o ánima de una persona 
o “aparición” porque está hecha de viento o aire. Por todos estos 
aspectos, se puede apreciar la fuerza semántica de la frase sak beej, 
puesto que ha trascendido a través del tiempo hasta la actualidad, 
porque, aunque se identifique un lugar muy conocido (como el del 
camino de saskab), se enuncia para ref lexionar sobre la moral y la 
normatividad de los pueblos mayas que cuidan que no se pierda el 
lenguaje antiguo y la vida tradicional que heredaron.



246

LA ESTÉTICA NARRATIVA DEL TSIKBAL

Ilustración 5. Dibujos de Schele 472 y 45040. Fotos cortesía de Ancient Americas at LACMA 

(ancientamericas.org).

El factor de la mnemotecnia es regularmente descartado en el 
análisis literario (respecto a la tradición oral). Esto es lógico, sobre 
todo si se prima únicamente el aspecto lingüístico sobre el extralin-
güístico. Además, la tradición oral se involucra en aspectos interpre-
tativos en los que el receptor suele ser ignorado. Por otra parte, en el 
ámbito de los estudios de traducción e interpretación, se cuenta con 
perspectivas como las de Wandruzka (1972) que sugieren la existencia 
de un denominateur commun (denominador común) que justifica la 
posibilidad de comprensión mutua entre lenguas. Y es que, pese a 
que en el ámbito peninsular regularmente conviven el español y el 
maya yucateco, dentro de esta lengua varios hablantes reconocen 
que existen dialectos e incluso lenguajes que se diferencian notable-
mente del resto de la población. Hilario Chi Canul (2011) registra un 
testimonio que refiere un habitante de Naranjal Poniente respecto 
al lenguaje con el que le hablaban los “hombres mayores” (nukuch 
máako’ob): “gran anciano, yo no sé nada, no ve que no pude contestar 

40	 Representan fragmentos de escritura del Templo XVIII en donde se escribe (a la izquierda) i 
k’a’aay “entonces perdió…” y (a la derecha) ‘ochb’ij como “entró en el camino”.



247

JAMES ASSIR SARAO CAUICH

ni un poquito de lo que él me dijo, no puedo contestar la plática de los 
grandes ancianos, no lo entiendo, …Tengo miedo” (Chi, 2011, p. 120).

Como vemos, la interpretación se puede asociar con la compe-
tencia semántica y lexical del receptor y todas las vicisitudes que 
esto conlleva, pero finalmente el receptor “reduce” la información 
(como plantea Joaquín Garrido [1991]) y asimila el contenido en 
su repertorio o bagaje personal. Este ciclo se repite ininterrum-
pidamente en el tsikbal y es una de sus finalidades esenciales: la 
comunicabilidad. 

Véase este fenómeno como un t’alk’u’, que se puede interpretar 
como un ahorro monetario e incluso como un “cebo”, “pretexto” o 
“señuelo para anidar”. Es decir, el escritor/narrador sabe que su re-
lato tiene el poder de atravesar a la población e inquietarla y elige el 
orden y las palabras que se adecúen a dicho fin. Inicia con un t’alk’u’ y 
reacciona a los estímulos recíprocos de su receptor (preguntas, gestos, 
etc.) de modo que va “acumulando” mayor cantidad de recursos e 
información hasta que llega a su objetivo (u xúul). Debido a que esto 
sucede de manera espontánea, es claro que no es sencillo encontrar 
el punto de partida y el final de cada conversación (tsikbal), ya que en 
una conversación pueden haber distintos micro relatos (todos con 
su autonomía bien definida).

Una forma de demostrar lo anterior lo sugiere Laureano Ramírez 
en su libro Manual de traducción Chino/Castellano (2004), respecto a la 
coherencia y cohesión del texto. En él se describe que hay dos tipos 
de relaciones en el intratexto: la referencia y la conexión. La prime-
ra se divide en marcadores textuales que dirigen el sentido “hacia 
atrás” (con la anáfora), “hacia adelante” (con la catáfora) y “hacia 
fuera” (con la deixis). Posteriormente, la categoría de “la conexión” 
se divide en conjunción, disyunción, condición real, hipotética, de 



248

LA ESTÉTICA NARRATIVA DEL TSIKBAL

contraste; así como conectores metadiscursivos, metatextuales u 
organizadores textuales.

En este sentido, la tradición oral también utiliza estos marca-
dores, solo que sin tanta rigidez, ya que no es necesariamente un 
proceso de redacción textual. Sin embargo, para ejemplificar esto, se 
puede tomar el relato oral (transcrito) “Es un aparecido, solamente 
una aparición” de Jacinto Tun Castro (2023). En este breve texto se 
menciona, desde el primer párrafo, la descripción de dos “personas” 
pero se hace desde el enunciado individual (yaan juntúul máak hay 
una persona”) y se le añade una descripción de posicionamiento 
físico en donde una está “parada” y otra está “sentada”. 

Ambas entidades no son realmente personas sino “apariciones” 
(wayasba’al). Y es justo por esto que funcionan como referencias (aná-
foras) que facilitan la comprensión global del tema en dicho párrafo. 
También se recurre a la catáfora, en cuanto evento consecuente, ya 
que después de ver al primer “aparecido”, el grupo que lo ve sale 
corriendo y después de la digresión temporal relativa, en donde se 
encuentran con otro “aparecido” dicen: “salimos corriendo otra vez”. 
Tomando en cuenta la deixis que implican los sonidos tenebrosos 
del llanto (neeeen) en medio de la noche o de los golpes a una puerta 
(k’oj, k’oj) a horas inusitadas, ya se advertía que causaría el efecto de 
susto, por el tenor “tétrico” del mismo evento.

Otra forma en que se estructura el contenido del tsikbal se relaciona 
con el aspecto literario del texto, ya que el trabajo de escritura invo-
lucra palabras vinculatorias que crean imágenes, armonías sonoras, 
versificaciones y otras particularidades. En ese sentido, estos fenó-
menos son semejantes a los que suceden en otros idiomas y culturas, 
solo que, en este caso, se seleccionan específicamente para estilizar 
el lenguaje del texto. Esto apunta a cierta “ornamentación” del tsikbal 



249

JAMES ASSIR SARAO CAUICH

con el uso de palabras que podrían parecer innecesarias, pero que 
podrían identificarse como “formas estéticas”. En dichas formas se 
emplean recursos como el ki’ki’ t’aan (el uso competente del código 
lingüístico); las palabras con trasfondo subjetivo o esotérico; oraciones 
metafóricas comunes, y organización o composición estética del texto. 
Esto representa que la lengua maya también “f lorece” (se diversifica) 
cuando existe un proceso previo de ref lexión de la escritura o del 
habla para satisfacer las expectativas de su público objetivo.

Muy cerca del final, se encuentra en el mismo sentido lo que 
sucede con las ref lexiones bien logradas que pasan en el trabajo 
de la milpa o del huerto de traspatio, ya que ambas actividades re-
presentan la conexión sustancial con la salud del pueblo maya. No 
es esto lo único, sino que hay representaciones semánticas que se 
transmiten en el lenguaje que se emplean en el trabajo de la milpa 
y que acompañan a los campesinos, aunque no tengan la habilidad 
de escribir o leer en lengua maya. 

Al haberse señalado la relevancia que tiene la escritura maya 
antigua para este pueblo originario, se hace evidente la diversidad 
expresiva del tsikbal en torno a la milpa. En ocasiones, se entrelazan 
en contenido las relaciones históricas con los relatos antiguos o mí-
ticos de los mayas incluso en la actualidad. Se puede decir que, así 
como se distribuye la milpa, que tiene elote, calabaza, frijol y otros 
cultivos que se mantienen sin que exista monotonía o monocultivos 
que busquen aminorar la importancia del resto de los cultivos; así 
también sucede con el tsikbal, porque se puede ampliar de acuerdo 
con los intereses del narrador. Este último no requiere “adornar” 
un fragmento o un capítulo del texto, ya que todo el texto “espiga” 
para poder ser cosechado con provecho por el escritor. Así es como 
se cambia o se diversifica la lógica discursiva que tienen los relatos.



250

LA ESTÉTICA NARRATIVA DEL TSIKBAL

Así también hay narradores que tienen que ref lexionar mucho 
más antes de producir el texto oral, ya que sus esfuerzos verbales 
serán transcritos a un texto. Pese al esfuerzo que esto conlleva, hay 
quienes denostan sus perspectivas ideológicas o narrativas, quizás 
porque no se analizan en maya, pero ciertamente son imprescindibles 
para las investigaciones de la lengua maya, incluyendo las relativas 
a la literatura maya o crítica literaria. Muchas obras no tienen tra-
ducción (como Ponte esta ropa de Jorge Echeverría) y otras no tienen 
una traducción intralingüística debido a las referencias culturales 
o ideológicas (como también sucede en español y otros idiomas). 

Con esto, se evidencia que no es bien recibido (sin retenciones 
interpretativas sesgadas) el trabajo literario de las y los escritores 
contemporáneos, aunque este hecho sea comparable a la “laja” o 
zonas pedregosas que imposibilitan la siembra del maíz, como la 
incomprensibilidad de quienes no reconocen la profundidad del 
texto al interpretar el mensaje en una segunda lengua. Así sucede 
con la milpa, ya que requiere de una organización temporal, basada 
en los cambios climáticos propicios para los ciclos de cultivo, ya 
sean sequías, tiempos de lluvia, huracanes, etc. Todos los procesos 
temporales del trabajo campesino requieren precisión tal como el 
tiempo de selección del terreno, de la tumba del monte, de la quema, 
el sembrado, el desyerbo y la cosecha, si no se hace alguno de ellos, 
se pone en riesgo la producción.

También la escritora o el escritor tienen su proceso de redacción, 
primero necesitan recordar en conjunto (en su comunidad) si existe 
correlato u otra simbología que les orienten en su actividad creativa. 
Después de ello, viene el trabajo inventivo experimental, que con-
siste en verificar si dicha base narrativa tiene alguna globalidad o 
linealidad general; luego se eligen las palabras requeridas de mayor 



251

JAMES ASSIR SARAO CAUICH

impacto o bien si existe alguna moraleja o mensaje de trasfondo y 
así poder corregir su versión final. Todos estos procesos se pueden 
vincular a la mayor parte de las narraciones de relatos o textos en 
prosa que existen en la actualidad, para entender así cuál se vincula 
con el texto y cuál con la palabra oral, así como sucede con el uso del 
recurso natural de monte, el cual se puede pensar como de tierra 
seca o inhóspita, los terrenos baldíos, la milpa de un año, la milpa 
de dos años, etc.

La división arquetípica del tsikbal no es perceptible como única 
o definitiva, porque la forma de relatar cambia de acuerdo con el 
lugar (dialectos, sociolectos, modismos, tipos de habla, etc.). Por otra 
parte, como aspecto cultural, en lengua maya se suele pensar que 
casi todas las cosas tienen una “medida” (una forma de medirse). 
El relato siempre se diversifica en las conversaciones espontáneas, 
a diferencia de los relatos que son pensados para ser escritos en 
libros. Es por ese motivo que la espontaneidad de la conversación 
se suele aprovechar en las entrevistas, ya que se dirige la atención 
a ciertos tópicos a través de preguntas. Cuando no se completa la 
concreción de sentido sobre un tema, a dicha conversación se le 
denomina jojontsikbal (una aproximación de traducción es “platicar 
a medias”), porque solo se responden o atienden a ciertos tópicos 
mínimos. La visión integradora de las conversaciones, naturalmente 
conllevan ingenio y se basan en la empatía y la dimensión dialógica 
de los interlocutores y su contexto de enunciación (que en ocasiones 
se enfatiza por la relevancia de un lugar).

Por otra parte, el tsikbal también tiene un soporte escrito y dispone 
de fragmentos o episodios bien delimitados. La primera parte suele 
resaltar a los protagonistas que aparecerán frecuentemente en el 
relato. Para dotar al contexto narrativo de una apariencia realista, se 



252

LA ESTÉTICA NARRATIVA DEL TSIKBAL

acostumbra añadir información de momentos amenos que vivieron 
los protagonistas o de las vivencias o anécdotas independientes con-
trapuestas a la moral o visión social del pueblo maya. Posteriormente, 
se pueden exponer las vicisitudes, las carencias o las condiciones 
bajo las que viven los personajes centrales. De esta manera, estos 
fragmentos pueden cambiar, ya sea debido a la extensión prolija o a 
la brevedad del texto. Si se dilata lo suficiente, podría abordar breves 
situaciones conf lictivas (para este fin, hay un género discursivo en 
maya que se llama éenredoso’ob) que tienen los personajes entre ellos 
mismos. Esto con el fin de que se haga más compleja e intrigante la 
resolución del conf licto (se recomienda leer el cuento “La Esposa Que 
Vendió Su Cochino” del libro Cuentos en la lengua maya de Alejandra 
Kim Bolles). Si el texto es muy breve regularmente termina con la 
resolución del nudo que, por la misma resolución abrupta, incluye, en 
algunas ocasiones, una situación irónica que propicia la risa o bien la 
alegría de los protagonistas. Todo esto también pretende aportar un 
criterio de “verdad”, por eso no es poco frecuente encontrar relatos 
que concluyen con una frase que busca evidenciar dicha certeza: 
le ka’aj máanen tu jeel k’iine’… (cuando pasé el otro día por ahí…). No 
suelen haber relatos que terminen con una problemática o abiertos 
a interrogantes significativas. Si fuera el caso, estaríamos hablando 
de los relatos de “apariciones” (ja’asaj óolal), porque son enunciados 
para difundirse con amplitud, debido a los posibles riesgos de andar 
en los poblados o en el monte, que podrían sucederle a cualquiera. 

La diferencia existente entre estos relatos radica en que, entre 
las palabras que usan, se reemplazan constantemente los moti-
vos o signos sociales de mayor relevancia, tales como el respeto 
(principalmente a la población adulta mayor), la ética (basada 
en principios reguladores de conducta) y el condicionamiento 



253

JAMES ASSIR SARAO CAUICH

social como factores externos. El respeto está dirigido princi-
palmente a personas de la tercera edad. Cuando se trata de este 
tipo de relatos, siempre abordan diversas temáticas con el fin de 
enseñar buenas prácticas a los adultos e infantes. Respecto a la 
ética, esta se manifiesta para aconsejar o amonestar a infantes y 
adolescentes que se alejan de la enseñanza tradicional (los valores 
socialmente aceptables) o porque se quieren “juntar” a vivir de 
forma independiente. También se previene para que aprendan 
qué actitudes negativas (por ejemplo, delictivas) deben evitar en 
el pueblo. Finalmente, se encuentran las condicionantes, estas 
se dan cuando se busca instruir a los menores o a otras personas 
sobre conceptos o ideas que deben saber antes de que suceda una 
problemática. Hay relatos que lo demuestran con la descripción 
de malos presagios (tomoj chi’, en lengua maya). Estos argumentan 
sobre le existencia de entidades sobrenaturales mal intencionadas, 
para demostrar qué sucedería si no se quieren ver las señales que  
hay alrededor del pueblo. Un libro que señala apropiadamente este 
último aspecto se llama Creencias y supersticiones del Mayab escrito 
por Venancio Narváez.  

De esta forma, se puede visualizar que hay signos dentro del siste-
ma lingüístico que se ref lejan en el tsikbal. Los mismos que organizan 
la información (isotopías) del texto y nos indican si hay elementos 
que unan diferentes contenidos existentes sobre un tópico; o si hay 
algún tipo de lenguaje del mayahablante que se manifieste cuando 
no tiene necesidad de escribir lo que piensa. Todos estos elementos 
crean la forma de “medir” la estética del lenguaje en el tsikbal. Desde 
que se empieza a pensar una estructura para recolectar “motivos” 
literarios en los lineamientos del sak beej, se concreta la estilización 
de la estructura del tsikbal, para que pueda ser recordado aunque 



254

LA ESTÉTICA NARRATIVA DEL TSIKBAL

transcurra el tiempo o cambie la forma de pensar y actuar de las 
personas, porque lo propician factores externos (como puede ser la 
expectativa social de los adultos hacia los jóvenes). Por ello, en lengua 
maya, existen palabras que “miden” las “cualidades” de los objetos 
y es en este sentido que aparece el concepto “estética” (ki’ichkelemil), 
como una medida diseñada desde la antigüedad para “resistir” el 
acontecer temporal (pese a que es inevitable dicho cambio). Con lo 
mencionado anteriormente es entendible la existencia de un concepto 
de tales proporciones.

Todos los relatos del tsikbal necesitan transmitir el discurso y 
la visión del narrador, afirman el sentir del hablante y, por ello, los 
espectadores fungen como observadores y escuchas de esa versión 
estilizada. Porque es así como se empieza a involucrarse en el cami-
no del sak beej y cambia la perspectiva de cómo debe vivir el pueblo 
maya: con respeto a los adultos mayores y a la fauna; con la ética de 
la convivencia colectiva, y con la condicionante de conceptos que 
permiten analizar la realidad desde una obra literaria, aunque no 
se vea ni se perciba ese mundo posible.



255

Bibliografía

abán, b. (1982). U tzikbalil yum santísima cruz tun u chumukil yok’ol kab: patro-
nil u kajal Xocen, historia de la santísima cruz tun Centro del Mundo, patrono 
del pueblo de Xocén. sep-Dirección General de Culturas Populares.

Academia de la Lengua Maya de Yucatán (2007). Diccionario maya popular: 
maya-español; español-maya.

alcántara, j. (2001). Oralidad, literalidad y tradición: aspectos de una 
configuración de la cultura. En La tradición hoy en día: Primer Foro In-
terdisciplinar de Oralidad, Tradición y Culturas Populares y Urbanas (pp. 
115-127). Universidad Iberoamericana.

álvarez, c. (1984). Diccionario etnolingüístico del idioma maya yucateco co-
lonial. unam.

andrade, m., y Máas, H. (1990). Cuentos mayas yucatecos. Universidad 
Autónoma de Yucatán.

arzápalo, r. (2007). El ritual de los bacabes. unam/Universidad Autónoma 
de Yucatán/Ayuntamiento de Mérida.

bajtín, m. (1999). Estética de la creación verbal. Siglo XXI Editores.
barrera vázquez, a. (coord.). (1980). Diccionario Maya cordemex. Edicio-

nes cordemex.
bartolomé, m., y Mabel, A. (1981). La resistencia maya: relaciones interétnicas 

en el oriente de la península de Yucatán. inah/sep.
bartolomé, m. (2001). El derecho a la autonomía de los mayas macehualob. 

Alteridades, 11(21), 97-110.
bastarrachea, j. r., Yah Peach, E., y Briceño Chel, F. (1992). Diccionario 

básico maya-español. Maldonado Editores.
beristáin, h. (2010). Diccionario de retórica y poética. Editorial Porrúa.
bobes naves, m. del c. (1989). La semiología. Editorial Síntesis.



256

LA ESTÉTICA NARRATIVA DEL TSIKBAL

boccara, m. (1983). ¿Es la zona maicera de Yucatán una región? Revista 
de Geografía Agrícola, 5(6), 134-138.

bourdin, g. (2014). Las emociones entre los mayas: el léxico de las emociones 
en el maya yucateco. unam.

briceño, f. (2002). Lengua e identidad entre los mayas de la península 
de Yucatán. En Los investigadores de la cultura maya (pp. 370-379). Uni-
versidad Autónoma de Campeche.

caamal, b. (2021, 10 de agosto). Ma’ chéen ka weeneko’oni’ (no solo es dor-
mir). Veinteveinte Yucatán. https://www.veinteveinteyucatan.
com/2021/08/10/ma-cheen-ka-weenekooni-no-solo-es-dormir/

caamal, b. (2021, 15 de agosto). Wenel yéetel wayak’o’ib (entre el dormir y 
conocer otros paisajes de la vida). Veinteveinte Yucatán. https://www.
veinteveinteyucatan.com/2021/08/15/wenel-yeetel-kwayakoob-entre-
el-dormir-y-el-conocer-otros-pasajes-de-la-vida/

carreter, l. (1987). Pragmática de la comunicación literaria. Arco Libros.
carrillo, i. (2011). Danzas de la noche. U yóok’oltilo’ob áak’ab. Conaculta.
chi canul, h. (2011). La vitalidad del maaya t’aan: Estudio etnográfico de la 

comunicación intergeneracional de los mayas de Naranjal Poniente. Plural 
Editores.

christenson, a. (2012). Popol Vuh (A. Christenson, trad.). Consejo Nacional 
para la Cultura y las Artes/Fondo de Cultura Económica.

cuevas, b. (2008). El uso del paralelismo mayor entre los textos de autores 
mayas peninsulares de México [inédito].

de dios, p. (2004). El discurso de la Cruz Parlante: una mirada literaria al 
poder de la palabra. Universidad Autónoma de Yucatán-Facultad de 
Ciencias Antropológicas.

de la garza, m. (1983). Relaciones histórico-geográficas de la gobernación de 
Yucatán. unam.



257

JAMES ASSIR SARAO CAUICH

Diccionario bilingüe maya-español (1998). Instituto Nacional para la Edu-
cación de los Adultos.

dzib may, a. (1999). Breve reseña del pueblo de Xocén: El Centro del Mundo. 
Instituto de Cultura de Yucatán/pacmyc.

eberl, m. (2001). Procesiones, peregrinos y porteadores: las calzadas 
ceremoniales. En N. Grube (ed.), Los mayas: una civilización milenaria 
(pp. 232-233). Könemann Verlagsgesellschaf t mbH.

ek, e. (2011). Tixcacal Guardia: la dinámica del poder local en un espacio reli-
gioso. Universidad de Quintana Roo-División de Ciencias Sociales 
Económico Administrativas.

england, n. (1992). Autonomía de los idiomas mayas: historia e identidad. 
Editorial Cholsamaj.

escandell, m. v. (2017). La comunicación: lengua, cognición y sociedad. Edi-
ciones Akal.

fernández, f. (1984). Cultura y migración en Yucatán (Xocén y Cuzamá) [tesis 
de licenciatura]. Universidad de Yucatán.

garrido, j. (1991). El significado como proceso: connotación y referencia. 
En Elementos de análisis lingüístico (pp. 225-252). Fundamentos.

geertz, c. (1994). Conocimiento local: ensayos sobre la interpretación de las 
culturas. Paidós Ibérica.

gómez, j. (2009). Diccionario introductorio español-maya; maya-español. 
Universidad de Quintana Roo.

grube, n. (2011). La figura del gobernante entre los mayas. Arqueología 
Mexicana, 18(110), 24-29.

güémez, m. (2011). Diccionario del español yucateco. Universidad Autónoma 
de Yucatán/Plaza y Valdés.

halliday, m. a. k. (1979). El lenguaje como semiótica social: La interpretación 
social del lenguaje y del significado. Fondo de Cultura Económica.



258

LA ESTÉTICA NARRATIVA DEL TSIKBAL

jiménez, d. (2008). Los movimientos del ánimo (óol): Estudio sobre la concepción 
de las emociones entre los mayas de Felipe Carrillo Puerto, Quintana Roo. 
Universidad Autónoma de Yucatán.

lakoff, g. y Johnson, M. (2008). Metáforas de la vida cotidiana. Editorial 
Cátedra.

lepe lira, l. m. (2009). Lluvia y viento, puentes de sonido: Literatura indígena 
y crítica literaria. Consejo para la Literatura y las Artes de Nuevo León/
Universidad Autónoma de Nuevo León.

lepe lira, l. m. (2014). Oralidad y escritura: Experiencias desde la literatura 
indígena.

lizama, j. (coord.). (2013). Entre irse y quedarse: estructura agraria y migra-
ciones internas en la península de Yucatán. Letra Antigua.

lópez, a. y Velásquez, E. (2018). Un concepto de dios aplicable a la tradición 
maya. Arqueología Mexicana, 26(152), 20-27.

lotman, i. m. (1998). La semiosfera II. Ediciones Cátedra.
lotman, i. m. (1999). La semiosfera. Universidad de Lima.
lupo, a. (2013). El maíz en la cruz. Consejo Nacional para la Cultura y las 

Artes/Instituto Veracruzano de la Cultura/Gobierno del Estado de 
Veracruz.

martín, k. (2015). Los corpus lingüísticos al servicio de la semántica: su 
empleo en la delimitación. Scriptum Digital, 4, 165-185.

mircea, e. (1998). Lo sagrado y lo profano. Editorial Paidós.
montemayor, c. (1996). El cuento indígena de tradición oral: Notas sobre sus 

fuentes y clasificaciones. Ciesas/Instituto Oaxaqueño de las Culturas.
nájera, m. (2004, 10 de julio). Del mito al ritual. Revista Digital Univer-

sitaria, 5(6), 1-18.
nájera, m. (2007). Los cantares de Dzitbalché en la tradición religiosa mesoa-

mericana. unam.



259

JAMES ASSIR SARAO CAUICH

pantoja, j. (2014). Percepciones sobre la migración temporal en Xocén, Valladolid, 
Yucatán. Universidad Autónoma de Yucatán-fca.

pérez, s. (2004). Palabras de filósofos: oralidad, escritura y memoria en la 
filosofía antigua. Siglo XXI Editores.

petatillo, r. (2017). Los géneros discursivos en el maya yucateco: Una aproxi-
mación a través de datos colectados en Kopchén, Quintana Roo. Universidad 
Intercultural Maya de Quintana Roo.

pío pérez, j. (1877). Diccionario de la lengua maya. Imprenta Literaria de 
Juan F. Molina Solís.

ricoeur, p. (2001). El modelo del texto: La acción significativa considerada 
como un texto. En Del texto a la acción: Ensayos de hermenéutica II (pp. 
57-80). Fondo de Cultura Económica.

rivera, m. (ed.). (1985). Relación de las cosas de Yucatán. Información y 
Revistas.

rogoff, b. (1993). Aprendices del pensamiento: El desarrollo cognitivo en el 
contexto social. Paidós.

terán, s. y Rasmussen, C. H. (1992). Relatos del Centro del Mundo (vols. I-III). 
Gobierno del Estado de Yucatán/Secretaría de Educación/Instituto 
de Cultura de Yucatán.

terán, s., y Rasmussen, C. H. (2005). El pueblo en el Centro del Mundo. 
Ediciones uady.

terán, s., y Rasmussen, C. H. (2009). La milpa de los mayas: La agricultura 
de los mayas prehispánicos y actuales en el noreste de Yucatán. Universidad 
Autónoma de Yucatán/cephcis/Universidad de Oriente.

tun, j. (2023). Waya’as, chen wa’ayas / Es un aparecido, solamente una 
aparición. En J. Sarao (ed.), U k’a’asajil kaaj / La memoria del pueblo (pp. 
79-82). pacmyc/Secretaría de Cultura/Sedeculta.



260

LA ESTÉTICA NARRATIVA DEL TSIKBAL

tuz chi, l. (2009). Así es nuestro pensamiento: Cosmovisión e identidad en los 
rituales agrícolas de los mayas peninsulares. Universidad de Salamanca/
Instituto de Iberoamérica-Facultad de Ciencias Sociales.

tuz chi, l. (2015). Revelaciones sagradas: Profecía y verdad en el pen-
samiento maya peninsular. En U túumben k’aayilo’ob x-ya’axche’ / Los 
nuevos cantos de la ceiba (vol. II, pp. 235-249). Secretaría de la Cultura 
y las Artes del Estado de Yucatán/Consejo Nacional para la Cultura 
y las Artes.

uc be, p. (2016, noviembre-diciembre). Del término nakom. Revista Sinfín, 
20. http://www.revistasinfin.com/ensayos/del-termino-nakom/

van dijk, t. a. (1987). La pragmática de la comunicación literaria. En 
Pragmática de la comunicación literaria (pp. 171-194). Arco Libros.

van dijk, t. a. (1996). Estructuras y funciones del discurso: Una introducción 
interdisciplinaria a la lingüística del texto y a los estudios del discurso. Siglo 
XXI Editores.

vapnarsky, v. (2009). La migración en voces y tierras mayas: historias 
hacia la historia. En Diásporas, migraciones y exilios en el mundo maya 
(pp. 327-352). Sociedad Española de Estudios Mayas/Centro Peninsular 
en Humanidades y Ciencias Sociales/unam.

várguez, l. (1981). La milpa y los milperos del oriente de Yucatán. En 
La milpa entre los mayas de Yucatán (pp. 74-114). Universidad de Yuca-
tán-Departamento de Estudios sobre Cultura Regional.

velásquez, e. (2002). Una interpretación del monstruo cósmico maya. 
En P. Krieger (ed.), Arte y ciencia: xxiv Coloquio Internacional de Historia 
del Arte (pp. 419-457). Instituto de Investigaciones Estéticas/unam.

velásquez, e. (2013). Nuevas ideas en torno a los espíritus wahyis pintados 
en las vasijas mayas: hechicería, enfermedades y banquetes oníricos 
en el arte prehispánico. En Estética del mal: Conceptos y representaciones. 
xxxiii Coloquio Internacional de Historia del Arte (pp. 561-585). unam.







U ki'ichkelem t'aan tsikbal / la estética narrativa del tsikbal 
se terminó de editar en noviembre de 2025  

en las oficinas de la Editorial Universidad de Guadalajara,  
Ingeniero Hugo Vázquez Reyes 39, interior 32-33,  

Industrial Los Belenes, 45150, Zapopan, Jalisco.





M
ay
a

En el Centro del Mundo brotan las primeras ramas del pensamiento pluridis-
ciplinar de James Sarao Cauich. La tradición oral irrumpe al analizar e ilustrar 
el papel del tsikbal en el ámbito comunitario. En U ki’ichkelem t’aan Tsikbal/ La 
estética narrativa del Tsikbal, obra elegida por decisión unánime como el ensayo 
ganador en la undécima edición del Premio de Literaturas Indígenas de Amé-
rica (PLIA) 2023, se ofrece una mirada horizontal a las tradiciones mayas y se 
resalta la importancia del diálogo y la tradición oral en esta lengua. 

“La obra ganadora presenta una mirada comunitaria con referencias bi-
bliográficas, históricas y contemporáneas con una lectura que nos ayuda a 
entender la profundidad de las palabras, conceptos y giros literarios de una de 
las expresiones comunitarias mayas más arraigadas, así como la importancia 
del diálogo, la plática, la comunicación oral que encierra toda una filosofía y 
pensamiento que nos recuerda el origen de la voz y de la palabra.”
 

Joseph Welsh Patteson, representante del Jurado del PLIA.




