
https://editorial.us.es
http://ediciones.uniandes.edu.co




DEL ACOPIO A LA DIÁSPORA



COLECCIONES
ColeCCIóN amerICaNa

dIreCtor
Luque Azcona, Emilio José. Universidad de Sevilla

seCretarIo de redaCCIóN
Jiménez Jiménez, Ismael. Universidad de Sevilla

CoNseJo de redaCCIóN
Luque Azcona, Emilio José. Universidad de Sevilla
Acosta Rodríguez, Antonio. Universidad de Sevilla
Álvarez Cuartero, Izaskun. Universidad de Salamanca
Bravo García, Eva. Universidad de Sevilla
Cagiao Vila, Pilar. Universidad de Santiago de Compostela
García Jordán, Pilar. Universitat de Barcelona
Jiménez Jiménez, Ismael. Universidad de Sevilla
Loren-Méndez, Mª Mar. Universidad de Sevilla
Luque Talaván, Miguel. Universidad Complutense
Mejías Álvarez, María Jesús. Universidad de Sevilla
Mena García, Carmen. Universidad de Sevilla
Molina Martínez, Miguel. Universidad de Granada
Mora Valcárcel, Carmen de. Universidad de Sevilla
Petit-Breuilh Sepúlveda, María Eugenia. Universidad de Sevilla
Vitar Mukdsi, Beatriz. Universidad de Sevilla

ComIté CIeNtífICo
Bernabéu Albert, Salvador. CSIC
Cajias de la Vega, Fernando. Universidad Mayor de San Andrés y 

de la Universidad Católica Boliviana (Bolivia)
Cardim, Pedro. Universidade Nova de Lisboa, Portugal
Fradkin, Raul O. Universidad de Buenos Aires y 

Universidad Nacional de Luján, Argentina
Gonzalbo Aizpuru, Pilar. Centro de Estudios Históricos-El Colegio de México
Helena Zanirato, Silvia. Universidad de São Paulo, Brasil
Lavalle, Bernard. Université de la Sorbonne Nouvelle-Paris III, Francia
Martínez Riaza, Ascensión. Universidad Complutense de Madrid
Millones Santagadea, Luis. Universidad Nacional Mayor de San Marcos, Perú
Naranjo Orovio, Consuelo. Instituto de Historia-CSIC, España
Platt, Tristan. University of St. Andrews, Reino Unido
Potthast, Barbara. Universität zu Köln, Alemania
Quintero Montiel, Inés Mercedes. Academia Nacional de Historia de Venezuela
Serrera Contreras, Ramón María. Universidad de Sevilla
Valenzuela, Jaime. Pontifi cia Universidad Católica de Chile
Walker, Charles. University of California, Davis, EE.UU.

https://editorial.us.es
https://colecciones.selloceaapq.es/


DEL ACOPIO A LA DIÁSPORA
Coleccionismo de arte religioso

en Hispanoamérica
(siglos XVII al XX)

Olga Isabel Acosta Luna
Francisco Montes González

(Coordinadores)

Sevilla 2025

https://editorial.us.es
http://ediciones.uniandes.edu.co
https://orcid.org/0000-0002-0488-7281
https://orcid.org/0000-0002-6899-5409


Motivo de cubierta: Exposición temporal “Palabras de fe. Retratos de vidas espirituales”, Bogotá, 
2016. Archivo Gestión de Museos - Instituto Caro y Cuervo, Bogotá.

Reservados todos los derechos. Ni la totalidad ni parte de este libro puede reproducirse o transmitirse 
por ningún procedimiento electrónico o mecánico, incluyendo fotocopia, grabación magnética o cual-
quier almacenamiento de información y sistema de recuperación, sin permiso escrito de la Editorial 
Universidad de Sevilla y de la Universidad de los Andes.

©	Editorial Universidad de Sevilla 2025 
	 C/ Porvenir, 27 - 41013 Sevilla. 
	 Tlfs.: 954 487 447; 954 487 451; Fax: 954 487 443 
	 Correo electrónico: info-eus@us.es - Web: https://editorial.us.es
©	Universidad de los Andes 2025
	 Facultad de Artes y Humanidades, Departamento de Historia del Arte
	 Ediciones Uniandes
	 Carrera 1.ª n.° 18A-12, bloque Tm - Bogotá, D. C., Colombia
	 Teléfono: 601 339 4949, ext. 2133
	 http://ediciones.uniandes.edu.co - ediciones@uniandes.edu.co
©	Olga Isabel Acosta Luna, 
	 Francisco Montes González (coordinadores) 2025
©	�De los textos, los autores 2025 

ISBN de la Universidad de los Andes: 978-958-798-818-5
ISBN e-book: 978-958-798-820-8 
DOI: http://doi.org/10.51573/Andes.9789587988185.9789587988208

Diseño de cubierta de la colección: referencias.maquetacion@gmail.com 
Maquetación interactiva: ed-libros. Fernando Fernández

Universidad de los Andes | Vigilada Mineducación. Reconocimiento como universidad: Decreto 
1297 del 30 de mayo de 1964. Reconocimiento de personería jurídica: Resolución 28 del 23 de fe-
brero de 1949, Minjusticia. Acreditación institucional de alta calidad, 10 años: Resolución 000194 
del 16 de enero del 2025, Mineducación

Nombre Acosta Luna, Olga Isabel, coordinador. | Montes González, Francisco, coordinador.
Título: Del acopio a la diáspora : coleccionismo de arte religioso en Hispanoamérica (siglos 
XVII al XX) / Olga Isabel Acosta Luna, Francisco Montes González (Coordinadores).
Descripción: Bogotá : Universidad de los Andes, Ediciones Uniandes ; Sevilla : Editorial Univer-
sidad de Sevilla, 2025. | 325 páginas : ilustraciones ; 17 x 24 cm. | Colección Americana ; Núm. 80
Identificadores: ISBN 9788447226269 (Universidad de Sevilla) | 9789587988185 (rústica) 
9789587988208 (e-book)
Materias: Arte religioso – Coleccionistas y colecciones – América Latina | Arte religioso – Co-
leccionistas y colecciones – España | Arte colonial
Clasificación: CDD 704.9482–dc23				                   SBUA

https://editorial.us.es/colecciones-y-series/americana/71/0
https://orcid.org/0000-0002-6899-5409
https://orcid.org/0000-0002-0488-7281


7

ÍNDICE

DEL ACOPIO A LA DIÁSPORA: UNA INTRODUCCIÓN ................... 	 13
Olga Isabel Acosta Luna - Francisco Montes González

Razones para un título: Del acopio a la diáspora .............................. 	 14
Intentos por delinear historias y geografías ........................................ 	 15
Antecedentes historiográficos ............................................................. 	 18
Definiendo coleccionismos americanos .............................................. 	 22
Nuestras aportaciones ......................................................................... 	 25
Bibliografía seleccionada .................................................................... 	 27

CAPÍTULO 1: PAREDES DE IMÁGENES. 
SANTAFÉ/BOGOTÁ SIGLOS XVII-XIX .............................................. 	 29
Constanza Villalobos

Introducción......................................................................................... 	 29
1.1.  El gusto por las imágenes en Santafé ......................................... 	 30
1.2. � La disposición de obras: el gusto por los países,  

fruteros, rosas................................................................................    32
1.3.  La iglesia de la Compañía de Jesús de Santafé ........................... 	 35
1.4.  Un prelado ilustrado ................................................................... 	 40
1.5.  Alberto Urdaneta: coleccionista del siglo XIX ........................... 	 42

1.5.1.  Exposición de conjuntos de obras de arte antiguo ............ 	 44
Bibliografía ......................................................................................... 	 50

CAPÍTULO 2: COLECCIONES DE PINTURA Y ESCULTURA EN
LAS CASAS CUSQUEÑAS A LA LUZ DE LOS TESTAMENTOS 
E INVENTARIOS DE BIENES DEL SIGLO XVIII Y PRINCIPIOS 
DEL XIX ................................................................................................... 	 53
Ewa Kubiak

2.1.  Casas de Cusco y su arte ............................................................. 	 55
2.2.  Las primeras colecciones de obras de arte .................................. 	 56

https://orcid.org/0000-0002-6899-5409
https://orcid.org/0000-0002-0488-7281
https://orcid.org/0000-0003-1076-2239 
https://orcid.org/0000-0002-2740-0632


8

2.3. � Colecciones cusqueñas durante el siglo XVIII 
y principios del XIX ...................................................................   59
2.3.1. � Lugares de exhibición de pintura y escultura: salón, 

corredor, dormitorio ..........................................................     61
2.3.2. � Oratorios privados: lugares entre devoción y 

manifestación artística ......................................................    62
2.3.3.  Pintura religiosa ................................................................ 	 67
2.3.4.  En el margen de las colecciones: pintura profana ............ 	 71

Conclusiones ....................................................................................... 	 81
Bibliografía ......................................................................................... 	 83

CAPÍTULO 3: MECENAS ENTRE ASTURIAS Y EL ARZOBISPADO
DE LA PLATA: ESTRATEGIAS Y COMITENCIAS DE  
JUAN QUEIPO DE LLANO Y VALDÉS................................................. 	 87
Agustina Rodríguez Romero 

3.1.  La colección de pinturas de Queipo de Llano ............................ 	 91
3.2.  Acciones y estrategias de un mecenas ........................................ 	 96
Bibliografía ......................................................................................... 	 103

CAPÍTULO 4: EL EXPOLIO DEL COLEGIO JESUITA EN
MOMPOX: ARTE, LIBROS Y NEGLIGENCIA ADMINISTRATIVA......	 107
Alberto José Campillo Pardo 

4.1. � Los jesuitas en la villa neogranadina de Mompox....................... 	  107
4.2. � El expolio del Colegio de Santa Cruz de Mompox, diez años 

después.........................................................................................   110
4.2.1.  El informe del visitador Nicolás García ........................... 	 110
4.2.2.  Los listados de bienes: la librería del Colegio de Mompox..... 	 116
4.2.3. � Los listados de bienes: ropa y ornamentos de la iglesia 

del Colegio de los jesuitas ................................................   121
4.2.4.  Los listados de bienes: alhajas de oro y plata ................... 	 128

Conclusiones ....................................................................................... 	 132
Bibliografía ......................................................................................... 	 135

https://orcid.org/0000-0002-8075-1124
https://orcid.org/0000-0003-0060-0770


9

CAPÍTULO 5: NAVES DE IDA Y DE REGRESO: ENCARGOS,
EMBARGOS Y DISPERSIÓN DE BIENES SUNTUARIOS 
IGNACIANOS (RÍO DE LA PLATA, 1767-1770) .................................. 	 137
Vanina Scocchera 

5.1.  El viaje de misión y el navío San Fernando ............................... 	 139
5.2. � Los bienes de misión y los encargos traídos por 

los procuradores............................................................................  142
5.3.  Encargos en secreto y solicitudes de restitución ......................... 	 146

5.3.1.  Selección literaria de ultramar .......................................... 	 149
5.3.2.  Encargos de devoción: entre la piedad y la distinción ...... 	 154
5.3.3. � Iglesias para armar: imágenes, prendas litúrgicas y 

reliquias camufladas .........................................................  160
5.4.  La etapa final en la vida de las cosas de devoción ...................... 	 162
Conclusiones ....................................................................................... 	 168
Bibliografía ......................................................................................... 	 170

CAPÍTULO 6: ROMPIENDO LA CLAUSURA: CREACIÓN DE
LA COLECCIÓN DE ARTE DEL MONASTERIO DE  
SANTA INÉS DE MONTEPULCIANO .................................................. 	 173
Olga Isabel Acosta, David Leonardo Echeverri, Jimena Guerrero, 
Óscar Leonardo Londoño, Ana María Orobio y María Isabel Téllez

6.1. � Nacimiento de un acervo pictórico en Santa Inés 
de Montepulciano.........................................................................   176

6.2.  Patrimonio desamortizado y exclaustrado .................................. 	 180
6.3.  Nuevos tiempos y gustos para la pintura colonial ...................... 	 183
6.4.  Del claustro al museo .................................................................. 	 187
Conclusiones ....................................................................................... 	 194
Bibliografía ......................................................................................... 	 196

CAPÍTULO 7: DEL ALTAR AL MUSEO: EL COLECCIONISMO
PRIVADO DEL ARTE COLONIAL VENEZOLANO ............................ 	 199
Janeth Rodríguez Nóbrega

7.1.  El coleccionismo durante el siglo XIX e inicios del XX ............ 	 201
7.2.  El estilo neocolonial y su impacto en el coleccionismo ............. 	 207
7.3.  La fundación del primer museo de arte colonial ........................ 	 211

https://orcid.org/0000-0003-1230-3343
https://orcid.org/0000-0002-6899-5409
https://orcid.org/0000-0003-0494-4925


10

7.4.  Iniciativa de coleccionismo fuera de Caracas ............................. 	 214
Conclusiones ....................................................................................... 	 218
Bibliografía ......................................................................................... 	 221

CAPÍTULO 8: LAS PIEZAS RELIGIOSAS COLONIALES 
EN EL MUSEO HISTÓRICO DE SANTA LUCÍA DE  
SANTIAGO DE CHILE ........................................................................... 	 223
Marcela Drien - Fernando Guzmán

8.1.  La exposición del coloniaje ........................................................ 	 225
8.2.  El Museo Histórico de Santa Lucía ............................................ 	 232
Conclusiones ....................................................................................... 	 238
Bibliografía ......................................................................................... 	 240

CAPÍTULO 9: PINTURAS RELIGIOSAS COLONIALES EN  
LAS COLECCIONES DEL MUSEO NACIONAL DE COLOMBIA 
Y DE LA GALERÍA NACIONAL DE PINTURA DURANTE  
EL SIGLO XIX ......................................................................................... 	 243
Juliana Lesmes Alvarado - Santiago Robledo Páez

9.1. � El Museo Nacional, las bellas artes y las pinturas religiosas 
coloniales ...................................................................................... 244
9.1.1.  El origen de la colección .................................................. 	 247

9.2. � El destino de las pinturas religiosas durante 
la desamortización .......................................................................  248
9.2.1.  El Museo de Pintura ......................................................... 	 250
9.2.2.  El Gabinete de Pintura ...................................................... 	 251
9.2.3.  La Galería de Pintura y el patrimonio nacional ................ 	 251

9.3. � Inventariar, conservar y exponer las obras exclaustradas ........... 	 252
9.4.  ¿Objetos devocionales u obras de arte? ...................................... 	 254

9.4.1.  El inventario de 1864 ........................................................ 	 254
9.4.2.  El inventario de 1872 ........................................................ 	 256

9.5.  Catalogación y musealización .................................................... 	 260
Conclusiones ....................................................................................... 	 264
Bibliografía ......................................................................................... 	 265

https://orcid.org/0000-0001-9386-7022
https://orcid.org/0000-0002-6515-8074
https://orcid.org/0000-0003-3465-3168


11

CAPÍTULO 10: OBJETOS MUNDANOS EN LA VIDA 
COTIDIANA: LIBROS DE USO Y BIBLIOTECAS DE 
COMUNIDAD EN LOS CONVENTOS NOVOHISPANOS................. 	 269
Idalia García Aguilar - Yolanda Guzmán

10.1.  El libro en la vida cotidiana de la Nueva España ..................... 	 269
10.2. � Libros y bibliotecas en el mundo conventual 

de la Nueva España.....................................................................   274
10.3.  Regla y constitución: los valores de la comunidad.................... 	 279
10.4. � Libros de uso y librería común: un problema 

de investigación..........................................................................   284
10.5.  Permanencia en el tiempo.......................................................... 	 289
Bibliografía.......................................................................................... 	 293

CAPÍTULO 11: ESTE LUGAR ERA SANTO: LA MUSEALIZACIÓN
DE LOS MONASTERIOS ECUATORIANOS ........................................ 	 297
Ángel Peña Martín

11.1.  Los museos conventuales........................................................... 	 297
11.2.  Los museos conventuales en Ecuador ...................................... 	 298

11.2.1.  Museo de Arte Religioso de Riobamba .......................... 	 300
11.2.2.  Museo de las Conceptas de Cuenca ................................ 	 302
11.2.3.  Museo Monacal Santa Catalina de Siena de Quito ......... 	 306
11.2.4.  Museo de Arte Religioso de Loja.................................... 	 306
11.2.5. � Sala de exposición del Monasterio de la Santísima 

Trinidad, Carmen Moderno o Bajo Quito ......................   307
11.2.6.  Museo Metropolitano del Carmen Alto de Quito ........... 	 310
11.2.7.  Exposiciones en el Monasterio de 

Santa Clara de Quito............................................................ 	 311
11.3. � El museo conventual como espacio doméstico musealizado .... 	 313
Conclusiones ....................................................................................... 	 322
Bibliografía ......................................................................................... 	 323

https://orcid.org/0000-0003-1729-4810
https://orcid.org/0000-0002-4153-942X
https://orcid.org/0000-0001-8854-806X




13

DEL ACOPIO A LA DIÁSPORA:  
UNA INTRODUCCIÓN

Olga Isabel Acosta Luna

Universidad de los Andes, Colombia

Francisco Montes González

Universidad de Sevilla, España

Las páginas acá publicadas son el resultado de un interés común de los com-
piladores a ambos lados del Atlántico, discutido inicialmente en amenas con-
versaciones en cafés que se transformaron a lo largo de cuatro años en un 
esfuerzo editorial conjunto de especialistas de diferentes latitudes. Éramos 
conocedores de casos particulares, a veces opuestos, en torno al desarrollo 
del coleccionismo público y privado del patrimonio religioso producido y 
consumido en Hispanoamérica. Entonces, nos preguntamos sobre posibles 
situaciones comunes que nos permitieran entender las razones que han lle-
vado a valorar y visibilizar este patrimonio de formas distintas en el conti-
nente americano como en Europa. Desde una visión general, el arte religioso 
que circuló en los territorios de la Corona española en América entre los siglos 
XVI y XIX conforma hoy un corpus material gigantesco de obras sobrevi-
vientes depositadas en los más diversos espacios a nivel global como museos, 
iglesias, residencias particulares, universidades y entidades financieras, entre 
muchos otros lugares.

Animados por diversas preguntas, nos dimos cuenta de que las prácti-
cas privadas y públicas de coleccionismo del patrimonio religioso producido 
y consumido en Hispanoamérica eran una historia aún por construir y que era 
hora de empezar a hacerlo. Para ello requerimos ampliar la reflexión e incor-
porar a más miembros a la discusión, por ende, la compilación de este volumen 

https://orcid.org/0000-0002-6899-5409
https://orcid.org/0000-0002-0488-7281


14

OLGA ISABEL ACOSTA LUNA / FRANCISCO MONTES GONZÁLEZ

tuvo como primer impulso la celebración de una mesa titulada Del expolio a 
la diáspora: El coleccionismo de arte religioso en América y España dentro 
del Congreso Internacional El Hecho Religioso en América Latina. Práctica, 
poder y religiosidad, siglos XVI - XX y del V Encuentro Colombiano de Inves-
tigadores del Hecho Religioso, celebrado virtualmente entre el 12 y el 16 de 
abril del 2021. La afluencia de ponencias y de temas que allí se discutieron nos 
animaron a continuar uniendo partes y a embarcarnos en una compilación edi-
torial que presentara un primer estado de la cuestión, para lo cual convocamos 
a otros autores a una nueva sesión de discusión y de trabajo grupal.

Ante la carencia de antecedentes comunes, aquel primer esfuerzo nos 
obligó a aproximarnos al coleccionismo a la luz de otros fenómenos mejor es-
tudiados en América Latina como el mecenazgo, la comercialización, la se-
cularización, la exclaustración y la modernización, que fueron decisivos en la 
conformación de colecciones de arte religioso católico y en el surgimiento de 
sus coleccionistas en diferentes partes del globo. Efectivamente, al incorpo-
rar estas variantes pudimos evidenciar que estábamos ante una historia global 
de larga duración (siglos XVI al XXI) que tuvo como motor inicial los inter-
cambios y migraciones entre continentes que se dieron tras la llegada de los 
peninsulares a América.

Razones para un título: Del acopio a la diáspora

Al revisar los inventarios de los siglos XVII y XVIII que fueron consultados 
en diferentes artículos que componen este volumen, tanto en espacios priva-
dos como en entornos eclesiásticos en los virreinatos de la Nueva España y del 
Perú, salta a la vista la abundancia de imágenes pintadas y esculpidas con te-
mática religiosa católica reunida en los ambientes domésticos y conventuales. 
Como bien lo notará el lector tras recorrer las siguientes páginas, a menudo el 
término «coleccionismo» no parece ser el más apropiado para entender la re-
unión de estos objetos en dicho período. Lo cierto es que desde una perspec-
tiva general esta acumulación denota más una práctica postridentina común 
de acopiar en espacios civiles y religiosos imágenes de cristos, vírgenes y san-
tos, así como retratos y paisajes. Este almacenamiento se contrapone al des-
membramiento y dispersión de estos conjuntos que se vivió ya desde el siglo 
XVIII con la expulsión de los jesuitas y especialmente durante el siglo XIX 
tras la independencia y en el marco de algunos procesos locales de seculari-
zación relacionados con la conformación de nuevos estados nacionales. Este 



15

DEL ACOPIO A LA DIÁSPORA: UNA INTRODUCCIÓN

esparcimiento, entendido como un fenómeno forzado y condicionado por di-
námicas externas, a veces a sus mismos propietarios, lo hemos querido enten-
der como una diáspora de imágenes religiosas que se acrecienta en los siglos 
XX y XXI por medio de la proliferación de espacios museales y expositivos 
que transformaron los acopios sagrados en colecciones de antigüedades, his-
tóricas y artísticas. Proponemos pues, que es justamente la conjunción de estas 
dos acciones en torno a acervos de imágenes religiosas en Hispanoamérica, la 
reagrupación seguida por su dispersión, lo que nos permite hoy leer este pro-
ceso dinámico como coleccionismo.

El lector seguramente se preguntará si el acopio de arte religioso es un 
fenómeno ausente en el siglo XVI en Hispanoamérica, debido a que esta 
centuria no está presente en el volumen. La razón de este vacío tiene que ver 
más con la aproximación historiográfica que se ha dado al coleccionismo del 
siglo XVI como un fenómeno propio de las cámaras de maravillas o gabine-
tes de curiosidades en espacios reales y nobles europeos y que respondían 
a los múltiples intereses de sus propietarios. El eclipse del siglo XVI en las 
siguientes páginas también se escuda en un desconocimiento del fenómeno 
del coleccionismo en América como resultado de la falta de documentación 
apropiada para esa centuria, en contraposición con la proliferación de fuen-
tes pertinentes para los siglos XVII y XVIII y de lo cual da cuenta este vo-
lumen. Con ello, no desconocemos la preponderancia del siglo XVI en esta 
reflexión, su ausencia es más un llamado para repensarlo en futuros estudios 
sobre el tema.

Intentos por delinear historias y geografías

La urgencia por delinear una historia del coleccionismo de arte religioso pro-
ducido y consumido en Hispanoamérica durante los siglos XVII al XXI se 
explica en el marco de diversas coyunturas globales actuales vinculadas con 
el entorno museal tanto en el continente americano como en el europeo, así 
como con nuevas aproximaciones teóricas y metodológicas para estudiar los 
objetos que conforman sus acervos. Esto es visible para aquellas coleccio-
nes que fueron valoradas antiguamente como curiosidades americanas y acu-
muladas por los monarcas europeos en sus cámaras de maravillas, como para 
aquellas obras que otrora cumplieron funciones devocionales, pedagógicas y 
nemotécnicas en iglesias y conventos americanos y que hoy hacen parte de 
los acervos de museos públicos y privados. Dependiendo de los contextos de 



16

OLGA ISABEL ACOSTA LUNA / FRANCISCO MONTES GONZÁLEZ

recepción, estos objetos han recibido diferentes valoraciones a lo largo de los 
años y aún siguen siendo catalogados de maneras variadas, bien como artesa-
nía, etnografía y arte.

Cada vez con mayor afluencia en el continente americano y en Europa, 
surgen círculos académicos que se preocupan por construir historias globales 
aproximándose al arte religioso hispanoamericano a la luz del estudio de los 
gabinetes de curiosidades o a través de nuevas reflexiones curatoriales, dentro 
de importantes cambios que se han llevado a cabo en el medio museal. Entre 
los más recientes, queremos destacar New World Objects of Knowledge: A Ca-
binet of Curiosities, un volumen ricamente ilustrado compilado por Mark Thu-
mer y Juan Pimentel, donde a través del estudio de casos se reconoce el valor 
de estos objetos como elementos de conocimiento indispensables en la con-
formación del mundo moderno. En esta misma línea, podemos también citar 
el valioso estudio de Lia Markey sobre la colección americana de los Medici 
en Florencia –Imagining the Americas in Medici Florence– hasta ahora margi-
nalizada e invisibilizada en los visitados museos florentinos. Igualmente, en el 
ámbito museal, vale la pena rescatar reflexiones iniciadas en la última década 
en museos como el Weltmuseum en Viena y el Humboldt Forum en Berlín 
con el ánimo de transformar museológica y curatorialmente la manera cómo 
se han visibilizado sus colecciones vinculadas con el continente americano.

Ya en España, el tema que nos ocupa ha despertado amplios intereses. El 
coleccionismo americano entre los nobles peninsulares surgió como reflejo 
del interés tomado de la monarquía por aglutinar estas piezas exóticas. Desde 
la época de Carlos V y Felipe II, esos objetos llegaron para formar parte de 
las cámaras de maravillas de las residencias reales, como curiosidad y, gene-
ralmente, a modo de obsequio. Paulatinamente, este interés por los ajuares 
«de las Indias» fue transmitiéndose a las clases más acaudaladas, que apro-
vechando la presencia de algún pariente en aquellas tierras o mediante la ad-
quisición de algunas de estas en almonedas públicas comenzaron a construir 
estos gabinetes de rarezas a imagen de los emprendidos por los soberanos 
desde principios del siglo XVI. La adquisición de estos bienes se convirtió en 
un signo de distinción y, a medida que comenzaron a importarse objetos ma-
nufacturados por los primeros artesanos y orfebres de Ultramar, sus ámbitos 
domésticos empezaron a adquirir ciertos tintes virreinales.

En este sentido, los funcionarios peninsulares que acudían a los princi-
pales enclaves urbanos, como México y Lima, quedaban sorprendidos por 
la opulencia y suntuosidad de algunas residencias, deseando reproducir tras 
su regreso a la metrópoli esos escenarios cargados de exotismo y apariencia 



17

DEL ACOPIO A LA DIÁSPORA: UNA INTRODUCCIÓN

extraordinaria. Para el caso novohispano, Gustavo Curiel afirmaba que todo 
personaje que se preciara de ser «principal» debía tener con prodigalidad toda 
clase de objetos de carácter suntuario, ya fuesen salidos de los talleres euro-
peos, procedentes de Asia o adquiridos entre la cada vez más renombrada ar-
tesanía local (Curiel 2005: 81). Fue este gusto americano por los espacios 
recargados donde las principales casonas se amueblaban «rica pero sobria-
mente», el que sirvió de precedente al diseño de las estancias peninsulares 
(Montes 2009: 211). El mobiliario se convirtió en el interés primordial de es-
tos personajes, debido principalmente a la riqueza de las materias primas de 
las que se constituían, ya fuese por las diversas maderas tropicales o por la 
presencia de otros materiales para el exorno como el nácar, el hueso o la plata. 
A continuación, se interesaron por los objetos de temática religiosa basados en 
representaciones de advocaciones marianas y cristológicas y otras imágenes 
particulares de santos autóctonos propios de la veneración familiar de los in-
dianos. Tal y como ha quedado evidenciado en los inventarios y partidas tes-
tamentarias de los siglos XVII y XVIII, la nobleza española tuvo numerosas 
ocasiones para enriquecer su patrimonio con objetos procedentes de las tierras 
asiáticas por la ruta del Galeón de Manila. Llegó hasta tal punto la experticia 
por parte de los tasadores que podían distinguirse objetos de laca japonesa, 
como de «charol lexítimo», de los ejecutados con la técnica del enconchado, 
en alusión al «embutido de nácar». Incluso, cabe la posibilidad de que muchos 
de los que emigraron en un primer momento con sus propios ajuares lo inter-
cambiaran por estas piezas, sirviendo los primeros también de referente euro-
peo para los maestros locales tanto en Asia como en América.

Durante el siglo XX, el hallazgo de nuevos objetos hispanoamericanos en 
colecciones particulares, además de los conservados en fondos museísticos y 
recintos religiosos, ha constituido un llamativo foco de atención tanto para in-
vestigadores como para marchantes de arte. La revalorización que estas piezas 
han adquirido en las últimas décadas dista considerablemente de una época en 
la que, en mayor número, pasaron de formar parte de ajuares domésticos a ser 
reemplazadas por objetos que reflejaban otros gustos estéticos acordes al con-
texto de sus dueños. De ahí que la realidad material de estos vestigios, como 
respuesta a un pasado histórico de intercambios artísticos entre la Península 
Ibérica, América y Asia, haya conducido a los investigadores en años recien-
tes a destacar el enorme interés que poseen estos patrimonios como fuentes 
en sí mismos. Sin embargo, frente a la ausencia continuada de la valorización 
y apreciación dada en el pasado a estos acervos y a una evidente destrucción 
parcial de este patrimonio, fuentes manuscritas de los siglos XVII y XVIII 



18

OLGA ISABEL ACOSTA LUNA / FRANCISCO MONTES GONZÁLEZ

ofrecen un testimonio fidedigno del impacto que alcanzó este fenómeno, así 
como de la fuerte demanda adquirida por los productos de ultramar.

Antecedentes historiográficos

Desde comienzos del siglo pasado, la historiografía artística española se en-
cargó de compilar estos acervos en diferentes catálogos expositivos donde 
apenas se trataba el contexto en el que fueron creados. Tal fue el caso de la 
muestra celebrada en 1930 por la Sociedad Española de Amigos del Arte bajo 
el título Aportación al estudio de la cultura española en Indias, cuyo obje-
tivo solamente atendía a «llamar la atención pública sobre la trascendental y 
progresiva labor de cultura y civilización que en sus Indias y por sus Indias 
ejerció España», poniendo de relieve el interés artístico que entrañaron y el 
vínculo derivativo con España, que desde entonces se le dio al arte americano 
como la principal forma de validación canónica difundida por la historiografía 
española, pero también por la latinoamericana (Aportación 1930: 9).

No será hasta las últimas tres décadas, cuando tras un periodo de vacío, 
el asunto del coleccionismo artístico americano ha vuelto a despertar el in-
terés de algunos investigadores en el ámbito español. Tal y como ha plan-
teado Antonio Holguera Cabrera en su análisis sobre el caso pictórico limeño, 
se ha apostado por dos grandes líneas de trabajo para enfrentarse a un fenó-
meno social del coleccionismo cuyos datos requieren una formulación crí-
tica que arroje un análisis riguroso. En cuanto a la primera, sostiene que ha 
existido una mayor preocupación a la hora de confeccionar una evolución 
cronológica, según unas coordenadas espacio-temporales concretas. De este 
modo, resultaría un valioso fondo documental sobre la conformación de ám-
bitos artísticos derivados de convenciones estilísticas tradicionales denotadas 
por aspectos decisivos como la influencia de escuelas, técnicas y temáticas. 
Por otro lado, una segunda corriente aparecerá como respuesta a la curiosidad 
hacia las motivaciones que han influido en los múltiples patrones adquisiti-
vos, estrechando el vínculo existente entre coleccionismo privado y la for-
mación de conjuntos museísticos (Holguera 2019: 10-12). Prueba de ello, ha 
sido la conformación de equipos universitarios que, al amparo de diferentes 
iniciativas, han generado encuentros científicos, así como publicaciones de 
diversa índole. En este sentido, cabría subrayar el proyecto de investigación 
Arte y mecenazgo indiano del Cantábrico al Caribe (2004-2006) financiado 
por la Fundación Carolina y las cuatro ediciones del Congreso Internacional 



19

DEL ACOPIO A LA DIÁSPORA: UNA INTRODUCCIÓN

Coleccionismo, Mecenazgo y Mercado Artístico (2017-2019), coordinadas 
desde la Universidad de Sevilla por el mismo Antonio Holguera Cabrera, Es-
ter Prieto Ustio y María Uriondo Lozano, donde se reunió un amplio número 
de especialistas para exponer casos concretos que abordaban un amplio mar-
gen cronológico y territorial de Europa, América y Asia.

En las publicaciones resultantes se propuso indagar en los marcos de re-
ferencia que a lo largo de la historia se logró estructurar y definir por me-
dio de las colecciones, de sus espacios de exposición pública y privada, así 
como en otras cuestiones como los procesos de transmisión de los bienes o 
la capacidad de determinar la percepción en otros espacios ajenos. En cuanto 
a las aportaciones bibliográficas, al clásico volumen de Fernando Checa y 
Miguel Morán sobre el coleccionismo en España, se han sumado otras pro-
puestas que han seguido profundizando en el protagonismo adquirido por las 
clases aristocráticas durante la Edad Moderna como dinamizadoras de dicho 
patrimonio. Sobresalen los trabajos específicos de María Paz Aguiló, Anto-
nio Urquízar y Francisco Montes, junto a las contribuciones llevadas a cabo 
en los catálogos de diferentes muestras colectivas como Los Siglos de Oro 
en los virreinatos de América (1550-1700) (Museo de América, 2000), La 
hija del virrey. El mundo femenino novohispano en el siglo XVII (Museo de 
América, 2019) y Tornaviaje. Arte iberoamericano en España (Museo Na-
cional del Prado, 2021).

Mención especial merece la labor desarrollada por el Museo de Amé-
rica de Madrid desde su constitución en 1941. Amparado por la doctrina fran-
quista, en su decreto fundacional ya se advertía que tendría un planteamiento 
ideológico cuyo fundamento principal sería «la reivindicación de la identidad 
hispana y potenciar la imagen de una mezcla armoniosa entre las culturas in-
dígenas americanas y la española»1. El grueso del acervo procedería de los 
fondos etnográficos del Real Gabinete de Historia Natural, pertenecientes al 
Museo Arqueológico Nacional, mientras que una parte más reducida de pie-
zas de valor artístico serían depositadas por el Museo del Prado al haber for-
mado parte de las colecciones reales. Con el paso de los años, el Museo de 
América inició una campaña de adquisición a particulares y en el mercado na-
cional dirigida a engrosar sus repertorios de arte virreinal, sobre todo en lo re-
lacionado a las escuelas pictóricas novohispana y peruana. Al mismo tiempo, 
ha ido desarrollando una labor científica y académica que se ha concretado en 

1.  Decreto fundacional del 19 de abril de 1941 (Boletín Oficial del Estado del 1 de mayo).



20

OLGA ISABEL ACOSTA LUNA / FRANCISCO MONTES GONZÁLEZ

campañas de restauración, exposiciones temporales y materiales de divulga-
ción científica, como la revista Anales del Museo de América.

Por otro lado, los especialistas americanos han revisado este asunto desde 
un enfoque colonialista de la acumulación por parte de acaudalados persona-
jes de objetos exóticos y de carácter devocional con propiedades taumatúrgi-
cas. Dichas dinámicas de atesoramiento se produjeron tanto durante el período 
de intercambios comerciales entre la Península y los territorios de Ultramar 
como a lo largo de los siglos XIX y XX por parte de una clase foránea, intere-
sada en distinguirse en sus lugares de origen con el botín resultante de adqui-
siciones y saqueos. En el año 1996, el Instituto de Investigaciones Estéticas 
de la Universidad Nacional Autónoma de México convocó el XXX Coloquio 
Internacional del Historia del Arte bajo el lema Patrocinio, colección y circu-
lación de las artes. Dividido en tres ejes temáticos, reunió a los principales 
especialistas en la materia en México, entre los que se encontraban Gustavo 
Curiel y Ana Garduño. Mientras que el primero de ellos profundizó en casos 
relacionados con la conformación de los ajuares domésticos y los «embrio-
nes» del coleccionismo en la Nueva España, la segunda puso el foco de aten-
ción en el mundo contemporáneo destacando sus contribuciones en torno a la 
figura del coleccionista yucateco Alvar Carrillo Gil. Fuera de los límites ca-
pitalinos mexicanos hay que subrayar otros avances en materia de coleccio-
nismo, como los llevados a cabo a mediados del siglo XX por la familia Bello 
de Puebla, quienes abrieron al público su monumental colección privada for-
mada por todo tipo de géneros. Ya en nuestros días, cabe resaltar la variedad 
de museos públicos y privados dedicados al arte virreinal en el territorio mexi-
cano conformados a lo largo del siglo XX, así como no deben pasar inadver-
tidos los emporios artísticos atesorados por capitales empresariales como los 
de Carlos Slim en el Museo Soumaya y Juan Antonio Pérez Simón en su co-
lección particular.

Dentro del mundo académico peruano han sido escasos los aportes rea-
lizados y siempre de manera puntual en publicaciones periódicas. En una de 
ellas, Maya Standfield-Mazzi advirtió sobre la necesidad de detenerse en la 
naturaleza híbrida de las colecciones virreinales, compuestas por objetos de 
diversa procedencia, y señaló las diferencias entre las nociones de valor an-
dinas y europeas. Uno de los estudios de mayor envergadura fue la tesis doc-
toral del investigador sevillano Antonio Holguera, en torno al coleccionismo 
pictórico de las élites en la Lima virreinal. En relación a este género, lo que 
más atención ha recibido en el país andino, concierne a los acervos de carác-
ter privado resultante de herencias familiares y adquisiciones posteriores que 



21

DEL ACOPIO A LA DIÁSPORA: UNA INTRODUCCIÓN

o bien aún siguen siendo inaccesibles, o bien han sido musealizados, como es 
el caso de la Fundación Pedro de Osma, o participado en muestras tempora-
les entre los que destacan las colecciones Barbosa-Stern y la de Petrus y Veró-
nica Fernandini, estudiada a fondo por Ricardo Kusunoki tras su donación al 
Museo de Arte de Lima.

Así como Perú, Colombia también ha aportado recientemente a la re-
flexión sobre el coleccionismo de lo que allí se suele denominar arte colo-
nial. A partir de una perspectiva nacional, los estudios que han surgido desde 
los inicios del siglo XXI, en torno a los museos y sus acervos, han hecho que 
estas instituciones y el ámbito académico se pregunten por las maneras cómo 
se dieron los coleccionismos del arte religioso colonial. Especialmente, ha 
llamado la atención de algunos especialistas los momentos de la historia lo-
cal tanto en el siglo XIX como en el XX, en que el Estado tomó acciones que 
condujeron a la secularización de bienes de la Iglesia en aras de conseguir 
su independencia política y soporte económico, pero también con el objetivo 
de modernizar las urbes. Todo ello quedó reflejado en la destrucción de con-
ventos y templos y en la fundación de museos dedicados a la conservación 
y estudio del arte colonial, como fueron los Museos Colonial (1942) y Santa 
Clara (1983) en Bogotá. Además de las prolíficas reflexiones desde algunos 
museos en Bogotá y Medellín, el volumen Colecciones y coleccionistas en 
Colombia editado recientemente por Santiago Robledo se constituye en un 
aporte pionero sobre el tema y propone al lector una perspectiva general del 
problema del coleccionismo, desde el arte prehispánico, pasando por el colo-
nial hasta el contemporáneo.

Finalmente, en el ámbito argentino Marisa Baldasarre se ha centrado en 
los inicios del coleccionismo, los museos y el consumo cultural en el Buenos 
Aires de finales del siglo XIX, mientras que otros especialistas han dirigido 
sus miradas al ámbito rosarino, que cuenta con la obra colectiva El coleccio-
nismo de arte en Rosario. Colecciones, mercado y exhibiciones, 1880-1970. 
Especial atención merecen las propuestas de Pablo Montini y Gustavo Tu-
disco en torno al coleccionismo e historiografía del arte colonial en el Museo 
Histórico Provincial de Rosario y el Museo de Arte Hispanoamericano Isaac 
Fernández Blanco de Buenos Aires, respectivamente. De ahí que ambos es-
tuvieran originados a principios del siglo XX por diversos factores políticos, 
económicos, sociales y culturales que en alguna medida propiciaron la institu-
cionalización de las múltiples corrientes intelectuales que pregonaban, desde 
décadas anteriores, la singularidad cultural de la América hispana.



22

OLGA ISABEL ACOSTA LUNA / FRANCISCO MONTES GONZÁLEZ

Llegados a este punto, no se pueden obviar las principales colecciones 
privadas de arte hispanoamericano que se encuentran en los Estados Uni-
dos. En los últimos años, coincidiendo con el reconocimiento político de au-
diencias de procedencia latina en este país, varias colecciones y museos han 
llamado la atención sobre sus patrimonios religiosos y han establecido intere-
santes diálogos con sus audiencias y su cotidianidad contemporánea. Aunque 
haya constancia documental de que algunas de estas comenzaron a gestarse a 
finales del siglo XIX, la mayoría de ellas han visto la luz en los últimos años 
como parte de donaciones a instituciones culturales o en forma de exposicio-
nes temporales, como es el caso de las nutridas colecciones que han logrado 
acopiar el Brooklyn Museum of Art y el Denver Art Museum cuyo interés por 
estudiar rigurosamente su acervo se destaca en su último catálogo publicado 
en el 2022. Igualmente, sobresale la Thoma Foundation, que junto a una in-
gente campaña de adquisiciones de arte virreinal suramericano ha incluido 
entre sus principales retos una productiva actividad científica y divulgadora. 
A pesar de no tener un lugar de exhibición permanente, ha dado a conocer su 
patrimonio gracias a depósitos temporales o a préstamos en diferentes mues-
tras internacionales. A esta se sumaría la colección de Patricia Phelps de Cis-
neros, quien ha repartido sus obras coloniales entre el Blanton Museum of 
Art en Austin, el Denver Art Museum, la Hispanic Society de Nueva York y 
el Museum of Fine Arts en Boston. Por último, destacan la Roberta and Ri-
chard Huber Collection de Nueva York o, más recientemente, la Bernard and 
Edith Lewin Collection of Mexican Art donada a Los Angeles County Mu-
seum (LACMA).

Definiendo coleccionismos americanos

Al ver el coleccionismo de arte religioso en América a la luz de unas extensas 
geografías y amplias temporalidades, evidenciamos la necesidad de reflexio-
nar sobre la pertinencia de los términos que nos deben servir para referir-
nos a los fenómenos a los que nos enfrentamos. Como ya lo anotamos al 
comienzo de esta introducción, a lo largo de nuestras discusiones tanto en el 
congreso como en el proceso editorial, nos dimos cuenta de que el uso de tér-
minos como colección y coleccionista debían ser revisados cuidadosamente 
en América. Para este volumen, legitimamos pues el uso del coleccionismo 
como término «sombrilla», entendiéndolo como un fenómeno dinámico de 



23

DEL ACOPIO A LA DIÁSPORA: UNA INTRODUCCIÓN

larga duración que remite al acopio seguido por la diáspora de acervos de imá-
genes religiosas en Hispanoamérica.

Dicho esto, no sobra anotar acá algunas particularidades implícitas en la 
comprensión del coleccionismo como un fenómeno histórico y que hemos te-
nido en cuenta en las reflexiones que el lector encontrará en este volumen. El 
Diccionario de Autoridades en su edición de 1729 define por primera vez en 
lengua castellana el término colección como «el acto de recoger, o juntar al-
guna cosa», pero también como «la misma junta que se hace de las que son de 
una especie, para que estén unidas»2. El diccionario apunta a una particulari-
dad taxonómica de todo conjunto que entonces podía ser etiquetado como una 
colección, si bien esto ocurría antes de la primera edición en latín del Sistema 
Natural publicado por Carlos Linneo en 1735, parece no desconocer el desa-
rrollo del coleccionismo científico en boga en Europa durante el siglo XVI, 
donde la reunión de ciertos objetos estaba acompañada por el afán enciclope-
dista de clasificarlos y catalogarlos  dando pie a la creación de cámaras de ma-
ravillas con sus conjuntos de artificialia, naturalia, exótica y científica.

Sin embargo, toda acumulación no significa que estamos ante una co-
lección. Ya el Diccionario de Autoridades lo anotaba y lo sigue haciendo in-
cluso el ICOM en el siglo XXI, una colección reúne un conjunto de elementos 
por alguna razón, es decir, hay una lógica detrás que parece llevar al agrupa-
miento, un sentido que suele determinar aquel que colecciona. Al hilo de di-
chos razonamientos, el lector encontrará acá una serie de intentos por entender 
estas lógicas, así como por plantear preguntas en torno a la pertinencia de ca-
tegorías contemporáneas como coleccionismo y mecenazgo.

Desentrañar los relatos históricos en torno al coleccionismo de arte reli-
gioso católico en Hispanoamérica nos ha llevado a entender que no se trata 
de situaciones que podamos y queramos homogeneizar y unificar. Los colec-
cionismos de patrimonios religiosos a lo largo del tiempo deben ser vincula-
dos con contextos sociales, culturales, políticos y económicos propios de cada 
caso y geografía. Si bien el acopio de imágenes religiosas obedece a acciones 
vinculadas a procesos de poblamiento y colonización que se dieron en Amé-
rica desde el siglo XVI y que respondieron a las tradiciones religiosas y al rol 
que tenía la imagen en Europa y especialmente en España, en el siglo XIX 

2.  «Colección, en Real Academia Española, Diccionario de la Lengua Castellana, en que 
se explica el verdadero sentido de las voces, su naturaleza y calidad con las phrases o modos de 
hablar, los proverbios o refranes, y otras cosas convenientes al uso de la lengua» (En Madrid. 
En la Imprenta de Francisco del Hierro, 1729), Tomo II, p. 408.



24

OLGA ISABEL ACOSTA LUNA / FRANCISCO MONTES GONZÁLEZ

las relaciones que se establecieron entre la Iglesia católica y los estados ame-
ricanos independientes son fundamentales a la hora de pensar en la diáspora 
del patrimonio que acá nos ocupa.

El desarrollo del coleccionismo de patrimonios religiosos en los siglos XIX 
y XX estuvo vinculado con los procesos de secularización y modernización 
que se dieron en el continente americano, procesos que generaron espacios y 
situaciones diversas a menudo violentas de tenencia y conservación de estos 
bienes. Mientras en el siglo XIX en países como México, Colombia, Chile y 
Venezuela los profundos procesos de división entre el Estado y la Iglesia con-
dujeron a la secularización y nacionalización de patrimonios religiosos, en 
otros países como Perú y Ecuador las construcciones y producciones artísti-
cas del periodo colonial siguieron siendo custodiadas por las comunidades re-
ligiosas y el clero secular. En este marco cultural estamos no solo ante sucesos 
políticos, religiosos y económicos, también los procesos de secularización de 
las sociedades nos muestran un cambio en sus gustos y en sus acciones, de tal 
manera que objetos que solo tenían una valoración devocional se transforman 
en objetos para ser contemplados y valorados estéticamente.

Igualmente, el siglo XX trae consigo el fortalecimiento de una burgue-
sía, una clase social dueña de un poder adquisitivo que le permitió pagar 
sus gustos y placeres, entre ellos el coleccionismo. Así, desde México hasta 
Chile, vemos el nacimiento de colecciones privadas que con el paso del 
tiempo se hicieron visibles a amplios públicos a través de la conformación 
de museos, pero que en otros casos continúan a puerta cerrada resguardados 
por sus dueños. Desde una perspectiva sociológica, podemos leer también 
en la conformación y exposición de estas colecciones privadas unas nece-
sidades de clase por legitimar su estatus y su identidad en su entorno. En 
cuanto al coleccionismo de arte religioso, sería necesario reflexionar sobre 
cuál fue el momento de inflexión en que esta tipología de objetos pasó de 
estar «de moda» en los ámbitos domésticos o «activados» dentro del culto 
eclesiástico para, desposeídos de su carácter sagrado, ser sometidos a un 
proceso de patrimonialización donde predominaron otros valores asociados 
a su conservación y difusión al gran público. De esta manera, a partir del 
siglo XIX y como resultado de los movimientos independentistas, los pro-
cesos desamortizadores y las tendencias musealizadoras comenzaron a for-
jar una conciencia sobre la recontextualización del arte religioso. Es a raíz 
de esta diáspora como dispersión patrimonial cuando surge un interés por 
la apertura de museos eclesiásticos o de titularidad pública, donde se le em-
pezó a dar un sentido unitario a estas piezas.



25

DEL ACOPIO A LA DIÁSPORA: UNA INTRODUCCIÓN

Al momento de exhibirse, el patrimonio religioso ha podido adoptar múl-
tiples formas, gracias a identidades cambiantes, y, como lo demuestran algu-
nas aportaciones de este volumen, pudo ser puesto en escena por una serie 
de actores multidisciplinares con diferentes agencias y objetivos. Fue de esta 
manera cómo en el desarrollo de estas exhibiciones públicas los objetos ya 
desacralizados se mezclaron en las dinámicas de atesoramiento y circulación 
propias del coleccionismo moderno con el propósito de exaltar su admiración 
estética y la aplicación de conocimientos empíricos. A pesar de la existencia 
de detonantes comunes, no podemos olvidar que en el contexto hispanoameri-
cano no se trató de un proceso homogéneo, sino que estuvo condicionado por 
las circunstancias políticas, económicas y culturales de cada país e incluso de 
cada ciudad o región.

Nuestras aportaciones

Con el ánimo de contribuir con nuevas informaciones y reflexiones a un am-
plio corpus de nuevo conocimiento sobre coleccionismos, los textos que in-
tegran este volumen presentan una compilación de relatos sobre procesos 
de coleccionismo de arte religioso producidos en los siglos XVII y XVIII y 
cómo estos acervos ingresaron a gabinetes de aficionados del arte en Santafé, 
Cusco y el arzobispado de la Plata (capítulos 1, 2 y 3). Al mismo tiempo, 
otros textos reunidos acá reflexionan sobre cómo en el siglo XIX en Mé-
xico y Colombia se vivieron profundos procesos de secularización de sus 
patrimonios religiosos que dieron paso al coleccionismo privado. En otros 
países como Perú, Bolivia y Ecuador, las producciones artísticas religiosas 
del periodo colonial siguieron permaneciendo en las comunidades religiosas 
(capítulo 6). Asimismo, otros autores se preguntaron cómo acciones de mo-
dernización de algunas ciudades desde fines del siglo XIX como Bogotá, Ca-
racas y Santiago de Chile, entre otras, impulsaron el coleccionismo privado 
de patrimonios coloniales (capítulos 7, 8 y 9). Por todo ello, aunque los tra-
bajos presentados en este volumen responden a un desarrollo continuo de 
los asuntos mencionados, se pueden apreciar diferentes bloques de conte-
nidos que trascienden desde las prácticas de coleccionismo privado durante 
la época virreinal, la dispersión de los bienes jesuitas tras su expulsión, la 
conformación de los museos conventuales y, por extensión, de otros acer-
vos patrimoniales de carácter religioso con fines divulgativos (capítulos 4, 5 
y 11). Finalmente, se ha considerado incluir un apartado relacionado con el 



26

OLGA ISABEL ACOSTA LUNA / FRANCISCO MONTES GONZÁLEZ

coleccionismo libresco en los ámbitos conventuales de la Nueva España (ca-
pítulo 10), al entender que hoy en día este patrimonio bibliográfico, necesi-
tado de un mayor interés por parte de la comunidad científica, constituye un 
exponente de las prácticas de atesoramiento del saber en el devenir cotidiano 
de su realidad material y que estuvo estrechamente vinculado con el acopio 
de imágenes religiosas y mobiliario suntuario.

Toda publicación de un libro es un trabajo colectivo de muchas personas 
que a menudo quedan en el anónimato, sin ellas sería imposible que llegara a 
las estanterias de las bibliotecas y a las manos de los lectores. Queremos agra-
decer a los diferentes autores que componen este volumen quienes paciente-
mente desde el primer momento accedieron a participar en nuestras reuniones 
de trabajo virtuales y a efectuar los cambios necesarios en los diferentes mo-
mentos del proceso de edición. Del mismo modo, a todas las entidades públi-
cas y privadas en diferentes rincones de América Latina que nos otorgaron los 
permisos de publicación de las imágenes y muchas veces con generosidad nos 
cedieron de forma gratuita el uso de las mismas para ilustrar este libro. Por úl-
timo, solo tenemos gratitud con las editoriales de la Universidad de Sevilla y 
de la Universidad de los Andes por su interés en este manuscrito y su arduo 
trabajo a lo largo de meses para hacer realidad esta publicación.

Este libro ha sido posible, sobre todo, gracias al interés de mujeres y hom-
bres que, desde el siglo XVI, atesoraron imágenes y objetos religiosos católi-
cos en Hispanoamérica, logrando muchas veces conservarlos hasta la fecha o 
en su defecto dejar rastro de ellos en documentos y memorias. Gracias a sus 
esfuerzos, nosotros los investigadores del presente podemos rastrear las hue-
llas de culturas materiales que nos hablan de los intereses, creencias y gustos 
de las sociedades del pasado.



27

DEL ACOPIO A LA DIÁSPORA: UNA INTRODUCCIÓN

Bibliografía seleccionada

Acosta Luna, Olga Isabel y Francisco Montes (2021): «Mesa 20. Del expolio a la 
diáspora: el coleccionismo de arte religioso en América y España», Congreso 
Hecho Religioso. Disponible en https://sites.google.com/view/redhr/ponen-
cias-aceptadas/mesa-20-del-expolio-a-la-di%C3%A1spora-el-coleccionismo-
de-arte-religioso-en

Aguiló Alonso, María Paz (1990): «El coleccionismo americano de objetos proceden-
tes de ultramar a través de los inventarios de los siglos XVI y XVII», en Co-
rrientes artísticas entre España, América y Filipinas. Madrid: CSIC, 107-148.

Aportación al estudio de la cultura española en las Indias. Catálogo general ilus-
trado de la exposición (1930). Madrid: Espasa-Calpe.

Artundo, Patricia y Carina Frid (eds.) (2008): El coleccionismo de arte en Rosario. 
Colecciones, mercado y exhibiciones, 1880-1970. Buenos Aires: Fundación 
Espigas.

Baldasarre, Marisa (2006): Los dueños del arte. Coleccionismo y consumo cultural en 
Buenos Aires. Buenos Aires: Edhasa.

Checa, Fernando y Miguel Morán (1985): El coleccionismo en España. De la cámara 
de maravillas a la galería de pinturas. Madrid: Cátedra.

Curiel Méndez, Gustavo (2014): «De cámaras de maravillas, aparadores y escaparates 
de curiosidades, mostradores de plata, cristales, estantes y gabinetes: los embrio-
nes del coleccionismo en la Nueva España», en Óscar Flores (coord.), El clasi-
cismo en la época de Pedro José Márquez (1741-1820): arqueología, filología, 
historia, música y teoría arquitectónica, Ciudad de México: UNAM, 181-204.

Curiel Méndez, Gustavo (2005): «Ajuares domésticos. Los rituales de lo cotidiano», 
en Antonio Rubial García (coord.), Historia de la vida cotidiana en México. II. 
La ciudad barroca. Ciudad de México: El Colegio de México / FCE, 81-108.

Curiel Méndez, Gustavo (1997): Patrocinio, colección y circulación de las artes. 
XX Coloquio Internacional de Historia del Arte. Ciudad de México: Instituto 
de Investigaciones Estéticas.

Garduño, Ana (2009): El poder del coleccionismo de arte: Alvar Carrillo Gil. Ciudad 
de México: UNAM.

Garduño, Ana (2008): «El coleccionismo decimonónico y el Museo Nacional de 
San Carlos», Anales del Instituto de Investigaciones Estéticas, 93, 199-212.

Holguera Cabrera, Antonio (2019): El coleccionismo pictórico de las élites en la Lima 
del siglo XVIII [tesis doctoral inédita]. Sevilla: Universidad de Sevilla.

Holguera Cabrera, Antonio, Esther Prieto Ustio y María Uriondo Lozano (coords.) 
(2017-2019): Coleccionismo, mecenazgo y mercado artístico. Sevilla: Edito-
rial Universidad de Sevilla.

Markey, Lia (2016): Imagining the Americas in Medici Florence. Pensilvania: The 
Pennsylvania State University Press.



28

OLGA ISABEL ACOSTA LUNA / FRANCISCO MONTES GONZÁLEZ

Montes González, Francisco (2016): Mecenazgo virreinal y patrocinio artístico. El 
ducado de Alburquerque en la Nueva España. Sevilla: Real Maestranza de 
Caballería de Sevilla.

Montes González, Francisco (2009): «Una aproximación a las fuentes documenta-
les para el estudio del coleccionismo americano en España», Artigrama, 24, 
135-153.

Kusunoki, Ricardo (2021): La colección Petrus y Verónica Fernandini. El arte de la 
pintura en los Andes. Lima: Museo de Arte de Lima.

Rivas Pérez, Jorge F. (ed.) (2022): Appropiation & Invention. Three Centuries of Art 
in Spanish America. Múnich / Denver: Hirmer / Denver Art Museum.

Rizo-Patrón, Paul (1994): «El coleccionismo privado durante la colonia. Signo de ex-
pansión cultural», en Actas del Coloquio Internacional Sociedad y Expansión, 
volumen I. Lima: Universidad de Lima, 345-335.

Robledo, Beatriz (2017): «El Museo de América: creación e historia de sus coleccio-
nes», Boletín del Museo Arqueológico Nacional, 35, 1771-1779.

Robledo, Santiago (ed.) (2021): Colecciones y coleccionistas en Colombia. Bogotá: 
Credencial Historia.

Standfield-Mazzi, Maya (2009): «The Possessor´s Agency: Private Art Collecting in 
the Colonial Andes», Colonial Latin American Review, 18,3, 339-364.

Thurner, Mark y Juan Pimentel (eds.) (2021): New World Objects of Knowledge: A 
Cabinet of Curiosities. Londres: University of London Press.

Wuffarden, Luis Eduardo (2008): «Las visitas del obispo Mollinedo y sus políticas vi-
suales: una fuente para la historia del arte colonial andino», en Pedro Guibovich 
Pérez y Luis Eduardo Wuffarden, Sociedad y gobierno episcopal. Las visitas 
del obispo Manuel de Mollinedo y Angulo (Cuzco, 1674-1694). Lima: Institut 
français d’études andines / Instituto Riva-Agüero, 41-67.



29

Capítulo 1
PAREDES DE IMÁGENES.  

SANTAFÉ/BOGOTÁ SIGLOS XVII-XIX

Constanza Villalobos

Investigadora independiente, Colombia

Introducción

El registro de la posesión de imágenes en diferentes documentos como in-
ventarios y testamentos producidos durante el período comprendido entre los 
siglos XVII y XIX en Santafé, capital del Nuevo Reino de Granada, ahora Co-
lombia, muestran las relaciones establecidas entre personas y grupos sociales 
con las imágenes. Colgadas primero con abundancia en las paredes de espa-
cios tanto en el ámbito doméstico como el eclesial y, posteriormente, exhi-
bidas en museos como obras de arte para un público amplio, estas imágenes 
muestran cómo su uso iba más allá de lo estrictamente devocional. Ellas eran 
entendidas como una especie de garantía para la salvación del alma a cambio 
de oraciones, además de funciones en la representación social y ostentación de 
riqueza. A su vez, eran sustento de comportamientos ideológicos y de la no-
bleza de personajes con destacado nivel cultural. Conjuntos que, durante el si-
glo XIX, continuarían con la disposición abigarrada que se utilizaba desde el 
período colonial lo que a la vez establece un límite en la tradición de la dispo-
sición de las imágenes, que paulatinamente ocuparían su lugar como obras de 
arte singularizadas en museos y exposiciones a partir del siglo XIX.

https://orcid.org/0000-0003-1076-2239


30

Constanza Villalobos

1.1. E l gusto por las imágenes en Santafé

Era característico de los años coloniales en Santafé que la reunión de imágenes 
en las casas se realizara alrededor de su función devocional y el gusto por temas 
profanos, un gusto por las imágenes mismas y no por la categoría de autor que 
determinaría una colección de arte. La lectura y análisis de los registros en docu-
mentos notariales sugieren conjuntos, colecciones, pero entendidas como el re-
sultado del «acto de recoger o juntar alguna cosa y también la misma junta que 
se hace de las que son de una especie para que estén unidas» de acuerdo con el 
Diccionario de autoridades en 1729. Esta distinción se hace para establecer dis-
tancia de la perspectiva historiográfica que utiliza el término coleccionismo para 
referirse a conjuntos de pintura en los que prevalece su carácter de obras artísti-
cas realizadas por un pintor reconocido en particular. La disposición de las imá-
genes en las casas, eran «muestras o testimonios de un gusto combinatorio que 
se desarrolla plenamente en imagen» (Stoichita 2000: 112-113).

Los españoles llegados al Nuevo Reino traían la relación con las imáge-
nes a partir de lo heredado de las prácticas europeas alrededor de su tenen-
cia y disposición –el ojo de la época o habitus– en un espacio como la casa. 
El fenómeno moderno de acumular imágenes en las paredes estuvo presente 
en las casas populares en España, en donde la exhibición y colocación de las 
pinturas seguía y repetía la empleada en las de los nobles, ocupando todos los 
espacios disponibles desde encima de los arrimaderos hasta el techo y entre 
los vanos de las ventanas (Lozano 2012: 36). Disposición asociada a las prác-
ticas como la visita y la asistencia de conocidos a celebraciones en los oratorios 
particulares. Por esta razón, se encontraba gran cantidad de imágenes en estos 
espacios, con variedad de temas, y de otros objetos exhibidos con un engra-
naje intertextual o fondo de las colecciones determinado por el prestigio social.

Las colecciones identificadas a través de los inventarios en Santafé, que 
varían en cantidad de imágenes, se encontraron en todos los grupos sociales 
sumando en ocasiones más de quinientos títulos de una persona, hasta el caso 
de los indígenas que tenían pocas registradas en su testamento. Está el caso de 
Luis Jiménez, un indígena de Santafé (Archivo General de la Nación, Colonia, 
Notaría 3, fol. 66v-67r.), que tenía un cuadro de un Ecce Homo, un Cristo de 
altar, un lienzo de Nuestra Señora del Rosario, un lienzo de otro Ecce Homo 
en el que además estaban retratados él y su mujer, un bulto de San Antonio 
y un lienzo de Santa Bárbara chicos, un altar de San Juan chico y un papel 
guarnecido de Nuestra Señora de la Concepción. Otra indígena se hizo retra-
tar por el pintor Gaspar de Figueroa con el fin de instituir su memoria para que 



31

PAREDES DE IMÁGENES. SANTAFÉ/BOGOTÁ SIGLOS XVII-XIX 

rogaran por su alma. Ana Coro, india ladina criolla de Santafé (1633), aparece 
en un cuadro a los pies de la imagen de Nuestra Señora del Socorro1 destinado 
a la iglesia de Santa Bárbara pegado al arco toral al lado de la epístola. Otra 
característica, es que el gusto por las imágenes en las casas santafereñas, en su 
mayoría religiosas, señala un uso que difiere de la función estrictamente de-
vocional y del lugar propio dentro del contexto. En la iglesia, además de tener 
funciones de adorno y distinción social, tenían un valor económico basado en 
su tenencia como un bien a través del que se pagaban obligaciones y deudas.

Los temas religiosos encontrados de menor a mayor cantidad fueron: co-
razones de Jesús y María; muerte, pesebre, Jesús, María y José; representacio-
nes de dogmas, escenas del Antiguo Testamento, reliquias, vida de la Virgen, 
ángeles, santas, apostolados, diferentes advocaciones de la Virgen, pasajes de 
la vida de Jesús, y santos. Entre estos últimos, el más representativo es re-
gistrado genéricamente como San Francisco, le siguen Pedro, José, Antonio, 
Jerónimo, Juan, Juan Nepomuceno y los santos ermitaños. El tema que se re-
gistró en menor número es el de la vida de Jesús: Ecce Homo, Salvador y la de 
Cristo crucificado. Las advocaciones de la Virgen, un total de 44 y, entre es-
tas, la Inmaculada Concepción, la que mayor cantidad registró. Los conjuntos 
del apostolado, bastante comunes, se registraban la serie de los doce apósto-
les, Jesús Salvador y la Virgen María en tamaños que iban desde pequeñas di-
mensiones hasta cuadros de dos varas (1,68 m). En el siguiente grupo, el de las 
santas, la mayor cantidad correspondió a Magdalena y a Catalina sin especifi-
car, si de Alejandría o de Siena, seguidas de Bárbara, Rosa de Lima y Teresa.

¿Cuáles eran los temas de las imágenes profanas? La clasificación de los 
registros arrojó un total de veintiocho. Ordenados de acuerdo a la cantidad, de 
mayor a menor fueron: los países que se llevan la mayoría del porcentaje con 
3812 registrados frente al segundo grupo, el de reyes con 99, seguidos por fru-
teros, sibilas, tiempos, emperadores, retratos, rosas, Flandes, aves, princesas, 
láminas romanas, ciudades, capitanes afamados, escudos de armas, ocho ma-
ravillas del mundo, historias de Julio César, extremos de la villa, jeroglíficos, 

1.  García Ortiz, Jaime. Señora del Mazo y soberana del Socorro: itinerario histórico de 
la advocación Mariana bajo cuyo nombre y patrocinio se fundó en las indias la ciudad del So-
corro. San Gil: Editexto, 1990, s. p. Agradezco a Camilo A. Moreno Bogoya por la referencia 
bibliográfica y fotografía de la imagen.

2.  Con base en el análisis de 6457 imágenes registradas entre 1597 y 1792, el tema reli-
gioso corresponde a un 82%, mientras que al profano el 16%, cabe aclarar que a un 27% no se 
le registra el nombre de la imagen.



32

Constanza Villalobos

versos, mapas, fábulas. Entre ellos, los siguientes seis aparecen con un solo re-
gistro dentro de los inventarios: judíos, guerra de las amazonas, friso de Colón, 
emblemas, de la música, y la mención a una alegoría (Villalobos 2013: 119).

Muchas de las obras de estos temas provenían de Flandes, fabricados al 
por mayor, puestos para un mercado popular en Sevilla y Cádiz, sedes para 
surtir el mercado español y que por el conocimiento que tenían algunos merca-
deres flamencos en Sevilla y de la demanda americana que iba en crecimiento 
(Muñoz 2008: 258) eran enviadas también a América. Los comerciantes ha-
cían pedidos de pinturas de baja calidad que se podían vender a menor precio. 
En varias tasaciones de colecciones santafereñas, se aprecia comparativa-
mente el menor valor dado a este tipo de pinturas respecto a las imágenes de 
devoción. Lo anterior es evidente en la tasación de los bienes de Juan Flórez 
de Ocáriz, en donde la pintura que se tasó en mayor valor y ubicada primero 
en la lista, fue la de La Soledad con moldura dorada en 40 pesos, mientras que 
al final de la lista se encuentran los países en varios precios, a un peso, 10 por 
cinco pesos, los doce ermitaños que aparecen todos en seis pesos (Tasación de 
los bienes de Juan Flórez de Ocáriz).

1.2. �L a disposición de obras: el gusto por los países,  
fruteros, rosas

Los registros muestran que se reunían pinturas en cantidades en un solo espa-
cio, conformando paredes de imágenes, ubicación que se registró desde co-
mienzos del siglo XVII hasta finales del XVIII y que se continuaría hasta 
entrado el siglo XX como se mostrará más adelante. A pesar de que las pintu-
ras profanas como los países tuvieron gran presencia en las casas santafereñas, 
el registro es escueto y son escasos los detalles respecto a otras características 
a excepción del número y tamaño. Estos se registraron agrupados en medio 
de imágenes devocionales en donde se nombran las advocaciones y los san-
tos con una clara relación de contigüedad entre estas, a los que siguen grupos 
de países, reunión que se da bajo un solo título en el listado pues a diferen-
cia de las pinturas religiosas, en general, en el caso de los países, solo presen-
tan ese nombre genérico, en su mayoría no tiene un nombre que los diferencie.

Como caso particular dentro de un conjunto de cincuenta países de la 
colección de Juan Flórez de Ocáriz (1692), se mencionan seis de las Sagra-
das Escrituras y los demás se registraron bajo su genérico. El resto, en gru-
pos de dos, de veinticuatro, de ocho y de diez. Rara vez aparece la técnica en 



33

PAREDES DE IMÁGENES. SANTAFÉ/BOGOTÁ SIGLOS XVII-XIX 

que estaban realizados. Es el caso del inventario de Josefa de Arandia (1700) 
que menciona «cuatro países al temple» (AGN Colonia, Notaría 3ª, 356-379) 
y más adelante otros dos con las mismas especificaciones. Como excepción, 
también aparece que son en lienzo o en papel. En otro registro, se muestran 
doce países de los que señalan los tiempos y sus frutos (las cuatro estaciones). 
Los fruteros aparecen como otro tema, también en grupos de tres, en otro vein-
tiuno, y de flores particularmente rosas veinticinco.

El seguimiento al registro de los inventarios muestra la distribución de las 
obras de manera abigarrada, como en uno de los espacios de la casa de Tomasa 
Medina de Cely, servidora del párroco de la iglesia de la Concepción (1735) 
(AGN Colonia, Notaría 1ª, fs., 355 – 356-379). Su colección constaba de 135 
imágenes, una parte ella las había reunido y en su testamento se sumaron las 
heredadas del clérigo Francisco Maguregui. La memoria de las alhajas adjunta 
al testamento comenzó por el oratorio y continuó sin especificar otros sitios de 
la casa. Allí había diez países de poco más de una vara, dos de ellos de más de 
dos y otros dos de vara y media. En otro espacio era en donde había más imá-
genes: la cama, un cuadro de María, José y la Santísima Trinidad, un pesebre 
que ocupaba tres partes de la sala, que había sido fabricado por ella, seis niños 
jesuses, un calvario tres imágenes de yeso de la Virgen, San Juan y la Magda-
lena, un conjunto de veintinueve países grandes y pequeños, y otros dieciocho 
entrando en otra sala, para un total de cuarenta y siete países. Entre estos, in-
tercaladas, imágenes devocionales como Santa Águeda, la Virgen de la Con-
cepción, la Virgen de Belén, medios relieves, esculturas y otros objetos como 
espejos, doseles y cortinas. En la segunda sala, al parecer una sala de visita, 
era la que más contenía imágenes; tenía estrado con cojines, y además treinta 
y un muebles de diferente tipo para sentarse.

Un sitio de representación que indicaba la importancia de su dueño, la li-
brería o camarín, toma todo su sentido en el caso del Escribano Mayor de Cá-
mara de la Real Audiencia de Santafé, Juan Flórez de Ocáriz (Sanlúcar de 
Barrameda, 1612-Santafé, 1692). Allí se estableció un vínculo intelectual en-
tre imágenes y objetos y la distinción social, cada imagen estaba contextuali-
zada en una red en donde las imágenes se alternaban la función de fondo de 
las demás. La relación entre los objetos dispuestos sobre la biblioteca en el 
camarín de Flórez de Ocáriz, podría afirmarse, era la misma que imperaba 
en España a finales del siglo XVII, «la voluntad de representación cosmo-
gráfica, junto con el interés por las maravillas de la alteridad cultural» (Ur-
quízar 2011: 212), en donde la diversidad y riqueza de los bienes domésticos 
estaba en directa relación con comportamientos ideológicos, mecanismos de 



34

Constanza Villalobos

representación social y sustento teórico de la nobleza. Una nobleza que se 
presentaba a través de la colocación de escudos de armas en las fachadas y 
capillas, como la de María Arias de Ugarte que había colocado en el techo, el 
escudo de armas de la familia y retratos; a su vez, Ocáriz tenía en su casa cua-
tro cuadros de armas de abolengos y seis retratos de padres y abuelos y los del 
rey, la reina y los príncipes.

Además, Flórez de Ocáriz tenía una librería con 308 libros de géne-
ros como el lenguaje, la poesía y la novela (caballeresca, picaresca, senti-
mental); política, historia clásica y diálogos; historia europea y del mundo; 
historia de América y de la Nueva Granada; legislación indiana, filosofía/
moral, historia eclesiástica, militar, oficios; científicos (Therrien y Jarami-
llo 2004: 228). Sobre el estante de libros, estaban dispuestas varias escultu-
ras entre objetos de culturas indígenas: dos niños Jesús y un santo Cristo de 
marfil con peana, «una jarra grande nata, dos jarros de Tunja dorados, siete 
jarros colorados de Tunja, un san Antonio de Padua, un caracol de Pasto…» 
(Inventario de los bienes de Juan Flórez de Ocáriz, f. 177r.). Otros objetos 
se pueden catalogar dentro de lo particular americano que era llevado a Eu-
ropa: el primero, una vasija de un pueblo panameño apreciadas por su olor 
perfumado; luego vasijas indígenas muiscas de pasta cerámica roja y las do-
radas para ofrendas; el caracol, un instrumento musical de la cultura indí-
gena Pasto del sur de la Nueva Granada. Además, tenía objetos de loza y 
vidrio producidos en otros sitios, como la loza de Talavera y las vasijas de 
Nata panameñas apreciadas por su olor perfumado en exhibición dentro de un 
escaparate: «cinco platones grandes de Talavera una vasija de lo mismo, cua-
tro platicos de Talavera, tres limetas, una limeta de vidrio quebrada, dos jarros 
de Talavera, dos maceteritos, nueva jarritos de nata, cinco vidrios, dos escudi-
llas de Talavera, un espejo ordinario».

Las imágenes de los habitantes de la ciudad tenían un lugar particular en 
la formación de las colecciones eclesiales. Esta relación se estableció a tra-
vés de la función devocional de las imágenes, con ellas se establecía memoria 
para que se rogara por la salvación de su dueño al morir. Así, eran entregadas 
a la Iglesia cuando se pensaba que estaba cerca la muerte o en algún momento 
de la vida en que habían decidido entregar una imagen para garantizar rezos a 
nombre de su alma.

Estas imágenes donadas harían parte junto a otras de la ornamentación 
y adorno de las iglesias, que estaba a la cabeza de las órdenes religiosas y de 
los clérigos seculares que propendían por el abastecimiento de imágenes, reta-
blos, ajuares para el oficio sagrado. A este nivel estaban varios representantes: 



35

PAREDES DE IMÁGENES. SANTAFÉ/BOGOTÁ SIGLOS XVII-XIX 

los doctrineros, los párrocos urbanos y los clérigos acaudalados como en el 
caso de la iglesia de Las Aguas, Nuestra Señora de Egipto y Belén en Santafé, 
que proveían de acuerdo a las posibilidades lo necesario para el culto y cum-
plir con la misión de evangelizar, propagar devociones y sacralizar espacios 
(Herrera 2019: 99-136).

Enseguida abordamos la iglesia de San Ignacio de la Compañía de Jesús 
para mostrar un caso particular de la consecución de imágenes devocionales 
por los mismos jesuitas, por donaciones particulares y por las congregaciones 
conformadas al interior de la iglesia como de sus participantes, que pasaron a 
ser consideradas obras canónicas y participar en exposiciones de arte como tal 
durante los siglos siguientes.

1.3. L a iglesia de la Compañía de Jesús de Santafé

Desde su primera sede en una casa de una de las esquinas principales de la 
Plaza Mayor, las imágenes hicieron parte importante en todo el proceso de 
instalación y adorno de la iglesia, contando para ello con la colaboración de 
toda la ciudad. Para la primera misa en la capilla presidida por el arzobispo 
asistió la Real Audiencia y los cabildos eclesiástico y secular y los religiosos 
de las tres órdenes establecidas para esa época en Santafé:

la iglesia estaba adornada con doce doseles de tafetán que el Señor arzobispo 
dio, y dos cuadros de Roma grandes, uno de Nuestra Señora y otro del cruci-
fijo, y con otros doce cuadros de España de los doce apóstoles que dio de li-
mosna un ciudadano y con otras muchas cosas que liberalmente ofrecían tanto 
que no se podía pedir nada prestado porque lo habían abandonado. Y así con 
poco trabajo se acomodó la casa e iglesia con las cosas necesarias (Fajardo y 
Gutiérrez 2015: 144).

Los doce cuadros grandes conforman la serie del Credo de los Apóstoles, 
al parecer, son la serie compuesta por quince lienzos, los apóstoles, más la 
Virgen María y Jesucristo. A las imágenes donadas por el arzobispo y los es-
pañoles residentes en la ciudad, como los que se anotan en uno de los inven-
tarios «15 cuadros pequeños de un apostolado que dio Fajardo» (Biblioteca 
Nacional de Colombia, Libros raros y curiosos, Libro viejo compañía de Je-
sús 1619, 1622), que corresponden probablemente a la serie –incompleta– del 



36

Constanza Villalobos

Credo y martirio de los após-
toles3 se fueron agregando 
otras obras y objetos. Los 
procuradores de la provin-
cia las traían de Europa para 
la ornamentación de las igle-
sias y casas jesuitas. Dentro 
de su organización, el pro-
curador hacía las veces de 
ecónomo, representaba a la 
provincia en las reuniones 
que se celebraban en Roma y 
también a La Compañía ante 
gestiones con el gobierno de 
la ciudad. En sus viajes, una 
de sus misiones era abaste-
cerse de, entre otras cosas, 
imágenes para el adorno de 
sus iglesias y el culto divino, 
además de lo necesario para 
el mantenimiento de las casas 
y de los jesuitas que vivían en 
ellas (Fig. 1).

A su regreso de Roma, 
en Sevilla, los procuradores 
solicitaban permisos especi-
ficando el contenido de sus 
equipajes. A través de la lec-
tura de las listas de su con-
tenido y las justificaciones 
dadas para su traslado a las 

provincias jesuitas, queda en evidencia la importancia y necesidad que tenían 
de traer imágenes, herramienta fundamental para cumplir su misión evangeli-
zadora en el mundo.

3.  La serie completa se puede apreciar en Villalobos Acosta, María Constanza (2021). 
Iglesia de San Ignacio III. Pintura Colonial. Bogotá: Villegas Editores.

Figura 1. Domingo de Vasconcelos (Atrib.). 
Santo Tomás. Serie Credo y martirio de los 
apóstoles. Óleo sobre tela. 2.40 x 1.57 m. 

Iglesia de San Ignacio. Bogotá.  
(Fotografía de: Mario Andrés Rodríguez L.)



37

PAREDES DE IMÁGENES. SANTAFÉ/BOGOTÁ SIGLOS XVII-XIX 

El 6 de mayo de 1655 (Archivo Histórico Javeriano Juan Manuel Pa-
checo S.J., Registro libros y géneros para el culto divino, 1659), Hernando 
Cabero, procurador de la Compañía para la Nueva Granada, radicó una soli-
citud ante la Casa de la Contratación, en donde especificaba que, al regresar 
al Nuevo Reino con diecinueve coadjutores para su servicio, pedía licencia 
para llevar, libres de derechos, el paño para sus vestidos y los de los más de 
doscientos que están en los colegios, residencias y misiones. Agregó además 
«diferentes ornamentos para el servicio del culto divino y adorno de las igle-
sias», argumentaba que las traía debido al alto precio que tenían estas cosas en 
el Nuevo Reino y las grandes distancias que tenían que recorrer los religiosos 
para proveerse de ellas. El listado relacionaba:

Tres mil estampas de papel para repartir entre los indios, varios papeles de 
devoción con diez rituales y algunos libros todo lo cual va en los dichos cajones, 
dos cajones de hierro de san Pablo con una prensa para hacer los pliegos con sus 
hierros y una cerradura con su llave, un cajón de camándulas con indulgencias, 
otro cajón pequeño con una pintura de San José y la Virgen, San Joaquín y Santa 
Ana… (Registro de Real Cédula dirigida a la Real Casa de la Contratación para 
que Hernando Cabero S.J., folio 32r.).

En la licencia que Hernando Cabero había solicitado venían también ele-
mentos de adorno para vestir la iglesia en las celebraciones, consignado en el 
mismo folio se relacionaron los textiles:

también para la iglesia dos mil varas de tafetán listado para colgadura a una igle-
sia, una docena de campanillas pequeñas de bronce para los altares, quinientas 
varas de ruan para albas, amitos y manteles de los altares, cien varas de damasco 
para frontales y casullas con la seda y pasamanos necesario, cinco varas de tela 
de Milán para hacer unos ternos con veinte libras de galón y franja de oro para su 
adorno, cien varas de tafetán para el ornato de dichos ternos con la seda necesa-
ria y cincuenta cruces bordadas para estolas y manípulos, unos hierros para ha-
cer hostias, unos cajones de varios instrumentos musicales para el culto divino, 
un órgano pequeño…

Incluía además vestidos para las imágenes ubicadas en los nichos prin-
cipales de los retablos: «un vestido para Nuestra Señora de Guadalupe y es 
de lama blanca y bordado de paja y lentejuelas» (Registro de Real Cédula di-
rigida a la Real Casa de la Contratación, para que Hernando Cabero S.J., 



38

Constanza Villalobos

folio 32r.), que estaba en el altar dedicado a su devoción y que congregaba a 
los negros y esclavos4 de Santafé.

Cuatro años más tarde, el 6 de diciembre de 1659, Alonso Pantoja, procu-
rador general del Nuevo Reino de Granada y Quito, «a su vuelta con treinta re-
ligiosos y cuatro hermanos coadjutores para la conversión de los naturales de 
aquellas partes y que necesitan de llevar provisiones de diferentes cosas para 
el servicio del culto divino y de las iglesias...» (Archivo Histórico Javeriano 
Juan Manuel Pacheco S. J, Registro de Real Cédula dirigida a la Real Casa 
de la Contratación para que Alonso Pantoja S. J., 1659), lista en primer lugar 
lo necesario para el culto:

Una caja de camándulas, una de agnus y rosarios, mas otra con una custo-
dia de bronce y otras curiosidades, mas dos cajas de medallas, mas dos de reli-
quias y relicarios, mas otra con un niño Jesús y varios libros, mas otra con dos 
niños jesuses, mas otra de láminas, las otra de lienzos de pintura, mas otras con 
dos ornamentos enteros con frontales de lama blanca, mas dos cajones de vasos 
de vino, mas mil libras de cera, mas ciento veinte resmas de papel, mas cien li-
bras de cobre labrado, mas siete estameñas, las cinco negras y la una parda para 
vestuario de los sujetos que va a indias y los que están allá, más seis paños para 
la misión (Registro de la Real Cédula, folio 1r.).

En los inventarios de la iglesia quedaron registradas algunas pinturas 
traídas de Europa como la de María Magdalena, obsequiada por el Cardenal 
jesuita Juan Everardo Nithard (1607-1681)5 al padre procurador Antonio Mal-
donado (1678-1681) (Fajardo y Gutiérrez: 618); y la de un pasaje de la vida 
de Santa Rosa pintado por el pintor español Alonso del Arco que corresponde 
al milagro de la rosa. Otras pinturas que se han mencionado desde inventarios 
tempranos, como Judith y Holofernes y Jael y Sísara, tienen monogramas que 
las relacionan con el pintor Joachim Anthonisz Wtewael.

Con la conformación de las congregaciones, los devotos adscritos a ellas, 
bajo la dirección de un jesuita que cuidaba de su vida espiritual, se encargaban 

4.  La Compañía de Jesús instituyó congregaciones para los diferentes cuerpos sociales en 
Santafé para la evangelización y guía de la vida espiritual de los congregantes. Ver, Villalobos 
Acosta, María Constanza (2013). Artificios en un palacio celestial. Retablos y cuerpos sociales 
en la iglesia de San Ignacio. Santafé de Bogotá, siglos XVII y XVIII. Bogotá: Instituto Colom-
biano de Antropología e Historia. ICANH.

5.  Confesor de la reina Mariana de Austria, esposa de Carlos II, fue nombrado embajador 
extraordinario y cardenal durante el papado de Clemente X.



39

PAREDES DE IMÁGENES. SANTAFÉ/BOGOTÁ SIGLOS XVII-XIX 

también como parte de las actividades, organización y funcionamiento de la 
consecución que incluían el retablo y las imágenes para cada advocación, su 
ajuar y elementos de adorno que las complementaban como una gran cantidad 
de vestidos, ornamentos y joyas de todo tipo para las imágenes. De acuerdo 
con el inventario de la iglesia, un congregante de la Virgen de Loreto, Alfonso 
Rodríguez Bernal, dio la pintura de la Virgen revistiendo a San Ildefonso6 (Li-
bro viejo de la iglesia y Sacristía, 1659).

La junta de temporalidades a la expulsión de los jesuitas en el inventario 
que realizó en la iglesia listó las pertenencias de cada altar. En el de Nuestra 
Señora de Loreto, que reunía personas de importancia de la ciudad, además 
del altar, anotaron esculturas, relieves, los vestidos y las joyas de la Virgen y el 
Niño, conjunto que conformaba una imagen con fuerte carga devocional alre-
dedor de la que se agrupaban los congregantes que participaban para las fies-
tas en diferentes tareas: los altareros, las que vestían a los santos, los músicos 
todos bajo una organización económica que especificaba gastos, limosnas con 
cuentas a entregar al rector de la iglesia y al jesuita provincial.

El origen de varias de las pinturas era la donación que quedaba relacio-
nada en el libro de la congregación a nombre de las personas que la realizaba. 
Por ejemplo, se dejó constancia en el libro de dos cuadros y textiles obsequia-
dos por Isabel Guio:

…una de Ntra del Pópulo con nuestros padres Sn Ignacio y Sn Francisco Javier a 
los lados y el otro pequeño de Cristo con la cruz. Mas dio una fanefa [¿cenefa?] 
de bretaña bordada de seda esterada. Mas una palia de bretaña bordada de seda 
azul y una cajetica de madre perlas y corales y un rosario que parece de coral con 
algunas cuentas de oro (Libro viejo de la iglesia y Sacristía, 1659, folio 398r.).

Otra congreganta, Margarita de Pisa, dueña además de una colección de 
51 imágenes que a su muerte fueron sacadas y dispuestas en una de las tiendas 
de la iglesia de San Ignacio para la venta en almoneda pública, obsequió para 
la Virgen y el Niño varios adornos y alhajas:

dos coronas, una para la Virgen otra para el Niño de hilo de oro y perlas falsas, y 
de la misma materia cuatro flores un mundo con su cruz para la mano del Niño, 

6.  Rodríguez Bernal aparece como el cuarto congregante más antiguo en el catálogo de 
la congregación y se le encuentra activo entre 1631 y 1648 como candidato en la elección de 
prefecto.



40

Constanza Villalobos

una cruz y una Ma y la corona del Niño con una encoma de San Ignacio de cris-
tal y de la Virgen con un pomo de cristal, mas una palia de bretaña con puntas de 
Flandes y resguardo de tafetán colorado, mas una flor de oro y granates finos… 
(Libro viejo de la iglesia y Sacristía, 1659, folio 397v.).

Las menciones a autores de imágenes en los inventarios de la iglesia de 
San Ignacio durante el siglo XVII, son una excepción entre los registros de imá-
genes en documentos coloniales, en donde generalmente la categoría de autor 
no aparece, las pocas referencias que pudieran dar información acerca de la pro-
cedencia de las pinturas corresponden a los lugares de origen, de Roma, de Ná-
poles, de Flandes. A finales del siglo XVIII esta situación cambiaría, vinculada 
a una colección personal, la del arzobispo de Santafé entre los años 1782-1789 
y su colección de pinturas con nombres de autores europeos. La disposición 
de las obras continuó mostrando la acumulación de imágenes en los espa-
cios de habitación.

1.4. U n prelado ilustrado

La colección pictórica del arzobispo Antonio Caballero y Góngora (Priego de 
Córdoba, 1723-Córdoba, 1796) enriquecería la cultura visual neogranadina. 
Reunía pinturas de reconocidos autores europeos, que hacían parte de un gran 
conjunto de objetos que el prelado poseía y que muestra los variados intereses 
de un individuo ilustrado. Algunas de sus pinturas, fueron muestra representa-
tivas del arte que participaría en exposiciones posteriores durante el siglo XIX 
y comienzos del XX en lo que hasta comienzos del siglo XIX fue la Nueva 
Granada. El conjunto que venía como parte del equipaje del arzobispo cuando 
llegó a Santafé a posesionarse el 24 de marzo de 1779 (Pérez 1951: 50), es-
taba relacionado con los contemporáneos del siglo XVIII, se caracterizaba por 
la preferencia de obras de artistas españoles, en su mayoría, seguidas en nú-
mero por las de autores italianos y flamencos. Al lado de las pinturas, el prelado 
traía otros objetos que formaban parte del conjunto empacado en «68 cajones, 
21 baúles, 4 frasqueras, dos canastillas, un tonel y un largo rollo de lienzos de 
tamaños mayores» (Pérez 1951: 39), cuyo contenido se conoce gracias al re-
gistro parcial en un inventario realizado al llegar a Yucatán de Mérida cuando 
con anterioridad fue promovido como obispo de la ciudad. El conjunto lo ha-
bía conformado durante el período de veinte y dos años en que ocupó la canon-
jía lectoral de la Catedral de Córdoba (1753-1775) (Ruiz-Carrasco 2020: 415).



41

PAREDES DE IMÁGENES. SANTAFÉ/BOGOTÁ SIGLOS XVII-XIX 

En Santafé, las pinturas fueron dispuestas en la casa arzobispal después 
de los arreglos necesarios pues se encontraba en pésimas condiciones materia-
les, por lo que Caballero y Góngora, ordenó reorganizar reparar los espacios. 
Esto incluyó la organización de la sala, un gabinete, su dormitorio, el retrete 
para uso particular, el despacho, la vivienda para el secretario y cuartos para 
familiares distinguidos, patio interior y caballeriza. Según la escritura, «así 
mismo están en todas estas piezas, las especiales pinturas, que su excelencia 
trajo de España»7 (Transcrito en Pérez Ayala 1951: 189-193), relacionando en-
seguida el listado de las pinturas acompañadas del nombre del autor.

En el oratorio, el arzobispo ordenó la fabricación de un retablo grande 
para el altar, lo mandó dorar y allí colocó la pintura de Nuestra Señora de la 
Concepción y la de San José con el Niño en óvalo, ambos de Murillo. Ade-
más de las dos ya mencionadas que se ubicaron en el altar del oratorio, esta-
ban en el listado: un Niño dormido original de Cano, al igual que un crucifijo, 
una Asunción de Nuestra Señora, original de Mateo Cerezo y, separado por su 
mal estado del resto del lienzo, el apostolado alrededor del sepulcro, un San 
Miguel original de Céspedes, una negación de San Pedro, original del Guer-
cino, un San Mateo original del Ticiano, un San Matías original de Morales, 
sobre lámina de cobre, un San Antonio Abad del mismo Morales, un san Se-
bastián, pequeño, romano con cristal y marco de caoba, seis países origina-
les de Antolínez con figuras pintadas por Murillo que representan la historia 
de Jacob, una cocina o despensa grande firmada por Rubens, tres batallas, de 
Juan de Toledo, dos países de bronce, una vista de palacio o casa de campo 
con un frutero en medio sobre un balaustre, cuatro países de bronce, seis flo-
reros redondos. A su regreso a España llevó consigo algunas de las pinturas8 
(cf. Ruiz-Carrasco 2020: 417) y decidió donar otra parte de su colección al 
arzobispado, mediante escritura otorgada el 26 de enero de 1789, firmada en 
Turbaco, en donde dejó constancia que:

de su libre y espontánea libertad ha resuelto ceder toda su librería, coches ape-
rados y menaje de casa que tiene en el Palacio Arzobispal de Santafé, a favor de 
los ilustrísimos señores arzobispos sus sucesores, para que los usen y disfruten 

7.  A las donaciones, el arzobispo agregó las condiciones de su manejo en siete cláusu-
las que por lo que especifican buscaban garantizar el buen estado y la continuidad de las obras 
en el arzobispado.

8.  Al morir Caballero y Góngora, se realizó un nuevo inventario en donde se especifica-
ron las medidas de las obras que llevó consigo a su regreso a España.



42

Constanza Villalobos

todo el tiempo que permanecieren ejerciendo la prelacía de aquella iglesia, como 
bienes vinculados, en cuya clase quiere su excelencia queden desde ahora para 
siempre… (Pérez Ayala 1951: 187).

Todas las pinturas relacionadas estuvieron colgadas en el Palacio Arzo-
bispal durante los diez años que Caballero y Góngora estuvo en la Nueva 
Granada como su arzobispo, fueron las que apreciaban quienes visitaban el 
palacio, obras con artistas reconocidos en la España peninsular, italianos y fla-
mencos. Colección donada en parte al arzobispado que tanto apreció, pinturas 
que se desperdigaron con el tiempo, incumpliendo así las cláusulas de la es-
critura de donación, varias se perdieron durante el incendio del Palacio Arzo-
bispal el 9 de abril de 1948, al igual que toda la biblioteca que hizo parte de 
aquella generosa donación.

Estas disposiciones de imágenes en las casas santafereñas muestran su 
continuación hasta el siglo XIX, que pueden ser observadas en fotografías de 
la época, a manera de mosaicos, dispuestas en la Primera Exposición de Be-
llas Artes en 1886, en donde se mostraron al público obras representativas del 
arte, pertenecientes a colecciones como la de Alberto Urdaneta, el organiza-
dor de la muestra.

1.5. A lberto Urdaneta: coleccionista del siglo XIX

Cincuenta y seis años después del regreso a España del virrey y prelado ilustre, na-
cía en Bogotá Alberto Urdaneta (1845-1887), el mayor coleccionista de su época 
(Acuña 2002: 370). Conjunto que no tenía competencia, apreciación sustentada 
en «la inmensa variedad de objetos que integraron su colección: obras de arte: 
cuadros, relieves, bustos, grabados, miniaturas, dibujos, objetos arqueológicos, 
curiosidades de todo tipo y una importante biblioteca» (Acuña 2002: 4). Hijo de 
un rico hacendado de ascendencia vasca, educado con los jesuitas, muchas de 
las obras y objetos fueron adquiridas en sus viajes a Europa. Periodista, a su 
regreso, funda un periódico: El Agricultor en donde publica temas acerca del 
trabajo en el campo, comunicando a través de sus páginas las técnicas aprendi-
das en Europa (cf. Moreno de Ángel 1972: 11-33), fue uno de los primeros en 
dar a conocer la fotografía en Colombia. En un segundo viaje a Francia (1877-
1880) visitó museos, exposiciones y galerías, escribió en periódicos y realizó 
álbumes de dibujos de personajes importantes. Su colección sirvió a un inte-
rés pedagógico, fueron utilizados para la enseñanza en la sección de dibujo del 



43

PAREDES DE IMÁGENES. SANTAFÉ/BOGOTÁ SIGLOS XVII-XIX 

Instituto de Bellas Artes, en el taller de grabado de la posterior Escuela de Be-
llas Artes dirigido por el español Antonio Rodríguez, que trabajaría también en 
los grabados que ilustraron el Papel Periódico Ilustrado fundado por Urdaneta 
en 1881 que se imprimiría y publicaría por siete años hasta su muerte.

L. M. Girón, después del fallecimiento de Urdaneta, ocurrido a finales de 
1887, publicó un recorrido por el que llamó museo taller, allí señaló que es-
taba arreglado «por una mano de tan exquisito gusto estético y tan bien diri-
gida tendencia arcaica» (Girón 1888: 18). Agregaba, que «allí se veía retratada 
la sociedad santafereña de los buenos tiempos de la Colonia, amiga de las co-
modidades, rica y elegante sin ostentación» (Girón 1888: 9), expresando la 
impresión al entrar al estudio al ver «un variadísimo mosaico de objetos artís-
ticos e históricos cubría las paredes con su conjunto armonioso» (Girón 1888: 
8). Añadió al respecto: «y luego, al volver los ojos para examinar con más 
detenimiento las preciosidades de cada lado ¡cuántas bellezas resaltaban en 
aquel relativo pequeño recinto!» (Girón 1888: 8), señalando la cantidad y la 
disposición abigarrada de la colección.

En dos fotografías publicadas recientemente se pueden ver varios espa-
cios de la casa de Urdaneta9 que muestra este abigarramiento de objetos y 
obras de arte. «Cuadros “casi todos místicos” […] llenaban las paredes desde 
las escaleras para arriba» (Girón 1888: 39). Y, particularmente, la colección 
arqueológica encontrada en Chirajara se exhibía en una vitrina. Allí entre ar-
mas de indígenas estaba:

la curiosísima vasija de barro, en forma humana de cacique, cubierta de labores 
y pintada con rojo y blanco,[…]llena de significativas figurillas de oro […] mu-
chas otras vasijas, unas negras otras de fondo blanco con labores de ocre rojo os-
curo en forma de animales, de volutas y de figuras angulosos; estatuillas en dife-
rentes posiciones; cilindros labrados para pintar las mantas; pesas de rueca con 
dibujos y relieves en forma de grecas, de losanges, de meandros […]; potes con 
veneno de curare del amazonas (Girón 1888: 77-78).

Colecciones que nos marcan contrapuntos particulares y presentan una 
Santafé con un gusto y valoración por la imagen que, dispuestas en sitios im-
portantes de la casa, el camarín, la biblioteca, el oratorio, en cantidades, tienen 
como característica común un abigarramiento en su disposición que marca un 

9.  Las fotografías se pueden observar en el artículo de Acuña, Ruth (2002): «Alberto Ur-
daneta lugar y alcance de una colección del siglo XIX». Revista Credencial, 370.



44

Constanza Villalobos

sentido del gusto y de función de representación social de las imágenes. Imá-
genes en las que, como característica general, la categoría de autor no estaba 
presente aún, situación que fue cambiando hasta la realización de exposicio-
nes de arte y en donde las obras de tipo religioso con función devocional pre-
sentes en las iglesias se catalogaron dentro de los cánones de arte imperante 
en la época bajo la categoría de autor.

1.5.1.  Exposición de conjuntos de obras de arte antiguo

La imagen que se tiene de Santafé de finales del siglo XIX es contraria a la 
decimonónica, a la que se ha mantenido por ideologías del momento, era una 
ciudad que registraba cambios en su interior y ordenamiento social, por lo que 
se tiene una percepción inexacta de los cambios que ocurrieron. Si bien hubo 
elementos que le dieron un aire de modernidad, continuaba con su configura-
ción de ciudad colonial (Mejía 2000: 132). Urdaneta se preocupó por regis-
trar los cambios que observaba en la ciudad, en los grabados que ilustraron los 
números del periódico fundado por él (Villalobos 2018: 195-245). Tenía una 
visión nostálgica de aquellos cambios, para él, Santafé moría «porque la pica 
del progreso demoledor de las ruinas y vejeces que dan paso libre a las refor-
mas que introduce la civilización, tiende a destruirlo y debemos conservar el 
recuerdo de lo que fue con las historias y tradiciones que han embellecido sus 
añosos y ruinosos restos» (Zerda: 289).

Esta percepción de Urdaneta confrontada con lo registrado en las foto-
grafías tomadas en la Primera Exposición en las instalaciones del Colegio San 
Bartolomé, nos muestra continuidad respecto a la relación física establecida 
entre las personas dentro de los espacios con las imágenes, como se verá, la 
disposición es una continuidad de la proxemia propia de los siglos colonia-
les. La exposición organizada por el director de la Escuela de Bellas Artes, 
Alberto Urdaneta, fue diferente respecto a las que se realizaron entre 1840 y 
1871, en donde el arte era secundario porque en realidad fueron del tipo indus-
trial y agrícola (Garay 2006: 302-333) y, particularmente, en la de 1871. Las 
obras de artistas colombianos como el propio Urdaneta (1845-1887), Epifa-
nio Garay (1849-1903) y Ramón Torres Méndez (1809-1885) se exhibieron en 
la sección de «objetos varios» con productos artesanales regionales del país, 
mostrando que había un reducido número de artistas y que no se contaba con 
el apoyo de instituciones para el oficio (cf. Garay Celeita 2006: 305).



45

PAREDES DE IMÁGENES. SANTAFÉ/BOGOTÁ SIGLOS XVII-XIX 

Con el decreto 628 de 1886 (Urdaneta 1886: 122) del Ministerio de Ins-
trucción Pública, firmado por el presidente José María Campo Serrano, se ofi-
cializaba el apoyo del gobierno a una exposición dedicada a las bellas artes. El 
decreto señaló el lugar y duración de la exposición –Escuela de Bellas Artes, 
diciembre de 1886– y las características de las obras a participar bajo la cate-
goría de autor. Se dividirían en cuatro secciones que conformarían una mues-
tra del arte que se producía y conservaba en el país: obras producidas en la 
Escuela desde que estaba en funcionamiento, obras de artistas colombianos 
contemporáneos residentes, obras de arte antiguo y obras notables extranjeras. 
También se publicó una guía numerada para ubicar las obras dentro de las di-
ferentes secciones en los espacios del Colegio de San Bartolomé.

Particularmente para las obras de arte antiguo, las que se encontraban en 
las iglesias con funciones devocionales, el arzobispo, para garantizar su parti-
cipación, envió una circular a los sacerdotes y administradores de las iglesias 
para que pudieran «contribuir con tantas obras maestras como hay en los tem-
plos de la capital» (Urdaneta 1886: 123). En el comunicado se anotó además, 
que, con el permiso dado para obtener los objetos de arte de las iglesias, se ha-
cía la petición respecto a que no se obligaba a sacarlos, solamente ponían unas 
condiciones que garantizaban un adecuado manejo de las obras.

Característica del periódico de Urdaneta era la ilustración con grabados 
de fotografías en los diferentes artículos que se mostraban obras de arte. Como 
evento importante, el periódico había anunciado el cubrimiento de la exposi-
ción: «el Papel Periódico Ilustrado consagrará en sus próximos números la 
mayor parte de sus columnas a la detenida descripción de esta fiesta y de lo 
que encierra de más la importante exhibición» (Urdaneta 1886: 144). Efecti-
vamente, se registró en algunos números siguientes comentarios acerca de la 
exposición, pero no salieron grabados de fotografías, solamente apareció el 
plano (Papel Periódico Ilustrado 1886: 169) que indicaba la distribución de 
las obras en los espacios del Colegio y la ubicación de algunas de ellas.

No sabemos la razón por la que no se publicaron grabados ilustrando los 
artículos del periódico relativos al acontecimiento, pero, afortunadamente, Ju-
lio Racines, fotógrafo del Papel Periódico Ilustrado tomó tres fotografías en 
la exposición en las instalaciones de la sede de la Escuela de Bellas Artes, en 
el Colegio San Bartolomé. Al observar las fotografías, desde la perspectiva de 
la ubicación de obras, la primera impresión es que, si la organización de las 
imágenes de forma abigarrada en las paredes ocurría en la colonia, en la Pri-
mera Exposición de Bellas Artes esta situación continuó. Las obras se coloca-
ron marco contra marco formando paredes de imágenes y por lo menos en un 



46

Constanza Villalobos

espacio se organizaron como en un gabinete propio de la época barroca en un 
extremo de la sala dedicada a la Exposición de Señoritas. Las obras colgadas 
marco contra marco cubren la tercera parte de los muros. De frente al corre-
dor, aparece a mano derecha parte de la galería dedicada a Gregorio Vásquez. 
En la pared opuesta ubicadas en dos filas de pinturas, parte de la Galería de 
Autores Modernos Extranjeros, colocadas en dos filas, una encima de la otra 
sin espacio entre estas (Fig. 2).

La siguiente fotografía tomada desde la parte inferior de una escalera 
muestra, en el segundo piso, parte de la obra número 20. Retrato de Vásquez 
en la puerta del convento de Santo Domingo. Autor G. Vásquez. Allí la pin-
tura que se observa en un mal estado de conservación, sin marco, pintura que 
tuvo su artículo y análisis en el periódico ilustrado de Urdaneta (Girón 1887: 
258-260) y en el que Lázaro Girón, llamó al pintor como «príncipe del arte en 
nuestro país» (Girón 1887: 222).

Figura 2. Julio Racines (Atrib.) Galería Vásquez. Galería de Autores Modernos 
Extranjeros. Diciembre 1886-Febrero 1887. Fotografía sobre papel a la albúmina 
de negativo de vidrio. Colegio San Bartolomé. Bogotá. (Fotografía: © Bibliothèque 

Nationale de France)



47

PAREDES DE IMÁGENES. SANTAFÉ/BOGOTÁ SIGLOS XVII-XIX 

Julio Racines también tomó otra fotografía en el extremo oriental del Sa-
lón de Señoras y Señoritas expositoras. Allí Urdaneta organizó a manera de 
gabinete de curiosidades, una variedad de objetos sobre una mesa arrimada a 
la pared, en donde están cruzadas dos banderas. Sobre un pedestal, entroni-
zado y presidiendo como en un altar, la copia del Bolívar de Torano de Tene-
rani, busto en yeso, rodeada de un conjunto de esculturas y objetos. Al frente a 
la izquierda, sobre un atril la fotografía de Racines y Cía., (en la Guía 479) del 
General J.M. Campo Serrano, presidente de la República, grabada como por-
tada del número 28 del periódico el 22 de agosto de 1886 (Fig. 3).

Esta forma de disponer imágenes continuó hasta entrado el siglo XX. Así 
se vieron en el Salón de Arte ubicado en el Pabellón de Bellas Artes ubicado 
en el Parque de la Independencia para la celebración del primer centenario de 
la independencia colombiana (1910). En las fotografías aparecidas en el libro 
dedicado a la conmemoración (Isaza y Marroquín 1913: 343-345), se ven las 
obras colgadas desde la parte baja de la pared, hasta la parte superior, incluso 

Figura 3. Julio Racines (Atrib.) Salón de Señoritas (Costado oriental). Diciembre 
1886-Febrero 1887. Fotografía sobre papel a la albúmina de negativos de vidrio. 
Colegio San Bartolomé. Bogotá. (Fotografía: © Bibliothèque Nationale de France)



48

Constanza Villalobos

hasta el techo, en los lados de las columnas, unas tras otras sin espacio de tran-
sición. Lo mismo se vería en la exposición celebrada durante el Primer Con-
greso Eucarístico Nacional en el Parque de la Independencia (1913). Allí se 
pudieron «admirar y aplaudir una vez más, las magníficas obras de pintura an-
tigua exhibidas en el Pabellón de Bellas Artes» (Congreso Eucarístico Nacio-
nal de Colombia 1914: 176) (Fig. 4).

En la publicación se califica de «abigarrado conjunto de hechos o abs-
tracciones, realidades o idealismos, profanos o religiosos, expresados por el 
pincel de artistas eminentes de muy distintas épocas y países» (Congreso Eu-
carístico Nacional de Colombia 1914: 177). Allí también se llevaron obras de 
las iglesias, una de ellas la pintura de la Magdalena, copia de la de Guido Reni, 
de la iglesia de San Ignacio, El Calvario de Van Dyck, un bodegón y la cocina 
holandesa de Rubens al extremo izquierdo al lado de la ventana, seguramente 

Figura 4. Sección de Pintura. Pabellón de Bellas Artes. Tomada de: Isaza, Emiliano 
y Marroquín Lorenzo (1911). Primer Centenario de la Independencia de  

Colombia. 1810-1910. Bogotá: Escuela Tipográfica Salesiana, 343



49

PAREDES DE IMÁGENES. SANTAFÉ/BOGOTÁ SIGLOS XVII-XIX 

las obras de la colección de Caballero y G, San Francisco y el hermano León 
de Luca Giordano, Las princesas de Mengs, y, del infaltable Gregorio Vás-
quez, con obras de grandes dimensiones como La Última Cena de la capilla 
del Sagrario, El Juicio Final de la iglesia de San Francisco.

…en cuyo centro el Dios justiciero, con la faz serena y majestuosa, extiende la 
diestra para administrar justicia, rodeado de lo más grandes santos de la Iglesia, 
y a cuyos pies, los demonios y los ángeles, los réprobos y los escogidos excla-
man: Judica Domine secundum rectam justitiam tuam, y en el fondo esos dia-
blos implacables que arrastran las almas de los condenados, y que conservan el 
sabor de los antiguos cuentos de espantos… (Congreso Eucarístico Nacional de 
Colombia 1914: 178).

Y otra de sus obras, el retrato de Enrique de Caldas Barbosa y Santiago, 
de Gaspar y Baltazar de Figueroa, varios cuadros entre ellos el de Fray Cris-
tóbal de Torres y otras pinturas que no mencionan con títulos propios ni auto-
res que se ven en las fotografías, como el de San Juan Bautista y otros santos.

Las colecciones de imágenes tanto de la colonia como de la República 
presentan características que las vinculan, responden a ideales de cultura pro-
pios de aquellos contextos, que, presentan semejanzas tanto en el contenido 
como en la disposición en los espacios. Los espacios coloniales, casa e igle-
sia estuvieron determinados por la agrupación de obras por grupos, y temas 
que eran colocadas en exhibición ante los demás en donde se pretendía mos-
trar en el ámbito personal y familiar todas las pertenencias en actos de osten-
tación. Avanzado el siglo XVIII, se observa ya la inclusión de la obra de autor 
con nombre reconocido europeo que llegó a la Nueva Granada presentando 
otra valoración diferente a la de la imagen como tal. A finales del siglo XIX, 
se presentan imágenes coloniales e imágenes europeas que se encontraban en 
el país como obras de arte dentro del contexto de una Escuela de Bellas Ar-
tes, disponiéndolas como se perciben en los listados de imágenes coloniales, 
de forma abigarrada en montajes escenográficos con trayectoria como los ga-
binetes de pintura y los de curiosidades.

Flórez de Ocáriz, Antonio Caballero y Góngora y Alberto Urdaneta, 
muestran las características de coleccionistas que en sus conjuntos refleja-
ron un contexto cultural en donde se aprecian formas de relacionarse con las 
obras y objetos en sus espacios con base en sus expectativas y horizontes, en 
relaciones contextuales dadas por los significados entretejidos de sus compo-
nentes. Colecciones exhibidas tanto en sus espacios personales en donde eran 



50

Constanza Villalobos

públicos por momentos, hasta pasar a una exhibición pública definitiva más 
allá del reflejo de sus concepciones ideológicas particulares a configurarse 
como obras en exposiciones de arte, que en su proxemia continuó hasta en-
trado el siglo XX en agrupaciones abigarradas de obras conformando paredes 
de imágenes, tal y como había ocurrido en los espacios personales, en donde 
la categoría de autor fue en continuo ascenso.

Bibliografía

Acuña, Ruth (2002): «Alberto Urdaneta lugar y alcance de una colección colombiana 
del Siglo XIX», Revista Credencial, 370.

Congreso Eucarístico Nacional de Colombia (1914): Primer Congreso Eucarístico 
Nacional de Colombia. Bogotá: Escuela Tipográfica Salesiana.

del Rey Fajardo, José S. J. y Alberto Gutiérrez, S. J. (2015): Cartas anuas de la Pro-
vincia del nuevo reino de granada Años 1604 a 1621 (2015). Bogotá: Editorial 
Pontificia Universidad Javeriana.

Garay Celeita, Alejandro (2006): «El campo artístico colombiano en el Salón de Arte 
de 1910», Historia Crítica, 32, 302-333.

García Ortiz, Jaime (1990): Señora del Mazo y soberana del Socorro: itinerario his-
tórico de la advocación Mariana bajo cuyo nombre y patrocinio se fundó en las 
indias la ciudad del Socorro. San Gil: Editexto.

Girón, Lázaro María (1887): Primera Exposición Anual de la escuela de Bellas Artes. 
Papel Periódico Ilustrado. Bogotá: Imprenta de Silvestre.

Girón, Lázaro María (1888): El Museo-Taller de Alberto Urdaneta. Estudio Descrip-
tivo. Secretaria de la Escuela de Bellas Artes de Colombia. Bogotá: Imprenta de 
Vapor de Zalamea Hermanos.

Hampte Martínez, Teodoro (1987): «La Biblioteca del Arzobispo Hernando Arias de 
Ugarte. Bagaje intelectual de un prelado criollo (1614)», THESAURUS XLII. 
Centro Virtual Cervantes, 337-361.

Herrera García, Francisco Javier (2019): «Clérigos acaudalados. Un capítulo del pa-
trocinio artístico neogranadino en el siglo XVII», Atalanta. Revista de las le-
tras barrocas 1, 7, 99-136.

Inventario y tasación de los bienes de Doña Teresa Josefa de Arandia (s. f.). AGN Co-
lonia, Notaría, 3.ª, 356-379.

Isaza, Emiliano y Lorenzo Marroquín (1911): Primer Centenario de la Independencia 
de Colombia.1810-1910. Bogotá: Escuela Tipográfica Salesiana.

Libro viejo de la iglesia y Sacristía del colegio de Compañía de Jesús de Santafé 
1619,1662. Inventarios y memorias de los ornamentos, objetos, y alhajas (s. f.). 
Biblioteca Nacional de Colombia. Libros Raros y curiosos.



51

PAREDES DE IMÁGENES. SANTAFÉ/BOGOTÁ SIGLOS XVII-XIX 

López, María del Pilar (2003): «Documentos referentes a los oratorios domésticos de 
lo siglos XVII y XVIII», Ensayos. Historia y Teoría del Arte, 8, 230-277.

Lozano López, Juan Carlos (2012): «Reflexiones sobre el gusto en la pintura ba-
rroca», en Ernesto Arce, Alberto Castán, Concha Lomba y Juan Carlos Lozano 
(eds.), Actas del Simposio Reflexiones sobre el gusto, celebrado en Zaragoza 
del 4 al 6 de noviembre de 2010. Zaragoza: Institución Fernando el Católico.

Matiz López, Paula y María Constanza Villalobos Acosta (2018): Ricardo Moros Ur-
bina. Imágenes de una Bogotá en cambio. 1882-1911. Bogotá: Instituto Distri-
tal de Patrimonio cultural. IPDC.

Mejía, Lázaro (1888): El Museo Taller de Alberto Urdaneta. Estudio descriptivo, se-
cretario de las Bellas Artes de Colombia. Bogotá: Imprenta de Vapor de Zala-
mea Hermanos / Enrique Zalamea Editor.

Moreno de Ángel, Pilar (1972): Alberto Urdaneta. Bogotá: Instituto Colombiano de 
Cultura.

Muñoz González, María Jesús (2008): El mercado español de pintura en el siglo XVII 
Madrid: Fundación Caja Madrid / Fundación Arte Hispánico.

Pérez Ayala, Manuel (1951): Antonio Caballero y Góngora virrey y arzobispo de San-
tafe, 1723-1796. Bogotá: Imprenta Municipal.

Registro de Real Cédula dirigida a la Real Casa de la Contratación para que Her-
nando Cabero S.J., que va al Nuevo Reino de Granada, pueda llevar los libros 
y géneros necesarios para el culto divino y adorno de sus iglesias y colegios 
(6 de diciembre de 1659). Bogotá: Archivo Histórico Javeriano Juan Manuel 
Pacheco S. J. / Pontificia Universidad Javeriana.

Ruiz-Carrasco, Jesús María (2020): «Entre España y América. La Colección del pre-
lado ilustrado A. Caballero y Góngora», Anuario de historia de la Iglesia, 29, 
405-433.

Stoichita, Víctor (2000): La invención del cuadro. Arte, artífices y artificios en los orí-
genes de la pintura europea. Barcelona: Ediciones del Serbal.

Testamento de Tomasa Prado Cely (3 de agosto de 1735). AGN Colonia, Notaría 1a, 
ff. 355v-356v.

Testamento de Luis Jiménez indio de Santafé (1633). Archivo General de la Nación, 
Colonia, Notaría 3, ff. 66v-67r.

Urdaneta, Alberto (1975 [1886]): Papel Periódico Ilustrado. Edición facsimilar. Cali: 
Carvalaj & Cía.

Villalobos Acosta, María Constanza (2013): Artificios en un palacio celestial. Retablos 
y cuerpos sociales en la iglesia de San Ignacio. Santafé de Bogotá́, siglos XVII y 
XVIII. Bogotá́: Instituto Colombiano de Antropología e Historia. ICANH.

Villalobos Acosta, María Constanza (2017): El lugar de la imagen en Santafé, siglo 
XVII y XVII [tesis doctoral]. Bogotá: Universidad de los Andes.

Villalobos Acosta, María Constanza (2021): Iglesia de San Ignacio III. Pintura Colo-
nial. Bogotá: Villegas Editores.

Zerda, Liborio (1888): «In memoriam», Papel Periódico Ilustrado, 114-116, 289.





53

Capítulo 2
COLECCIONES DE PINTURA Y ESCULTURA EN 

LAS CASAS CUSQUEÑAS A LA LUZ DE  
LOS TESTAMENTOS E INVENTARIOS DE BIENES 

DEL SIGLO XVIII Y PRINCIPIOS DEL XIX*

Ewa Kubiak

Universidad de Lodz, Polonia

Cusco es conocida como la antigua capital del Imperio incaico, con sus edi-
ficios prehispánicos, además es un gran ejemplo de cómo luce una ciudad 
peruana de la época virreinal, con magnífica arquitectura sagrada y barroca, ca-
racterizada por un diseño interior único, rico en altares, esculturas y pinturas. El 
arte cusqueño, que hoy encontramos en iglesias, monasterios y capillas, ha des-
pertado durante mucho tiempo el interés de los investigadores. Contamos con 
numerosas publicaciones dedicadas a la pintura, la arquitectura, la escultura y 

* La investigación que ahora presentamos ha sido posible gracias a un proyecto realizado 
como parte de la cooperación entre el Centro de Estudios Andinos de la Universidad de Varso-
via en Cusco y la Universidad Nacional de San Antonio Abad del Cusco. Durante el desarro-
llo de estos trabajos se utilizó la infraestructura del Centro en Perú, financiada por el Ministerio 
de Educación y Ciencia de Polonia, subvención SPUB/SP/458023/2020. Me gustaría agradecer 
a Mariusz Ziółkowski la oportunidad de cooperar con el Centro de Estudios Andinos y a Do-
minika Sieczkowska su ayuda en todos los asuntos de orgaización. Asimismo, quisiera agrade-
cerle a Donato Amado Gonzales por brindarme la posibilidad de consultarle sobre mis temas de 
estudio, por su incansable apoyo en mis labores de investigación, por animarme en la búsqueda 
e indicarme fuentes información de mi interés. Me gustaría agradecer también a Juan Huacso 
Gómez por nuestras conversaciones sobre el arte cusqueño y a Raúl Montero Quispe por su ge-
nerosidad al proporcionar las fotografías.

https://orcid.org/0000-0002-2740-0632


54

Ewa Kubiak

la platería de la época virreinal, pero por lo general los objetos analizados se 
han presentado en el contexto de sus funciones sagradas y de culto. Cabe re-
cordar que, para recrear el paisaje artístico completo de la ciudad, también es 
necesario tener en cuenta las casas particulares de los cusqueños, conservadas 
parcialmente hasta el día de hoy, aunque en su mayoría desprovistas de su an-
tiguo mobiliario. La arquitectura secular en Cusco ha sido menos investigada 
y, por ende, apenas existen publicaciones relacionadas. Esto ha ocurrido por-
que son pocas las edificaciones que han sobrevivido y aquellas que lo han he-
cho no han sido restauradas y su acceso se ha hecho casi imposible1.

Sobre las pocas investigaciones que se han realizado sobre la arquitec-
tura de las casas del Cusco virreinal, la publicación más importante hasta el 
día de hoy sigue siendo el libro editado por Ramón Gutiérrez, fruto de la la-
bor conjunta de un equipo de investigadores2, quienes realizaron un inventa-
rio y tomaron medidas de varios barrios de la ciudad, recreando la arquitectura 
antigua y utilizando documentos de archivo, además de reconstruir la his-
toria de la propiedad de algunos inmuebles. En la breve sección El equipa-
miento y la decoración de la casa colonial cusqueña también se describe el 
diseño interior de las casas de Cusco (Gutiérrez 1980: 51-54). Un segundo es-
tudio dedicado a la arquitectura residencial de Cusco lo constituye el libro La 
casa virreinal cusqueña de Antonio San Cristóbal (2001). Se trata de una mo-
desta publicación en la que el autor intenta caracterizar el espacio de la casa 
cusqueña, sin enfocarse en el diseño de interiores. El otro texto importante es 
también uno de los subapartados del libro de Graciela María Viñuales: El Es-
pacio Urbano en el Cusco Colonial: uso y organización de las estructuras 
simbólicas, en el cual la autora describe los objetos artísticos de las casas cus-
queñas, analizándolos en el contexto de «las devociones domésticas» (Viñua-
les 2004: 38-41). Finalmente, cabría mencionar el artículo de Maya Stanfield 
Mazzi titulado: The Possessor´s Agency: Private Art Collection in the Colo-
nial Andes (Stanfield-Mazzi 2009: 339-364).

1.  Se han entregado a una renovación más profesional solo aquellos edificios que cons-
tituyen propiedad de bancos, hoteles o que han sido rehabilitados para servir de museos públi-
cos o privados.

2.  Paulo de Azevedo, Graciela M. Viñuales, Esterzilda de Azevedo, Rodolfo Vallín elabo-
raron el libro con Ramón Gutiérrez.



55

COLECCIONES DE PINTURA Y ESCULTURA EN LAS CASAS CUSQUEÑAS A LA LUZ…

2.1. C asas de Cusco y su arte

Como escribe Antonio San Cristóbal, las casas del Cusco poseían una estruc-
tura dirigida hacia el interior:

[…] la austera apariencia externa de las casas virreinales del Cusco envuelve 
una de las más originales expresiones de la arquitectura virreinal peruana. La 
noble interioridad de esas viviendas acogía no solo la vida familiar de sus mora-
dores, sino sobre todo brillantemente las formas arquitectónicas que recubrieron 
de plasticidad la sencillez austera de los muros, las cubiertas y los corredores 
(San Cristóbal 2001: XIII).

Dicha estructura exigía no solo un predominio de la atención en el deco-
rado arquitectónico de los espacios internos, sino también en el estilo y la or-
namentación de las habitaciones particulares con objetos de índole artística. Si 
bien como ya se ha apuntado, el diseño interior de las casas cusqueñas no se 
ha conservado hasta nuestros días, el análisis de los testamentos e inventarios 
de propiedades del siglo XVIII y principios del XIX permite reconstruir frag-
mentariamente las listas de objetos de algunos propietarios. Entre los enseres 
domésticos predominaban las pinturas y esculturas de temática religiosa, aun-
que también encontramos imágenes seculares, es decir, retratos, a veces pai-
sajes, representaciones alegóricas y mapas. Asimismo, cabe mencionar que, 
entre los objetos de valor, también se encontraban objetos de artesanía artís-
tica, como muebles y sobre todo platería. Lamentablemente, no siempre ha 
sido posible recrear los espacios donde se exponían tales pinturas y esculturas.

Los temas religiosos prevalecían en el arte cusqueño, de modo que el es-
pacio de las casas particulares estuvo marcado principalmente por la presencia 
del arte sacro. La sala mejor equipada solía ser la «sala grande», o sea, la ha-
bitación de mayores dimensiones o un salón representativo, donde se hallaban 
numerosos muebles, a veces decorados con materiales de considerable valor, 
así como decenas (e incluso varias decenas) de pinturas; en ocasiones también 
se colocaban esculturas (Gutiérrez 1981: 51-53).

El comedor era otro de los espacios donde se exponían los cuadros. A jui-
cio de Graciela Viñuales, solían ser paisajes y lienzos que reflejaban la «obra 
de Dios», entre los cuales el de la Última Cena gozaba de la mayor difusión. 
Sin embargo, la autora no ha sustentado sus tesis con ningún ejemplo. Los re-
cintos domésticos más importantes donde se presentaban las obras de arte 
eran los lugares de comunicación, es decir, el zaguán, de acceso a la casa, los 



56

Ewa Kubiak

pasillos, el descansillo de la escalera o los ángulos del patio. Graciela Viñuales 
menciona que algunos de estos espacios fueron decorados con pinturas mura-
les, las cuales también cubrían «domicilios particulares», habiendo sobrevi-
vido hasta el día de hoy solo unas cuantas muestras realizadas con esta técnica 
(Viñuales 2004: 38).

2.2. L as primeras colecciones de obras de arte

En Cusco, la producción de arte religioso católico se inicia con la llegada de los 
españoles, pero la mayor actividad artística de pintores, escultores y plateros se 
observa en la segunda mitad del siglo XVII y principios del siglo XVIII. Por lo 
tanto, parecería razonable rastrear cómo funcionaban en el espacio privado las 
obras de arte creadas en esa época, tanto en el seno de familias criollas como 
mestizas, lo que es factible gracias al análisis de documentos seleccionados.

El coleccionismo de obras de arte debe ser entonces asociado a la tradi-
ción española. Hemos anotado la noticia más antigua sobre las colecciones de 
objetos artísticos en Cusco en registros del siglo XVII. En el domicilio de los 
cusqueños de origen español, Diego Vargas Carbajal y su esposa Doña Usenda 
de Loayza y Bazán3, se encontraba una de las primeras colecciones artísticas 
de relevancia. En 1649, según Ramón Gutiérrez, entre los elementos enume-
rados encontramos:

[…] tapicerías, bufetes y escritorios de ébano y marfil, sillas de moscova y de 
baqueta de Flandes, muchos cuadros de pinturas grandes y pequeñas, así de 
Santos de diferentes países y animales, muchas pinturas de fábulas de antigüe-
dad, muchas láminas, relicarios y aderezo de oratorio, braseros y perfumadores 
de plata, candeleros, fuentes, platos y salvillas, pirámides, aguamaniles, saleros 
y otras muchas piezas de plata, cabestrillos, cadenas fimeza y marías, apuntado-
res, arrancadores y zarcillos, manillas, cinturas, cutillos y otras muchas joyas de 
oro, esmeraldas y diamantes4.

3.  Este edificio se transformaría más tarde en el Monasterio de Santa Teresa (Gutiérrez 
1981: 51).

4.  ARC, Beneficencia, Becerro, Núm. 13. Testamento de Doña Usenda de Loayza (25 de 
junio de 1646), cita según Ramón Gutiérrez (1981: 51).



57

COLECCIONES DE PINTURA Y ESCULTURA EN LAS CASAS CUSQUEÑAS A LA LUZ…

Algunos años después, también Doña Isabel Urpacoca Ñusta dejó una co-
lección impresionante de obras del arte, que fue descrita en su testamento del 
año 1662. En el documento se mencionan treinta y un lienzos, cinco láminas y 
cinco esculturas de bulto. Entre los cuadros podemos encontrar tanto las pin-
turas de temas religiosos como profanos5. Finalmente, hay que destacar que 
las colecciones de arte traídas de la Península ibérica también contribuyeron a 
la popularización del coleccionismo. Una de las colecciones de pinturas me-
jor documentadas fue propiedad del obispo de Cusco Manuel de Mollinedo y 
Angulo, originario de Madrid. Existen dos copias de los inventarios de bienes 
traídos por el obispo a Cusco: una de ellas se guarda en el Archivo Regional 
del Cusco; la otra, en el Archivo General de la Nación de Lima6.

José de Mesa y Teresa Gisbert han identificado a algunos de los autores 
de las pinturas y grabados, como El Greco (c. 1571-1614), el pintor madrileño 
Caxés (1574-1634), José de Ribera (1592-1652), Sebastián Herrera Barnuevo 
(1619-1671) y Juan Carreño de Miranda (1614-1686) (De Mesa y Gisbert 
1982: 120-121) (Fig. 1).

Sin embargo, constituye una excepción una lista de pinturas donde se es-
pecifique la autoría de los artistas de dichas obras; lo normal era que sólo apa-
recieran en los inventarios los títulos o la advocación de las representaciones. 
Fue este un fenómeno característico no solo del Cusco andino, sino también 
propio de la elaboración de esta clase de documentos. Referente a esto, po-
dríamos remitirnos a la famosa lista compilada en 1627 por Diego Velázquez, 
que registró y realizó la valoración de las colecciones pictóricas del difunto 
Juan de Fonseca y Figueroa, canónigo de la Catedral de Sevilla y antiguo «su-
miller de cortina» en la corte de Felipe IV7. El artista incluyó solo unas pocas 

5.  ARC, Protocolos Notarial, Siglo XVII, Escribano: Lorenzo Messa Andueza, 1662, 
Testamento de Doña Isabel Urpacoca Ñusta, fs.1354 r.-1370 r.

6.  El primero de los inventarios fue registrado por José de Mesa y Teresa Gisbert; en su pu-
blicación sobre la pintura cusqueña, los autores incluyeron transcripciones de la lista de pinturas 
traída por el obispo (De Mesa y Gisbert 1982: 119-120). ARC, Cusco, Protocolos Notariales del 
siglo XVII, escribano Lorenzo Mesa y Andueza, 1673, Inventario de los bienes del Obispo Mo-
llinedo, fs. 1501-1508. En cambio, la segunda versión del inventario, que se conserva en los ar-
chivos de Lima, fue registrada por Teodoro Hampe Martínez (1996: 185) en su libro sobre las bi-
bliotecas privadas durante la época virreinal. AGNP, Lima, Protocolos Notariales, Siglo XVII, 
Escribano: Pedro Pérez Landero, núm. 1457. Imbentt[ari]o de los V.[iene]s del s.[eño]r ob[ispo] 
del Cusco D[oct]r D[on] Manuel de Mollinedo y Angulo (14 de marzo de 1673), fs. 396v.-398v.

7.  También se invitaba a otros expertos a preparar los inventarios y valoraciones. Por 
ejemplo, el relojero Jácome de Diana anotó y valoró las colecciones de relojes, y el ebanista 
Francisco Pérez preparó el inventario de muebles (Tiffany 2011: 37).



58

Ewa Kubiak

autorías en su lista, centrándose en los temas presentados, así como en las de-
coraciones adicionales, como marcos o cortinas, lo cual también determinaba 
la estimación final del valor de las pinturas8.

En el caso de los inventarios cusqueños, no se solían nombrar los auto-
res de las obras; en cambio, a menudo se enumeran los temas de las repre-
sentaciones, en su mayoría imágenes de la Virgen María y de Cristo, santos y 

8.  Sin embargo, al describir el único lienzo de su autoría en la colección, omite todos 
los elementos decorativos y solo escribe en el inventario «un cuadro de un aguador, de mano 
de Diego Velázquez», calificándolo como el más caro de todos los cuadros nombrados. Da-
mos este ejemplo no solo porque resulta una anécdota interesante, sino también para ilustrar 
el subjetivismo y algunas prácticas aceptadas y características en la preparación de inventarios 
(Tiffany 2011: 37). Véase también el texto del José López Navio (1961: 76).

Figura 1. Inventario de bienes de Manuel de Mollinedo y Angulo. ARC, Protocolos 
Notariales, Siglo XVII, Escribano: Lorenzo Mesa y Andueza, 1673, f. 1501 r. AGNP, 

Lima, Protocolos Notariales del siglo XVII, escribano Pedro Pérez Landero, 
núm. 1457, f. 397 v. (Fotografía de: E. Kubiak, 2019)



59

COLECCIONES DE PINTURA Y ESCULTURA EN LAS CASAS CUSQUEÑAS A LA LUZ…

escenas religiosas y a veces retratos y paisajes. Al igual que en España, tam-
bién encontramos las características de los marcos de las pinturas, por ejem-
plo: «chorchola dora», «chorchola dorada», «marco dorado», «marco dorado 
de aliso», etc. En algunos casos encontramos también las informaciones sobre 
cortinas u otros textiles que acompañaron a las imágenes: «un lienço de Nues-
tra Señora de Guadalupe con su marco y agallones dorado con un sielo […] de 
carmesí forrado con corriente»9.

En este texto se han utilizado tanto las listas de objetos artísticos del si-
glo XVIII contenidas en los inventarios y testamentos citados por Ramón 
Gutiérrez, Graciela Viñuales y Carolyn Dean, así como las anotadas en pu-
blicaciones por la autora, no mencionadas previamente. Aunque inventarios y 
descripciones habitualmente no resultan precisos, podemos dividirlos en dos 
grupos. Los documentos del primer grupo incluyen noticias con datos única-
mente de algunas habitaciones, que se describen en detalle. El segundo grupo 
está formado por documentos que nos brindan solo listas de objetos de arte, 
a veces limitadas a la cantidad de pinturas o láminas, como el testamento de 
doña Catalina Valenzuela (1744), donde encontramos solamente la informa-
ción sobre la cantidad de las pinturas: «veinte y tres Liensos entre grandes, 
medianos y pequeños de diferentes advocaciones llanitos y una Lámina Chi-
quita de bronze […] más un Niño del nacimiento de N[ues]tro Señor»10. En 
estas listas los lienzos suelen estar mezclados con objetos de utilidad común, 
pero de considerable valor.

2.3. �C olecciones cusqueñas durante el siglo XVIII  
y principios del XIX

En las casas cusqueñas más adornadas, el número de obras de arte (pinturas, 
grabados, esculturas) oscilaba entre una docena y un centenar. Por supuesto, 
al leer testamentos e inventarios, no podemos recrear las intenciones de las 
personas que coleccionaron obras de arte, ya sea una inversión de capital, 
un deseo de manifestar una posición social o intereses artísticos (Fig. 2). Sin 

9.  ARC, Protocoles Notariales, Siglo XVII, Escribano: Lorenzo Messa Andueza, 1662, 
Testamento de Doña Isabel Urpacoca Ñusta, f. 1361 v.

10.  ARC, Protocoles Notariales, Siglo XVIII, Escribano: Juan de Dios Quintanilla, 1741-
1749, Testamen.to de D.[oñ]a Catalina de Valenzuela (1744), f. 2 r.



60

Ewa Kubiak

embargo, una acumulación tan significativa de objetos artísticos nos permite 
calificarlas como primeras colecciones de arte.

De manera similar se entienden las primeras colecciones pictóricas de Se-
villa de finales del siglo XVIII, aunque las grandes colecciones españolas de 

Figura 2. Bienes muebles, fragmento del testamento de Doña Antonia Loyola 
Cusitito Atauyupangui. ARC, Sec. Not. Escribano: Juan de Dios Quintanilla, 

1755-1762, f. 261 r. (Fotografía de: E. Kubiak, 2021)



61

COLECCIONES DE PINTURA Y ESCULTURA EN LAS CASAS CUSQUEÑAS A LA LUZ…

esta época fueron mucho más numerosas que las del Cusco. Tomas Macores, 
presbítero y capellán real de la Capilla de la Virgen de los Reyes en la cate-
dral sevillana, tuvo en sus colecciones más de mil pinturas, más de once mil 
seiscientas estampas y ochocientas esculturas (Falcón 2011: 60). Sin embargo, 
otras colecciones sevillanas pertenecientes a las familias aristocráticas eran 
mucho más pequeñas, comparables a las cusqueñas. El marqués de Arcoher-
moso tenía en 1776 una serie integrada por veinticinco cuadros (de los cuales 
dos eran retratos) y cuarenta y cuatro láminas (Falcón 2011: 61-63).

2.3.1. � Lugares de exhibición de pintura y escultura: 
salón, corredor, dormitorio

Ramón Gutiérrez hace referencia a un documento extraordinariamente inte-
resante, en el cual encontramos una descripción muy pormenorizada de una 
casa cusqueña situada en la calle de San Juan de Dios. El documento procede 
del año 1760, del testamento con la descripción detallada de bienes de Juana 
de Oquendo, viuda de Gaspar de Zedillos. No solo se enumeraban las pinturas 
que adornaban la residencia: noventa y siete lienzos y grabados en total, sino 
que también se anotaba su ubicación precisa (Gutiérrez 1981: 52). La lectura 
del texto original del testamento permitió reconstruir la localización de las 
obras del arte y su característica más detallada11.

En el salón más representativo, llamado «la sala grande», se hallaban 
«veinte y uno Lienzos nuevos de Pinturas sobresalientes todos con sus mol-
duras doradas de oja de Laurel». Entre las imágenes se citaban las de los doce 
apóstoles «con el Salbador todos de cuerpo entero», cinco cuadros con esce-
nas de la creación del mundo, uno con la representación de San Francisco Ja-
vier, uno del Desposorio12 y dos con episodios de la vida de la Virgen María 
(f. 367r.-367v.).

En la siguiente «quadra», que acompañaba a la sala grande, se anotaba 
que se encontraban tres lienzos (sin citar la advocación), nueve láminas «en-
quadro debarias advocaciones con sus marcos dorados», cuatro «espejos gran-
des» y doce espejos pequeños y también una escultura, la «imagen de Nuestra 

11.  ARC, Protocolos Notariales, Siglo XVIII, Escribano: Pedro José Gamarra, 1760, Tes-
tamento de Juana de Oquendo (1760), fs. 360r.-380v.

12.  No sabemos si es el desposorio de la Virgen María con San José o el desposorio de 
alguna santa con el Niño Jesús.



62

Ewa Kubiak

Señora de la Soledad en su tronito de madera dorado todoel con Cortina de 
Raso, y la imagen Bestida y adornada». En este espacio se mencionaba tam-
bién los muebles pintados y objetos preciosos de adorno, como «un Baulitto 
pequeño de plata de hechura Feligrana» o «dos Palomitas de Concha de per-
las con sus asientos dorados» (f.368r.-368v.).

En el dormitorio había «nuebe Lienzos, con sus marcos dorados entre gran-
des y pequeños, y más uno grande sin moldura», «seis Laminitas con sus marcos 
negros» y también una figura de Cristo de plata con la cruz de madera. En la ha-
bitacioncita situada a la entrada del «quarto de dormir» estaban colocados trece 
cuadros más «sinco con moldura dorada, y los demás sin ella» (f.368v.-369r.).

En la parte siguiente del testamento se encuentra la descripción la «bi-
bienda del corredor» y del mismo pasillo. En el cuarto al que se entraba «del 
corredor», se hallaban expuestos trece lienzos y en el propio pasillo podían 
verse siete cuadros más. Finalmente, en el «quarto del D.[octo]r D.[o]n Vi-
zente», habían localizados ocho cuadros con escenas de la vida de la Virgen 
María «con marcos dorados», más «uno grande de los Misterios del Rosario» 
y dos sin las advocaciones mencionadas. En el mismo cuarto se encontraban 
seis «estampas de humo con moldura negra». El espacio aparte decorado con 
una colección de las obras del arte lo constituía un oratorio (f. 369r.-370r.).

2.3.2. � Oratorios privados: lugares entre devoción y 
manifestación artística

En este punto surge la pregunta acerca de las funciones que desempeñaban las 
imágenes de los temas sagrados en las casas de Cusco. En el caso de los ob-
jetos de carácter religioso, suelen amalgamarse entre sí las funciones religio-
sas y decorativas. En algunos hogares notamos la presencia de los altares e 
incluso habitaciones separadas que servían como oratorios domésticos priva-
dos que constituyeron una parte característica para las residencias de la época 
barroca, tanto en toda Europa como en América Latina. Como escribe María 
Dolores Crespo Rodríguez, estudiando la arquitectura doméstica de Lima co-
lonial «fue el oratorio un espacio bastante generalizado en la vivienda urbana, 
la de chácara y celda» (2006: 198). Por supuesto, en esta clase de espacios no-
tamos casi exclusivamente el arte religioso. Este tipo de acumulación de los 
objetos artísticos también lo podemos tratar como el primer paso en el pro-
ceso de la creación de las colecciones. La mayoría de los investigadores apun-
tan que la presencia de los modernos gabinetes de curiosidades, cuartos de 



63

COLECCIONES DE PINTURA Y ESCULTURA EN LAS CASAS CUSQUEÑAS A LA LUZ…

maravillas y cuartos de arte (Wunderkammern y Kunstkammern) representa-
ron el fenómeno decisivo para el origen de las colecciones y museos contem-
poráneos, pero otros, como Krzysztof Pomian (2003: 25-35), Stefan Laube 
(2011) o Susanne Wittekind (2020: 163-182), se remontan más atrás en el 
tiempo y señalan a las colecciones de reliquias y tesoreros de la Iglesia. La 
presencia del oratorio privado en la casa cusqueña no era un elemento obliga-
torio del programa de la organización del espacio doméstico, pero encontra-
mos numerosos testimonios de su existencia.

Jorge Cornejo Bouroncle registra documentos relativos a algunas capi-
llas de casas cusqueñas. Los primeros oratorios datan del siglo XVII, cuando 
el doctor José Vásquez de Castro en el año 1667 contrató al maestro arqui-
tecto y carpintero Pedro de Aranda y Valdivia para realizar unos elementos de 
madera de cedro («sacsami») en los oratorios de las casas principales del doc-
tor (Cornejo Bouroncle 1960: 69-70; Viñuales 2004: 39-40). El mismo autor 
también nos ha proporcionado, a partir del testamento del notario Cristóbal 
de Bustamante del 20 de marzo de 1704, información acerca de la capilla do-
méstica de este último (Cornejo Bouroncle 1960: 258, Viñuales 2004: 40): en 
el oratorio se levantaba un altar labrado, recubierto de oro y decorado con es-
pejos, obra ejecutada con la participación del maestro escultor y carpintero 
Juan de la Cruz y otros «arquitectos y escultores», tales como Pedro de Anan-
das, Juan Esteban Alvares y Pedro Gutierres13. Asimismo, la capilla albergaba 
dos grandes espejos, adquiridos a Miguel Hurtado de Mendoza, un «enorme 
lienzo nuevo» con una escena navideña y otras pinturas diversas con vagas re-
presentaciones. El oratorio también contaba con paramentos y objetos litúrgi-
cos de plata decorada14.

A su vez, Ramón Gutiérrez detecta la existencia de oratorios en cuatro 
de las decenas de edificios examinados por él. El documento más antiguo, 
en el que se menciona la existencia de una capilla, data de 1736. En la mag-
nífica residencia, propiedad a la sazón de Bernardo de Silva, entre muchos 
otros aposentos se encontraba el «oratorio cubierto de tablas pintado»15. Tam-
bién se menciona otra capilla en el texto del testamento ya mencionado de 

13.  ARC, Protocoles Notariales, Siglo XVIII, Escribano: Gregorio Basquez Serrano, 
1704, Testamento de Don Cristóbal de Bustamante, f. 166 v.-167r.

14.  «[…] un lienço nuevo grande del nacimiento de N[uest]ro P[adre].» ARC, Protocolos 
Notariales, Siglo XVIII, Escribano: Gregorio Basquez Serrano, 1704, Testamento de Don Cris-
tóbal de Bustamante, f. 167r.

15.  AAC, Libros de títulos y censos, en el elibro de Ramón Gutiérrez (1981: 183).



64

Ewa Kubiak

Juana de Oquendo, con fecha del 20 de noviembre de 1760; en el domicilio 
de la testamentaria había un oratorio con un retablo decorado con un frontal 
y cinco lienzos (Gutiérrez 1981: 128). En la descripción de la capilla encon-
tramos también la característica ornamentación escultórica: «una Imagen de 
N.[uest]ra Señora de la Candelaria con su Niño en los Brasos», «una Ima-
gen de Nuestra Señora de la Soledad con Rayos de platta», «una Imagen de 
San Antonio de Padua con su Niño, y el Santo tiene una Diadema y Azusena 
de Platta». Más se mencionaba también «un Liensesito con moldura dorada 
del Señor de Guanca», «seis Liensos», «una Cruz Grande de Jerusalem» y 
«un Santo Christo en Cruz de Madera con Cantoneras de Plata»16. Final-
mente, se habla de una capilla privada en dos documentos relativos a la casa 
de Márquez de Valleumbroso, situada actualmente en la esquina de las calles 
Masón de la Estrella y Marqués. Incluso antes de que Valleumbroso adquiriera 
esta propiedad, el inventario de bienes elaborado tras la muerte de José Agus-
tín Pardo de Figueroa (1747) menciona «oratorio con retablito dorado»17. A fi-
nales del siglo XVIII, la capilla fue renovada y su inauguración tuvo lugar el 
12 de julio de 1786. Entonces pudo contemplarse un oratorio espléndido, con 
un equipamiento de mayor lujo, incluidos doce lienzos, entre los cuales se con-
taban cinco representaciones de arcángeles, dos paisajes y otras cuatro imáge-
nes; además la decoración de la capilla se completaba con un altar dorado18.

Por su parte, Graciela Viñuales halló documentos que confirmarían la 
existencia de otros tres oratorios: en una de las casas de la calle San Andrés, 
en la residencia «de Miranda» en la calle San Juan de Dios y en la casa de To-
más Roca en la plaza de San Antonio (Viñuales 2004: 40)19. Esta última ca-
pilla ha sido expuesta con todo detalle por Donato Amado Gonzales (2003: 
228)20, quien la describió en base al testamento de Bernardo de Mérida, con 

16.  ARC, Protocolos Notariales, Siglo XVIII, Escribano: Pedro J. Gamarra, 1760, f.369r-
369v.

17.  ARC, Protocolos Notariales, Siglo XVIII, Escribano: Juan Bautista Gamarra, 1746-
1747, en el libro de Ramón Gutiérrez (1981: 185).

18.  AAC, Legajo 28-282, Expediente 4, en el libro de Ramón Gutiérrez (1981: 185).
19.  Por lo que se refiere a las dos primeras casas, la autora se remite a los documentos del 

Archivo Arzobispal del Cusco (AAC, 1744, Peritaje de José Alvarez; AAC, Libro de títulos y 
censos, 1780), además del libro del archivo del convento claretiano (ASCL, Volumen 7, 1716) 
(Viñuales 2004: 38-39).

20.  Donato Amado Gonzales menciona documentos: ARC, Protocolos Notariales, Siglo 
XVIII, Escribano: Felipe Mesa Anduesa, 1744; ARC, Protocolos Notariales, Siglo XVIII, Es-
cribano: Alejo Gonzales Peñalos, 1744-1745 (2004: 213-236).



65

COLECCIONES DE PINTURA Y ESCULTURA EN LAS CASAS CUSQUEÑAS A LA LUZ…

fecha del 19 de febrero de 1744, y al reconocimiento del inventario de la pro-
piedad por parte de Martín Mérida, hijo del fallecido Bernardo, con fecha 7 de 
noviembre del mismo año. La capilla albergaba una efigie de Nuestra Señora 
de la Inmaculada Concepción con una corona de plata en la cabeza y varias 
sartas de cuentas de esmeraldas, vestida con un manto de raso blanco, además 
de un palio bordado con hilo de oro y plata. La capilla también contaba con 
un cáliz de plata dorada, con su patena, un incensario con barca (también de 
plata), una bandeja con ampollas y una cruz realizada con técnica de filigrana, 
además de dos casullas: una blanca y otra violeta (Amado 2003: 228). Lo más 
interesante, sin embargo, es que la capilla sigue existiendo hasta hoy. La vi-
vienda estaba ubicada en las inmediaciones de una parcela perteneciente a las 
terciarias del beaterio de las Nazarenas21, que se establecieron en este lugar en 
1740. Pronto se vieron en la necesidad de más espacio y, aprovechando una 
buena ocasión, adquirieron los edificios adyacentes a su parcela. Como estos 
locales precisaban de una capilla mucho más grande, no tardaría en erigirse 
una nueva, provista de un coro monástico, pero el oratorio privado permane-
ció en uno de los patios interiores del beaterio.

Hoy se reduce a una capillita bajo la advocación local del Señor de 
Huanca22, cuyas pinturas y esculturas que la decoran reflejan la Pasión de 
Cristo (Fig. 3). En 1958, Humberto Vidal la describió: «en una de las salas 
bajas, se encuentran, como en un pequeño oratorio, algunas imágenes y lien-
zos. Uno de ellos, que se dice está pintado en la misma pared, representa al 
Señor de la Columna, a quién se le conoce también por Señor de Huanca» 
(1958: 121).

También Scarlett O’Phelan Godoy menciona el oratorio en la vivienda 
de Don Carlos Apolaya (2013: 205). Por fin, la autora del presente texto 

21.  Las terciarias, que vivían en esta comunidad según las reglas de la orden carmelitana.
22.  La iconografía del Señor de Huanca pertenece a un grupo más amplio de representa-

ciones de Jesús que busca sus vestiduras después de la flagelación. La primera vez que encon-
tramos una descripción de la escena de la caída del Cristo, desnudo, junto a la columna de la 
flagelación, mientras busca sus vestiduras, es en una de las visiones de Santa Brígida de Sue-
cia. Este motivo, popularizado por místicos y pintores españoles, llegó a los más remotos rinco-
nes del mundo cristiano entre los siglos XVII y XVIII. El Señor de Huanca, probablemente una 
imagen del siglo XVII, adorada sobre todo en la región de Cusco, gozó de singular fama desde 
la segunda mitad del siglo XVIII. Héctor Schenone, además de la imagen más antigua de la 
Iglesia de Huanca, también menciona representaciones del siglo XVIII en los monasterios cus-
queños: franciscanos recoletos, dominicos, carmelitas, mercedarios, así como en el Convento 
del Carmen de San José en Santiago de Chile (Schenone 1998: 227-230).



66

Ewa Kubiak

consiguió encontrar en ciertos documentos referencias a algunas capillas 
privadas más, ubicadas en domicilios particulares23. Había asimismo una pe-
queña capilla en la casa cusqueña legada como dote de boda por Catalina Bo-
rreda al general Martín José de Hueso. La futura esposa aportó a la propiedad 
conyugal común una casa de pisos con todo el mobiliario, que albergaba un 
oratorio «con un altar dorado y un altar con la Navidad»24.

23.  ARC, Protocolos Notarial, Siglo XVII, Escribano: Lorenzo Messa Andueza, 1662, 
Testamento de Doña Isabel Urpacoca Ñusta, f. 1361v.

24.  «[…] todo el adorno de la Casa de las Bibiendas alta y Vaja oratorio con su rretablo 
dorado y un Caxon de Un nacimiento»; ARC, Protocoles Notariales, Siglo XVIII, Escribano: 
Matias Ximenez Ortega, 1723-1725, Recibo del dote el General Don Martin Joseph de Huiso 
(Aluiso) y Baquedano de Dona Cathalina Borreda (1723), f. 20r. Resulta interesante que, en 
1790, en su relación sobre el Cusco, Pablo José de Oricain, además de mencionar diversas igle-
sias y capillas, destaca también la existencia de «cuatro capillas privadas»; sin embargo, se ig-
nora si estos espacios estaban disponibles, como lugares de culto, para un grupo más amplio de 
ciudadanos (BNE, Orcain 1790, f. 24 r.).

Figura 3. Capilla del Señor de Huanca en el conjunto arquitectónico del ex beaterio 
de las Nazarenas en Cusco, interior del siglo XVII, decoración de los siglos XVIII, 

XIX y XX. (Fotografía de: E. Kubiak, 2018)



67

COLECCIONES DE PINTURA Y ESCULTURA EN LAS CASAS CUSQUEÑAS A LA LUZ…

El funcionamiento de capillas y oratorios ubicados en casas particulares 
del Cusco colonial constituye un tema interesante en sumo grado, debido tanto 
a la gran escala del fenómeno, como a la escasez de estudios consagrados al 
mismo. Paralelamente al desarrollo de las investigaciones sobre la edificación 
habitacional en el período de la colonia, se iban descubriendo más capillas, 
como resultado, en la mayoría de los casos de búsquedas de archivo. En con-
secuencia, la recreación del aspecto que presentaban los oratorios domésticos 
es lamentablemente parcial. Sin embargo, el análisis de los testamentos e in-
ventarios de los bienes confirmaría la pasión de los cusqueños por decorar in-
teriores con objetos artísticos de carácter religioso. Pinturas y esculturas en los 
oratorios y capillas que servían para el culto, pero también formaron parte de 
las colecciones privadas, respondieron a la necesidad de acumulación de obras 
de arte y a la necesidad, sobre todo, de coleccionar.

2.3.3.  Pintura religiosa

Como sería de esperar, las pinturas religiosas predominaban en el equipa-
miento interior de las casas cusqueñas, lo cual se debía principalmente a la 
tradición local y a la accesibilidad de esta clase de representaciones en el mer-
cado del arte de Cusco. Conforme a lo ya dicho, en los documentos de archivo 
solo se mencionan las advocaciones, no se nombra a los autores de las pin-
turas y esculturas; tampoco se dan descripciones en cuanto a la forma de las 
obras, especificando solo a veces el tamaño de los lienzos o figuras. Al ana-
lizar las listas de objetos, es posible reconocer advocaciones locales que go-
zaban de especial popularidad, como eran las del Señor de los Temblores, de 
Santa Rosa de Lima o de la Virgen de Belén.

Sin embargo, en las colecciones de obras religiosas prevalecen represen-
taciones de carácter global, si nos referimos, por supuesto, a los temas de las 
pinturas y no a la forma de ser presentadas. Teniendo en cuenta los objetos ar-
tísticos conservados en las iglesias hasta hoy en día, así como en las coleccio-
nes privadas y en los museos de Cusco, cabría suponer que procedían casi en 
su totalidad de talleres locales (Fig. 4).

Entre las representaciones pictóricas, se hallan sobre todo imágenes de 
la Madre de Dios y de Cristo en diversas advocaciones, que sin parangón 
priman en el tema de las pinturas. Además de la ya mencionada Virgen de 
Belén, también se señalan a Nuestra Señora de la Inmaculada Concepción, 
Virgen de la Soledad, Nuestra Señora de los Dolores y Virgen del Rosario. 



68

Ewa Kubiak

(Fig. 5). De entre las imágenes que representan a Cristo preponderan las cru-
cifixiones, pero también hallamos motivos como el del Señor Justo Juez y 
del Señor de la Columna, el Salvador y el Niño Jesús. Los registros también 
incluyen una representación de la Santísima Trinidad.

Figura 4. Señor de los Temblores, anónimo, siglo XVIII. Capilla del Ex-Beaterio 
de Santa Rosa, Cusco. (Fotografía de: E. Kubiak, 2018)



69

COLECCIONES DE PINTURA Y ESCULTURA EN LAS CASAS CUSQUEÑAS A LA LUZ…

Asimismo, gozaban de especial devoción los santos jesuitas, como San 
Francisco Javier y San Ignacio de Loyola, franciscanos, como San Francisco 
y San Antonio de Padua, y dominicos, como Santo Domingo y Santo Tomás 

Figura 5. Virgen del Rosario, anónimo, siglo XVIII. Capilla del Ex-Beaterio del 
Carmen, Cusco. (Fotografía de: E. Kubiak, 2018)



70

Ewa Kubiak

de Aquino, e igualmente las imágenes de algunos apóstoles, San Juan, San Pe-
dro y San Andrés. Suelen mencionarse en las listas otras representaciones, por 
ejemplo, de San José, San Jerónimo o San Juan de Dios. En los inventarios, tam-
bién se leen los nombres de San Cristóbal, San Nicolás de Bari o San Onofre. 
Las imágenes de ángeles, en particular las del Ángel de la Guarda y de San Mi-
guel, igualmente disfrutaban de popularidad. Aparte de ello, en uno de los in-
ventarios figuraban también cuadros de los «Doctores de la Iglesia»; en unos 
cuantos más, imágenes de los «Evangelistas». Resulta más fácil de reproducir la 
lista de representantes del sexo femenino, ya que era mucho más modesta. Ade-
más de la ya mencionada Santa Rosa de Lima, las imágenes también reprodu-
cían a Santa Teresa, Santa Isabel, Santa María Magdalena y Santa Ana.

No faltaban tampoco en los registros los temas alegóricos, como el «Co-
razón de Jesús y María», y escenas religiosas extraídas del Antiguo y Nuevo 
Testamento, como las escenas de la vida de Adán, la Adoración de los Reyes, 
la Huida de Egipto, la Visitación de Santa Isabel, e incluso el «Apocalipsis».

La lista de representaciones escultóricas, denominadas en los inventa-
rios «bultos» o «de bulto», era mucho más escasa. Por lo general, se trataba 
de nuevo de representaciones de María y Cristo, así como de los santos de 
una mayor devoción, tales como San Antonio de Padua, San Antonio Abad, 
San Juan de Dios o San José. Según O’Phelan Godoy, las advocaciones de las 
representaciones religiosas que aparecen en las casas de la nobleza inca fue-
ron principalmente estas que tenían una importancia local. En Cusco, como 
las más populares, se reconoce tres imágenes: el Señor de los Temblores, la 
Purísima Concepción y Nuestra Señor de Belén, pero también destaca otras 
advocaciones como: Nuestra Señora del Rosario (especialmente la variante 
local de la Virgen de Pomata), La Dolorosa, Santo Cristo Crucificado, Nuestra 
Señora de Candelaria, Nuestra Señora de la Concepción, Virgen del Pópulo, 
Santísima Trinidad y Niño Jesús (O’Phelan Godoy 2013: 163-208). Según 
mi opinión, las advocaciones locales gozaban de mucha popularidad tanto 
en las casas de criollos como en las viviendas de la nobleza inca. Por ejem-
plo, las imágenes del Señor de los Temblores aparecieron comúnmente en el 
mismo Cusco, la región, hasta los terrenos más lejanos como misiones entre 
los indios Mojos en la Audiencia de Charcas (hoy día Bolivia)25. Hasta 1650, 

25.  En dos iglesias de las misiones de la región de Mojos, se menciona la representación 
del Señor de los Temblores. En la reducción de los Reyes había «un Christo Grande nuevo que 
es copia del Señor de los Temblores del Cusco y dos que el uno está colocado en un colate-
ral y otro en un cajón que existe en la sacristía», ABNB (Archivo y Biblioteca Nacionales de 



71

COLECCIONES DE PINTURA Y ESCULTURA EN LAS CASAS CUSQUEÑAS A LA LUZ…

la figura de Jesucristo fue conocida por la común representación del Cristo 
Crucificado de la catedral cusqueña y no era muy popular. Su éxito empezó 
con el terremoto devastador de 1650. Según la tradición, cuando la figura del 
Cristo salió de la catedral, el terremoto cesó. Desde este momento la efigie es 
conocida como el Señor de los Temblores (O’Phelan Godoy 2013: 168).

En cuanto a las representaciones pictóricas, se advierte un predominio de 
los «lienzos», es decir, de pintura de caballete, muy probablemente de pintura 
al óleo. Igualmente, encontramos la denominación de «láminas», que podría 
hacer referencia tanto a los grabados, como a los relieves escultóricos. Aunque 
pocas veces encontramos una descripción demasiado pormenorizada de las es-
culturas, estos objetos artísticos se ejecutaban en madera, maguey o de pasta26. 
El tamaño de los cuadros se determinaba en «varas», oscilando su altura entre 
«una vara» (el tamaño más común) y «una vara y cuarto»; las imágenes más 
grandes alcanzaban las «dos varas y media». Las esculturas solían presentar un 
tamaño menor, lo cual, por supuesto, se relacionaba con la técnica artística para 
su ejecución. La mayor de ellas llegaba a medir tan solo «una vara».

2.3.4.  En el margen de las colecciones: pintura profana

Las pinturas religiosas constituyen la mayoría de las representaciones que de-
coraron las casas cusqueñas durante la época colonial, pero aparecen también 
otros temas y motivos. Como nos informa Gutiérrez, Francisco de Suazo y 
Carabajal se comprometió con el maestro pintor Carlos Sánchez de Medina a 
preparar los cuadros con los temas mitológicos (Destrucción de Troya, el Tem-
plo de Diana, el Convite de los Dioses, etc.) (Gutiérrez 1981: 52). Menciona 
también que Antonio de Ochoa Iturmendo declara como sus bienes seis «tapi-
ces de colgar de la Historia de Hércules»27. Viñuales (2004: 38) destaca como 

Bolivia), M. y Ch. (Mojos y Chiquitos), GRM, vol. 1, I, f. 4 r. También en el templo de la misión 
de San Ignacio se menciona una «efigie del Señor de los Temblores», ABNB, M. y Ch., vol. 1, I, 
f. 60v. y como parte del tesoro «Tres clavos grandes de plata para el Santo Christo de los Tem-
blores sacado por el original que se venera en la Santa Catedral del Cuzco, acuia Ciudad embio 
el Señor emperador Don Carlos Quinto», ABNB, M. y Ch., vol. 1, I, f. 58r.

26.  Encontramos este término en los inventarios de las iglesias cusqueñas de los siglos XVIII 
y XIX. Con toda probabilidad, este material fue utilizado de modo analógico para realizar las 
esculturas que adornaban los interiores de las casas de Cusco.

27.  ARC, Sección Notarial, Lorenzo Messa Andueza, 1679, cit. según el libro de Ramón 
Gutiérrez (1981: 52).



72

Ewa Kubiak

otros temas representados en la pintura los asuntos geográficos como mapas 
y paisajes. Para esta investigación, más importantes son los retratos como 
representaciones de carácter profano que llevan un conjunto de simbología, 
manifestaron la identidad y tradición antigua. Muy interesantes son tanto los 
retratos oficiales de los Reyes, y más las representaciones de los miembros 
o antepasados de la familia. La tradición de representar a las personas en la 
forma pictórica llegó al Perú de Europa (Dean 2005: 81), pero los indígenas, 
aunque ubicaron las imágenes en la convención del imaginario europeo, usa-
ron los retratos para representar los símbolos de la cultura incaica a través de 
la forma de vestido y elementos que podemos identificar como manifestación 
del poder. Carolyn Dean menciona las casas de la nobleza inca donde se en-
contraron los retratos de los antepasados (Dean 2005: 87, 93), gracias a las 
consultas de los documentos originales se pueden describir más detalles de 
presencia de este tipo de imágenes. Un ejemplo más temprano encontramos 
en la casa de Doña Isabel Urpacoca Ñusta, donde en el año 1662 fueron men-
cionados «ocho Yngas de la estatura de tamaño de un gombre» y la dueña de 
casa destaca también que entre las imágenes se localiza «el retrato de mi pa-
dre en marcos»28 (Fig. 6).

La vivienda de Martina Chiguan Topa. según su testamento, fue decorada 
con «dose retratos de los Ingas dela familia de Chiguantupa que estuvieron en 
el corredor, y dos de ellos con chorchola de vara en la pieza donde estaba la di-
funta todos los que cargo subitandos, y de propia autoridad Doña Maria Chi-
guantupa que dice ser sobrina dela finada […]»29. También, en el inventario 
preparado después de la muerte de Doña Antonia Loyola Cusi Tito Atau Yu-
panqui se menciona en su casa «un lienzo del Retrato del Inga de Alferes 
real de dos baras con su Churchola dorada nuevo en seis pesos […] Itt otro 
del mismo Retrato dela Nusta de dos baras asi mismo con su Chorchola do-
rada nuevo en seis pesos»30, y en el inventario de los bienes de Josefa Ville-
gas Cusipaucar Loyola Ñusta encontramos entre las pinturas «casamiento 
de doña Beatriz» (Garrett 2002: 214), probablemente una copia del famoso 

28.  ARC, Protocolos Notarial, Siglo XVII, Escribano: Lorenzo Messa Andueza, 1662, 
Testamento de Doña Isabel Urpacoca Ñusta, f. 1362r.

29.  ARC, Protocolos Notariales, Siglo XIX, Escribano: Mariano Melendez Paez, 1812-
1813, Inventario extrajudicial de los bienes que quedarin por fin y muestre de D.[oñ]a Martina 
Chihuantupa y de la Paz (1813), f. 529v.

30.  ARC, Protocolos Notariales, Siglo XVIII, Escribano: Juan de Dios Quintanilla, 1755-
1762, Testamento de Doña Antonia Loyola Cusitito Atauyupangui (1759), f. 262r.



73

COLECCIONES DE PINTURA Y ESCULTURA EN LAS CASAS CUSQUEÑAS A LA LUZ…

Figura 6. Retrato de Alonso Chiguantopa, Pintor desconocido, siglo XVIII. 
Museo Inca, Cusco. (Fotografía de: Raúl Montero Quispe, 2019)



74

Ewa Kubiak

cuadro que está conservado en el templo de los jesuitas en Cusco. Lamenta-
blemente, los documentos no nos dan los detalles de la pintura de los retra-
tos, pero podemos imaginar los retratos gracias a los lienzos conservados en 
las colecciones nacionales y privadas en Cusco, Lima o Hannover e iglesias 
cusqueñas (Fig. 7).

Figura 7. Matrimonio de la Ñusta Beatriz con Martin de Loyola y Juan de Borja con 
Lorenza de Loyola, anónimo, siglo XVIII. Iglesia de los jesuitas, Cusco.  

(Fotografía de: E. Kubiak, 2020)



75

COLECCIONES DE PINTURA Y ESCULTURA EN LAS CASAS CUSQUEÑAS A LA LUZ…

Cuadro 1. Tablas con la lista de los títulos y advocaciones de las obras 
(8 documentos elegidos)

Localización 
del  

documento
Año Documento Advocaciones Mencionado:

ARC, Sec.Not. 
siglo XVII, 
Esc. Lorenzo 
Mesa Andueza, 
1662, ff.1354 
r.-1370 r.

1662 Testamento 
de Doña 
Isabel 
Urpacoca 
Ñusta

Lienzos (31): Nuestra Señora de 
Guadalupe, Nuestra Señora de 
Belén, Madre de Dios, Nuestra 
Señora del Rosario, Apóstol 
Santo Tomas, Nuestra Señora de 
la Concepción, Nuestro Señor, 
«un quadro del apocalipsis», 
«Ocho Yngas», «unas catorce 
tarjas de los apóstoles»,  
San Francisco de Paula.

Láminas (5): Nuestra Señora, 
San Martín, «otra lamina», 
«dos de los de cristal».

Bultos (5): Crucifijo, San Juan 
Bautista niño, Niño Jesús, 
«más dos niños enanitos».

Dean 2005: 
87 [retratos 
Incas]

ARC, 
Corregimiento, 
leg. 69 [sin 
folios]

1733 Inventario 
de bienes 
de Diego 
Antonio de 
Oquendo

Lienzos (34): Señor de los 
Temblores, San Miguel, 
San Jerónimo, San Pedro de 
Alcántara, Nuestra Señora de 
la Concepción [dos cudros], 
San Roque, Santa Rosa de 
Santa María, San Francisco 
de Paula, Santa Dorotea, 
Santísima Trinidad, San Pedro 
Nolasco, Beato Antonio de San 
Pedro, Señor Crucificado [dos 
cuadros], San Onofre, Arcángel 
de San Miguel, San Pablo, 
San Juan, San Juan de 
Sahagún, Nuestra Señora 
[dos cuadros sin precisar], 
Nuestra Señora de Atocha, 
Nuestra Señora de la Soledad



76

Ewa Kubiak

Localización 
del  

documento
Año Documento Advocaciones Mencionado:

[dos cuadros], Santa María 
Magdalena, Santa Catalina, 
San Joseph, Santo Domingo, 
San Francisco, San Gabriel, 
San Rafael, «dos países de dos 
tercias de largo en lienzo».

Láminas (1): San Salvador y su 
Madre.

Bultos (1): «Señor Crucificado 
de pasta en su cruz de maguei».

ARC, Sec. 
Not., siglo 
XVIII, Esc. 
Juan de Dios 
Quintanilla, 
1755-1762, ff. 
260 r.-267 v.

1759 Testamento 
de Doña An-
tonia Loyola 
Cusitito 
Atauyupan-
gui

Lienzos (32): Crucifijo, 
San Antonio de Padua, Nuestra 
Señora de la Purificación 
[dos cuadros], Adoración 
de los Reyes [dos cuadros], 
Santo Cristo [cuatro cuadros], 
Nuestra Señora de la Interiora, 
Santísima Trinidad, Custodia, 
Apóstol Santo Tomas, Huida 
de Egipto, Nuestra Señora de 
Belén, Arcángel Miguel, San 
Nicolas de Tolentino, Nuestra 
Señora de la Soledad, Ángel 
de la Guardia [dos cuadros], 
Visitación de Santa Isabel, 
Nuestra Señora de Guadalupe, 
Santa Rosa, San Francisco,
Nuestra Señora de la 
Concepción, San Cristóbal, 
Santa Teresa, Santa Ana,  
San Juan de Dios, «Retrato del 
Inga de Alferes Real», «Retrato 
dela Ñusta».

Bultos (1): Nuestra Señora de 
la Concepción.

Dean 2005: 
93 [retratos 
Incas]



77

COLECCIONES DE PINTURA Y ESCULTURA EN LAS CASAS CUSQUEÑAS A LA LUZ…

Localización 
del  

documento
Año Documento Advocaciones Mencionado:

ARC, SN, 
siglo XIX, Esc. 
Pedro Joaquín 
de Gamarra, 
1804-1805, ff. 
f. 635 r.-648 v.

1804 Inventario 
de los 
bienes de 
María Josefa 
Ponce de 
León

Lienzos (81): Nuestra Señero 
[sin detalle tres cuadros],  
San José [dos cuadros],  
San Antonio Abad, Santísima 
Trinidad [tres cuadros], 
Nuestra Señora de Belén, 
Descendimiento del Señor, 
Presentación del Señor ante 
Caifás, Señor y San Pedro, 
Encarnación, Señor de la 
Columna [dos cuadros], 
Jesús Nazareno, «Señor 
Sacramentado» [dos cuadros], 
«siete liensits de varias 
advocaciones», Santo Cristo, 
San Francisco, Nuestra Señora 
del Rosario [tres cuadros], 
Señor de la Resurrección, 
Nuestra Señora de la Purísima 
Concepción [tres cuadros], 
San Sebastián, «Doce linesos 
de Vida de Adán», «Retrato 
de Doña Ysabel Marquesa de 
Selada de la Fuente», retrato de 
«Visitador Don Francisco de 
las Ynfantas», Santa Leocadia, 
«veinte lienzos viejos e 
inútiles», «Exehomo», Nuestra 
Señora delante de la Cruz, San 
Pedro de Alcántara, Justo Juez, 
Nuestra Señora de Asumción 
[dos cuadros], Sentencia de 
Jesús Cristo, San Cristóbal, 
Virgen «Imperiora», Nuestra 
Señora del Carmen [dos 
cuadros], San Blas.

Viñuales 
2004: 38.



78

Ewa Kubiak

Localización 
del  

documento
Año Documento Advocaciones Mencionado:

Láminas (98): «Una Laminita 
Vieja de piedra de Guamanga 
con el Niño Jesús», diez láminas 
de Vida de Nuestra Señora, 
Nuestra Señora [dos láminas sin 
detalle], San José, seis láminas 
de varias advocaciones, Nuestra 
Señora de Belén [dos laminas], 
Nuestra Señora de los Dolores 
[dos laminas], dos láminas [sin 
detalle], San Jerónimo,  
San Pablo, Justo Juez, «Transito 
del Señor San José», «quarenta 
y una estampas medianas»,  
San Juan Bautista, «ocho 
laminitas de varias 
advocaciones», San Ignacio, 
San Francisco Javier, dos 
laminas «de piedra de 
Guamanga de Nuestra Señora 
de Belén, otra de San Francisco 
Javier», «nueve Laminitas 
de países», «cinco laminitas 
pequeñas […] de varias 
advocaciones».

Bultos (35): Jesús, Virgen 
María, San José, un cajón del 
Nacimiento, «ocho Bultos de 
Ángeles», Santo Cristo, «quatro 
bultitos pequeños», Nuestra 
Señora de Concepción El 
Milagro, San Antonio de Padua, 
«tres Bultos de Querubines», 
dos bultos de San Miguel.
[dos esculturas], San Antonio 
Abad [dos eculturas], San Juan 
de Dios, Nuestra Señora de 
los Dolores, «Un Niño Jesús 
en Bulto sentado en silla», 
«tres Cruces de madera con su 
Cristo», San Pedro,



79

COLECCIONES DE PINTURA Y ESCULTURA EN LAS CASAS CUSQUEÑAS A LA LUZ…

Localización 
del  

documento
Año Documento Advocaciones Mencionado:

ARC, SN, 
siglo XIX, Esc. 
Pedro Joaquín 
de Gamarra, 
1804-1805, fs. 
527r.- 532 r.

1805 Testamento 
de Don Juan 
Manuel de 
Ibero

Lienzos (2): Nuestra Señora del 
Rosario, Señor de la Columna.
Láminas (26): «cinco 
Estampas o Mapas grandes 
que comprehenden las partes 
del Mundo», «ocho láminas de 
países», «dose Laminas chicas 
de Países», «Rostro del Señor 
en el Pano de Santa Verónica».

ARC, SN, 
siglo XIX, Esc. 
Pedro Joaquín 
de Gamarra, 
1804-1805, fs. 
594 r. - 596 r.

1804 Testamento 
de D.[oñ]
a Martina 
Quispe Puro 
Yupanqui

Lienzos (15): «dos Cristo», 
Señor Crucificado [dos cuadros], 
Santísima Trinidad [dos 
cuadros], Nuestra Señora de 
la Concepción [dos cuadros] 
Nuestra Señora de los Dolores, 
San Cristóbal, Nuestra Señora de 
los Remedios, Nuestra Señora 
de Belén, Descendimiento de 
la Cruz, Nuestra Señora del 
Rosario, Sentencia del Señor.

Láminas (4): Nuestra Señora 
del Carmen, Nuestra Señora de 
la Merced, Encarnación, Justo 
Juez.

ARC, SN, 
siglo XIX, 
Esc. Mariano 
Melendez 
Paez, 1812-
1813, fs. 111v.-
115 v.

1812 Inventario 
de bienes 
del D[o]
n Maria 
Acuña

Lienzos (14): Nuestra Señora 
de las Mercedes, San Fernando 
Rey de España, Cuatro 
Doctores de la Iglesia,  
San Antonio Abad [dos cuadros], 
Señor de los Temblores, Virgen 
[sin detalle], Nuestra Señora de 
la Purísima Concepción,  
San Francisco Xavier, San José.

Láminas (9): Señor Justo Juez, 
Nuestra Señora de los Dolores 
[dos imágenes], Señor



80

Ewa Kubiak

Localización 
del  

documento
Año Documento Advocaciones Mencionado:

a la Columna, Santa María 
Magdalena, San Pedro,  
San Salvador, Virgen [sin 
detalle], Virgen «titulada 
Interiora».

Bultos (8): Santo Cristo,  
San José, Nuestra Señora de 
los Dolores, San Antonio de 
Padua, San Juan de Dios, «tres 
Christos de espejos».

ARC, SN, 
siglo XIX, 
Esc. Mariano 
Melendez 
Paez, 1812-
1813, fs. 529r.-
531r.

1813 Inventa-
rio de los 
bienes de 
D[oñ]a Mar-
tina Chi-
guantopa

Lienzos (33): Señor de la 
Columna, San Cristóbal, 
Asunta, Nuestra Señora de los 
Dolores, Nuestra Señora de la 
Merced, Nuestra Señora de la 
Candelaria, Nuestra Señora de 
Belén, Nuestra Señora de la 
Purísima Concepción,  
San Nicolas de Bari, Santo 
Cristo, Nuestra Señora del 
Carmen, Nuestra Señora de los 
Dolores, Justo Juez, Corazón 
de Jesús y María, San José, 
San Onofre, San Juan Bautista, 
San Martín, Santa Trinidad, 
[tres lienzos sin advocaciones], 
«dose retratos de Ingas dela 
familia Chiguantopa».

Láminas (4): San Vicente 
Ferrer, Santa Rosa,  
San Nicolás, San Cayetano.

Bultos (6): San Antonio de 
Padua, San Miguel, San Juan 
de Dios, Niño Jesús,  
Santo Cristo, San Isidro.

Dean 2005: 
87 [retratos 
Incas]



81

COLECCIONES DE PINTURA Y ESCULTURA EN LAS CASAS CUSQUEÑAS A LA LUZ…

Conclusiones

Finalmente, valdría la pena considerar cuáles eran los auténticos motivos del 
coleccionismo de obras de arte y del esmerado cuidado por el equipamiento 
interior de las casas particulares. A mi juicio, en primer lugar, habría que seña-
lar la influencia del carácter «artístico» del propio Cusco, que a partir de la se-
gunda mitad del siglo XVII se convirtió en el centro artístico más importante 
de los Andes del sur. La pintura cusqueña gozó de suma popularidad, no limi-
tándose la producción de sus pinturas al «mercado» local, sino que también se 
destinaba a la «exportación». Asimismo, se encargaban y enviaban obras pro-
ducidas en Cusco a otros centros. De la popularidad de los lienzos cusqueños 
durante el período virreinal se testimonia su presencia, hasta el día de hoy, en 
iglesias y monasterios en localizaciones tan remotas, como los actuales Chile 
y Argentina. Documentos de la época también corroboran el amplio alcance 
de la pintura cusqueña, según contratos relativos a pedidos para Arequipa o 
Santiago de Chile y a inventarios de iglesias; como en las Misiones de Mojos 
y Chiquitos en la actual Bolivia. Por ejemplo, se menciona explícitamente la 
pintura cusqueña y las imágenes devocionales típicas del Cusco.

Ramón Gutiérrez subraya que el equipamiento de los interiores de las ca-
sas de Cusco sería un elemento sumamente importante en la medida en que 
hablaba del nivel socioeconómico de los propietarios; cuestión relevante, si te-
nemos en cuenta que la arquitectura de los edificios, su disposición espacial y 
los materiales de construcción no gozaban de mucha diversificación. Así pues, 
como señala Gutiérrez, «la acumulación cuantitativa y el refinamiento cualita-
tivo apuntalaban la diferenciación social y el prestigio de las residencias», re-
mitiéndose para confirmarlo a la opinión de Ignacio de Castro, en 1788, quien 
declaraba la similitud de todas las casas cusqueñas, con independencia del ori-
gen social de sus dueños31. De forma parecida, Teodoro Falcón caracteriza las 
colecciones sevillanas del final del siglo XVIII, aunque indica: «los testamen-
tos ponen asimismo de manifiesto que en el terreno artístico los coleccionistas 
atesoraban fundamentalmente cuadros, esculturas y grabados, además de li-
bros. No existe, sin embargo, proporcionalidad directa entre el volumen de ca-
pital y el volumen de objetos artísticos» (Falcón 2011: 44).

31.  «Por lo regular los edificios son ermosos. No solamente las casas principales sino aun 
las que habitan por sujetos de menor clase tienen corredores altos y baxos, y arqueria de piedra 
o balaustrada de madera» (De Castro 1978 [1788]: 59).



82

Ewa Kubiak

El tipo de equipamiento de las casas cusqueñas no se diferencia mu-
cho entre los dueños de la nobleza criolla y la nobleza inca. Aunque Scarlett 
O’Phelan Godoy destaca entre las representaciones religiosas estas que según 
su opinión son más populares entre la sociedad indígena, parece que la can-
tidad de los documentos fue escasa para formar las conclusiones generales. 
Lo que caracteriza el equipamiento de las casas de nobleza inca son los re-
tratos, donde a través del vestido se manifiesta la tradición antigua y posición 
actual en la sociedad cusqueña. Importante era la forma de vestirse, mues-
tran también las listas de los objetos personales que podemos encontrar en los 
testamentos e inventarios de los bienes. Especialmente, en los documentos re-
lacionados con los bienes de las mujeres donde podemos encontrar diferentes 
elementos que llevan huellas de la cultura incaica: «tupus» (un broche-alfiler 
que permite juntas dos partes de «licllas») o las mismas prendas femeninas: 
«licllas» (una manta tejida) y a veces el traje completo tradicional, como en el 
caso del testamento de Doña Nicolasa Siancas y Quispe, donde encontramos 
la descripción de «un vestido entero del inga con su mascapaycha, y la capa 
esta guarnecida con franjas de plata mas un llayto guarnecido con corales y 
guentas azules y su sol de plata»32.

32.  ARC, Protocolos Notariales, Siglo XVIII, Escribano: Thomas Villavicencio, 1778-
1779, Testamento de Doña Nicolasa Siancas, f. 437r.; Agradezco a Donato Amado Gonzales 
por las referencias a este documento.



83

COLECCIONES DE PINTURA Y ESCULTURA EN LAS CASAS CUSQUEÑAS A LA LUZ…

Bibliografía

Fuentes primarias manuscritas

Archivo y Biblioteca Nacionales de Bolivia (Bolivia, Sucre)

ABNB, M. y Ch., GRM, vol. 1, I. -, Fondo Mojos y Chiquitos, Colección Gabriel 
René-Moreno. 1, I, Inventarios de los bienes, así de Iglesia como Temporali-
dad, sucuestrados en los pueblos de Loreto, Trinidad, San Javier, San Pedro, 
Santa Ana, Exaltación, Magdalena, San Ignacio y Reyes desde del 4 de Octu-
bre hasta el 16 de Diciembre de 1767 y son extendidos por los comisarios que 
para el efecto destacó el jefe de extrañamiento de Mojos Don Antonio Aymerich 
y formalizados por este en Loreto.

Archivo Regional del Cusco (Perú, Cusco)

ARC, Corregimiento, Legajo 69, Inventario de bienes de Diego Antonio de Oquendo 
(1733), sin folios.

ARC, Protocolos Notarial, Siglo XVII, Escribano: Lorenzo Messa Andueza, 1662, 
Testamento de Doña Isabel Urpacoca Ñusta, fs.1354 r.-1370 r.

ARC, Protocolos Notariales, Siglo XVII, Escribano: Lorenzo Mesa y Andueza, 1673, 
Inventario de los bienes del Obispo Mollinedo, fs. 1501-1508.

ARC, Protocolos Notariales, Siglo XVIII, Escribano: Gregorio Basquez Serrano, 
1704, Testamento de Don Cristobal de Bustamante, fs. 166 v.-167r.

ARC, Protocoles Notariales, Siglo XVIII, Escribano: Matias Ximenez Ortega, 1723-
1725, Recibo del dote el General Don Martin Joseph de Huiso (Aluiso) y Ba-
quedano de Dona Cathalina Borreda (1723), fs. 16 v.-25 v.

ARC, Protocolos Notariales, Siglo XVIII, Escribano: Juan de Dios Quintanilla, 1741-
1749, Testamen.to de D.a Catalina de Valenzuela (1744), fs. 1r.-4v.

ARC, Protocolos Notariales, Siglo XVIII, Escribano: Juan de Dios Quintani-
lla, 1755-1762, Testamento de Doña Antonia Loyola Cusitito Atauyupangui 
(1759), fs. 260r.-267v.

ARC, Protocolos Notariales, Siglo XVIII, Escribano: Pedro José Gamarra, 1760, Tes-
tamento de Juana de Oquendo (1760), fs. 360r.-380v.ARC, Protocolos Notaria-
les, Siglo XVIII, Escribano: Thomas Villavicencio, 1778-1779, Testamento de 
Doña Nicolasa Siancas, fs. 437r.-439 r.

ARC, Protocolos Notariales, Siglo XIX, Escribano: Pedro Joaquín de Gamarra, 1804-
1805, Inventario de los bienes de María Josefa Ponce de León, fs. 635 r.- 648 v.



84

Ewa Kubiak

ARC, Protocolos Notariales, Siglo XIX, Escribano: Pedro Joaquín de Gamarra, 1804-
1805, Testamento de Don Juan Manuel de Ibero, fs. 527r.-532 r.

ARC, Protocolos Notariales, Siglo XIX, Escribano: Pedro Joaquín de Gamarra, 1804-
1805, Testamento de D.[oñ]a Martina Quispe Puro Yupanqui, fs. 594 r.-596 r.

ARC, Protocolos Notariales, Siglo XIX, Escribano: Mariano Melendez Paez, 1812-
1813, Inventario de bienes del D[o]n Maria Acuña (1812), fs. 111v.-115 v.

ARC, Protocolos Notariales, Siglo XIX, Escribano: Mariano Melendez Paez, 1812-
1813, Inventario extrajudicial de los bienes que quedarin por fin y muestre de 
D.[oñ]a Martina Chihuantupa y de la Paz (1813), fs. 529r.-531r.

Archivo General de la Nación (Perú, Lima)

AGNP, Lima, Protocolos Notariales del siglo XVII, escribano Pedro Pérez Landero, 
núm. 1457. Imbentt[ari]o de los V.[iene]s del s.[eño]r ob[ispo] del Cusco 
D[oct]r D[on] Manuel de Mollinedo y Angulo (14 de marzo de 1673), fs. 396v.- 
398v.

Biblioteca Nacional de España (España, Madrid)

Oricain, Pablo José (1790): Compendio breve de discursos varios sobre diferentes mate-
rias y noticias geográficas del obispado del Cuzco, que claman remedios espiritua-
les. Formado por Pablo Joseph Oricain, geógrafo ordinario de esta intendencia y 
portaguión por S.M. del Regimiento de Dragones del partido de Tinta. Escrito en 
la Villa de Andaguaylillas del Partido de Quispicanche, año de 1790.

Fuentes primarias impresas

De Castro, Ignacio (1978 [1788]): Relación del Cuzco. Edición de Carlos Daniel Val-
cárcel Esparza. Lima: Universidad Nacional Mayor de San Marcos

Cornejo Bouroncle, Jorge (1960): Derroteros de arte cuzqueño. Datos para una his-
toria del arte en el Perú. Cusco: Editorial Garcilaso.

Fuentes secundarias

Amado Gonzales, Donato (2003): «De la casa señorial al Beaterio Nazarenas», Re-
vista Andina, 36, 213-236.



85

COLECCIONES DE PINTURA Y ESCULTURA EN LAS CASAS CUSQUEÑAS A LA LUZ…

Crespo Rodríguez, María Dolores (2003): Arquitectura domestica de la Ciudad de 
los Reyes (1535-1750). Sevilla: Consejo Superior de Investigaciones Científi-
cas / Escuela de Estudios Hispano-Americanos / Universidad de Sevilla /Dipu-
tación de Sevilla.

Dean, Carolyn (2005): «Inka Nobles: Portrait and Paradox in Colonial Peru», en 
Donna Pierce (ed.), Exploring New World Imagery. Denver: Denver Art Mu-
seum, 79-103.

Falcón Márquez, Teodor (2011): «El coleccionismo en Sevilla en el siglo XVIII», 
en M.ª Dolores Antigüedad del Castillo-Olivares (ed.) y Amaya Alzaga Ruiz 
(coord.), Colecciones, expolio, museos y mercad artístico en España en los si-
glos XVIII y XIX. Madrid: Editorial Universitaria Ramón Areces, 41-64.

Garret, David (2002): «La iglesia y el poder social de la nobleza indígena cuzqueña, 
siglo XVIII», en Jean Jacques Decoster (ed.), Incas e indios cristianos. Elites 
indígenas e identidades cristianas en los Andes coloniales. Cuzco / Lima: CBC 
/ IFEA, 211-223.

Gutiérrez Ramón (1981): La casa cusqueña. Corrientes: Departamento de Historia de 
la Arquitectura, Universidad Nacional del Nordeste.

Hampe Martínez, Teodoro (1996): Bibliotecas privadas en el mundo colonial: la di-
fusión de libros e ideas en el virreinato del Perú (siglos XVI - XVII). Fráncfort 
del Meno / Madrid: Iberoamericana Vervuert.

Laube, Stefan (2011): Von Der Reliquie Zum Ding: Heiliger Ort - Wunderkammer - 
Museum. Berlín: Akademie Verlag.

López Navio, José (1961): «Velázquez tasa los cuadros de su protector D. Juan de 
Fonseca», Archivo Español de Arte, 34, 53-84.

De Mesa, José y Teresa Gisbert (1982): Historia de la pintura cuzqueña, volúmenes 
I-II. Lima: Editorial Wiese.

Pomian, Krzysztof (2003): Des saintes reliquies à l´art moderne. Venise-Chicago 
XIIIe-XXe siècle. París: Édtions Gallimard.

San Cristóbal, Antonio (2001): La casa virreinal cusqueña. Lima: Fondo editorial 
FAUA.

Schenone, Héctor (1998): Iconografía del arte colonial. Jesucristo. Buenos Aires: 
Fundación Tarea.

Stanfield-Mazzi, Maya (2009): «The Possessor’s Agency: Private Art Collecting in 
the Colonial Andes», Colonial Latin American Review, 18, 3, 339-364.

Tiffany, Tanya J. (2021): «Los bodegones de Velázquez y la cultura material», en Ve-
lázquez. El arte nuevo. Madrid: Fundación Amigos del Museo del Prado, 37-65.

O’Phalen Godoy, Scarlett (2013): Mestizos Reales en el Virreinato del Perú: in-
dios nobles, caciques y capitanes de mita. Lima: Fondo Editorial del Con-
greso del Perú.



86

Ewa Kubiak

Viñuales, Graciela María (2004): El Espacio Urbano en el Cusco Colonial: uso y or-
ganización de las estructuras simbólicas. Lima: Centro de Documentación de 
Arquitectura Latinoamericana.

Vidal, Humberto (1958): Visión del Cusco. Monografía sintética. Cuzco: Garcilaso.
Wittekind, Susanne (2020): «Treasures on Display. On the Forms of Exhibition of 

Medieval Treasures», en Gabriella Cirucci y Walter Cupperi (eds.), Beyond 
«Art Collections». Owning and Accumulating Objects from Greek Antiquity to 
the Early Modern Period. Berlín / Boston: De Gruyter, 163-182.



87

Capítulo 3
MECENAS ENTRE ASTURIAS Y  

EL ARZOBISPADO DE LA PLATA:  
ESTRATEGIAS Y COMITENCIAS  

DE JUAN QUEIPO DE LLANO Y VALDÉS

Agustina Rodríguez Romero 
Universidad de Buenos Aires - CONICET, Argentina

En la ciudad de la Plata en diez y seis días del mes de Julio de mil setecien-
tos y ocho años como a la ora de las diez de la noche poco mas a menos (…) [se] 
dio noticia de averle dado al Sr Dor Don Juan Queipo de Llano y Valdes del con-
sejo de su Magestad, Arzobispo de este Arzobispado un accidente repentino1.

Con estas palabras, se narra el incidente que, semanas más tarde, determinó la 
muerte de Juan Queipo de Llano, obispo de La Paz por doce años y arzobispo 
de La Plata por catorce años. Importante actor religioso, político y cultural del 
territorio surandino a fines del siglo XVII y principios del XVIII, su figura aún 
no ha sido abordada en profundidad, en particular en el papel desempeñado 
como promotor y comitente artístico entre Asturias, Lima, La Paz y La Plata, 
y en relación con otras figuras contemporáneas de importancia, como Manuel 
de Mollinedo y Angulo, obispo de Cuzco.

Juan Queipo de Llano y Valdés nació en Santianes de Tuña, Asturias, en 
1642, en el seno de una familia de abolengo. Fue hijo de Juan Queipo de Llano 
y Flórez de Sierra, regidor del concejo de Tineo, y de María Coque y Queipo 
de Llano, de la casa de Coque de Miravalles, Cangas del Narcea. La ascen-
dencia de Queipo de Llano consiguió establecerse como una familia hidalga y 

1.  Archivo General de Indias, ES.41091.AGI/22//ESCRIBANIA, 851a, fol. 149r.

https://orcid.org/0000-0003-0060-0770


88

Agustina Rodríguez Romero 

consolidar una posición hegemónica a lo largo del curso del río Narcea (Díaz 
Álvarez, 2016).

Al igual que muchas familias de la zona, los Queipo de Llano se valieron 
del matrimonio –en muchos casos endogámico– como estrategia de consoli-
dación económica y territorial y establecieron nexos con otras familias de im-
portancia de la zona, como los Quirós, los Flórez Valdés y los Sierra Osorio, 
estos últimos con destacada presencia en Nueva España (De Carvallo, 1695). 
Asimismo, se valieron de estrategias vinculadas al ejercicio del oficio público 
y a la implicación en la Iglesia local, a partir del trueque de capellanías y la 
fundación de patronatos laicos. Como señala Lorena Álvarez Delgado:

… la importancia del patronato laico fue determinante para la configuración del 
poder local en el contexto señalado en el siglo XVI. Ya entre los siglos XIII y XV 
se había caracterizado por las ventajas que conllevaba para los laicos que los dis-
frutasen, por su valor simbólico-honorífico, por las aportaciones económicas que 
conllevaba, por acrecentar y garantizar el clientelismo y también por facilitar el 
control sobre el clero, con lo que esto conllevaba. (Álvarez 2016: 126)2.

Los miembros de estas familias destacadas, como era habitual, ocupa-
ron cargos políticos y eclesiásticos tanto en España como en América, espa-
cios entre los que transitaron de manera asidua. Oidores, capitanes, caballeros, 
gobernadores, catedráticos, inquisidores, obispos y arzobispos activos en el 
Viejo y Nuevo continente formaron parte del árbol genealógico y del círculo 
de allegados de Juan Queipo de Llano y Valdés (Díaz 2016).

El joven Juan, por no ser primogénito, fue destinado a la carrera eclesiás-
tica y estudió en la Universidad de Salamanca, de la que fue colegial. Como 
consecuencia de su desempeño y contactos, fue promovido al Tribunal de la 
Inquisición de Lima en septiembre de 1671 y viajó al virreinato del Perú al 
año siguiente3. Nueve años después, dejó el cargo para asumir como obispo 
de La Paz, designado el 23 de septiembre de 1680. Fue consagrado al año si-
guiente por el arzobispo de Lima, Melchor de Liñán y Cisneros, y entró a la 
ciudad el 4 de julio de 1682. Luego de doce años en la sede paceña, fue pro-
movido como arzobispo de La Plata el 19 de abril de 1694, donde estuvo ac-
tivo desde junio de 1696.

2.  Véase también Díaz Álvarez, 2017.
3.  AGI, CONTRATACION, 5438, N.701; Archivo Histórico Nacional de España INQUI-

SICIÓN, 4799, Exp. 41.



89

MECENAS ENTRE ASTURIAS Y EL ARZOBISPADO DE LA PLATA: ESTRATEGIAS…

Como desarrollaremos a continuación, las fuentes dan cuenta de la aten-
ción que Queipo de Llano prestó a su oficio pastoral y el interés particular de 
este prelado por la administración de las fábricas de los templos bajo su cargo. 
En este sentido, organizó visitas pastorales en el obispado de La Paz y en el 
arzobispado de La Plata, en cuyos documentos se asienta especialmente el 
estado de las iglesias bajo sus administraciones. Falleció en la ciudad de La 
Plata el 29 de julio de 1708, con todos los reconocimientos por su dignidad y 
labor desempeñada (García 1964).

El propósito de este escrito es el de realizar una primera aproximación a la 
figura de Juan Queipo de Llano, con el objetivo de dar cuenta de sus acciones en 
tanto individuo consciente del valor y distinción de las imágenes y objetos, tanto 
para la construcción de su propia figura de poder –en el marco de una tradición 
familiar vinculada a la comitencia y posesión de artefactos culturales–, así como 
para la construcción y establecimiento del poder de la Iglesia en el actual territo-
rio boliviano en las últimas décadas del siglo XVII y primera del XVIII.

Ahora bien, a la luz de las acciones llevadas a cabo como cabeza del obis-
pado de La Paz y del arzobispado de La Plata, resulta válido interpretar los 
procesos vinculados a las estrategias eclesiásticas de promoción del culto di-
vino a través de las imágenes, objetos y ornato presentes en los templos del vi-
rreinato del Perú en el siglo XVII, más como una política artística de la Iglesia 
que como una práctica de mecenazgo (Loscos 2017). Sin embargo, en el caso 
de Juan Queipo de Llano, el relevamiento de sus acciones, vinculadas tanto a 
sus cargos eclesiásticos como a su vida particular, daría cuenta de la articula-
ción, por un lado, de una política eclesiástica personal y vigente en el territo-
rio con, por el otro, una decisión personal en pos de construir y sostener una 
figura de poder mediante la comisión de obras artísticas y literarias.

En este sentido, consideremos el libro Antiguedades y cosas memorables 
del Principado de Asturias, escrito por Luis Alfonso de Carvallo, historiador 
y jesuita asturiano, familiar de los Queipo de Llano. (Figs. 1 y 2) El texto fue 
publicado de manera póstuma en 1695 por el impresor madrileño Julián de Pa-
redes, quien dedicó la obra al entonces flamante arzobispo de La Plata, Juan 
Queipo de Llano (De Carvallo, 1695)4. Las palabras de Carvallo fueron au-
mentadas por Paredes, quien en la introducción declara:

4.  Según relata Paredes, «dexò escrita esta Historia hà muchos años el Reverendissimo 
Padre Luis de Carvallo, de la siempre esclarecida, siempre grande, y siempre victoriosa Com-
pañía de Jesus…» (De Carvallo 1695: 1).



90

Agustina Rodríguez Romero 

Al Libro, por que tiene gloriosamente ocupadas muchas líneas en referir 
proezas de tantos generosos ascendientes de V.S.I. y blasones de su antigua Casa, 
de suerte, que no tanto puede servir de Libro, quanto es espejo, donde pueda con-
templar V.S.I., ya que no la imagen de su venerable Persona, las heroicas imagi-
nes de sus mayores. (De Carvallo, 1695: 2).

Paredes retrata a Queipo de Llano como un mecenas, gracias al cual el 
libro de Carvallo llegó a ver la luz y, en cita a Marcial, señala «que hasta 
en los huertos, y en los campos nacerían Virgilios, si nacian Mecenates, y si 
no, aun los jardines, y las Ciudades serán estériles de semejantes flores» (De 
Carvallo 1695: 7)5. Así, las palabras utilizadas por Covarrubias para definir 
el concepto de mecenas fueron retomadas por Paredes para describir las 

5.  «Sint Maecenates, non deerunt, Flacce, Marones; Virgiliumque tibi, vel tua rura dabunt».

Figura 1. Luis Alfonso de 
Carvallo, Antigüedades 
y cosas memorables del 
Principado de Asturias, 
1695, Madrid, Julián de 
Paredes. Portada (Fotografía 
de: Agustina Rodríguez)



91

MECENAS ENTRE ASTURIAS Y EL ARZOBISPADO DE LA PLATA: ESTRATEGIAS…

acciones de Queipo de Llano (Covarrubias, s. XVII). La caracterización 
como mecenas es reforzada por el impresor madrileño al enaltecer la gene-
rosidad de Queipo de Llano, de quien dice que sus «…limosnas son tan cre-
cidas, como si tuviesse una mina de oro en cada mano, o como si el Perù 
huviesse cedido al arbitrio de V.S.I. toda la dorada opulencia de sus Ce-
rros…» (De Carvallo 1695: 12).

3.1. L a colección de pinturas de Queipo de Llano

Comencemos el análisis sobre la figura de Juan Queipo de Llano a partir de 
su colección de pinturas, detalle que conocemos a partir de los inventarios 
realizados sobre sus bienes, el primero en 1681, antes de asumir su cargo 
como obispo de La Paz, y los posteriores en 1708, luego de su muerte. Estos 

Figura 2. Luis Alfonso de 
Carvallo, Antigüedades y cosas 
memorables del Principado de 
Asturias, 1695, Madrid, Julián 

de Paredes. p. 2 (Fotografía de: 
Agustina Rodríguez)



92

Agustina Rodríguez Romero 

documentos, así como su testamento, evidencian su gran fortuna y su clara in-
tención de dirigirla hacia la adquisición de imágenes y objetos culturales.

El primer inventario de sus bienes registra sesenta lienzos y láminas, una 
docena de esculturas de bulto y numerosos muebles. En la sección de joyas y 
plata labrada se detallan imágenes en relieve, pectorales, sortijas y relicarios 
entre otros objetos. El apartado de pinturas del inventario de 1681 da cuenta 
de un conjunto de imágenes reseñadas por tema y tamaño, tasadas por un to-
tal de mil quinientos veintitrés pesos y valuadas por el maestro pintor Tomás 
Hortiz6. La cantidad de imágenes y temas iconográficos de las pinturas resul-
tan equiparables a aquellos de nobles y eclesiásticos contemporáneos de la pe-
nínsula (Burke y Cherry 1997).

La mayor parte de las pinturas inventariadas en 1681 son de tema reli-
gioso, con imágenes de la Virgen –Nuestra Señora del Rosario y de Belén, 
la Inmaculada y otra Virgen con Niño– y Cristo –un Cristo Niño y un Santo 
Cristo de Lucca–. Un conjunto importante es el de las representaciones de san-
tos, con preponderancia de sus patrones, los santos Juanes –dos pinturas sobre 
San Juan Bautista, una en el desierto y otra sobre su degollación, y una de San 
Juan evangelista–. Asimismo, están representados María Magdalena, Santo 
Tomás, San Pablo en su conversión, Santa Catalina en su martirio, San Geró-
nimo –con dos pinturas, una lo representa difunto–, San Sebastián –también 
con dos pinturas–, San Antonio, San Onofre y San Francisco. Entre los santos 
modernos encontramos en las posesiones de Queipo de Llano pinturas sobre 
el dominico Pedro Mártir, el agustino Pedro Arbués, Santa Teresa, Santa Rosa 
de Lima, Santo Tomás de Villanueva y San Francisco Borja.

Si bien existe una representación equilibrada de santos antiguos y moder-
nos, con ejemplos de individuos de diferentes órdenes, se aprecia una mayo-
ritaria presencia mártires y anacoretas que corresponde de manera clara con 
los lineamientos de la Contrarreforma en torno a la promoción de estas figu-
ras en tanto exempla (Peña 2017). Otros dos asuntos religiosos llaman la aten-
ción dentro del conjunto de pinturas pertenecientes a Juan Queipo de Llano en 
1681. En primer lugar, «Una cavessa de tres rostros representassion de la Tri-
nidad» que corresponde de manera clara con una Trinidad trifacial7. La pre-
sencia de este tema dentro del patrimonio de un oficial de la Inquisición y 

6.  El nombre del valuador se encuentra corregido, sobreescrito con tinta más oscura y el 
apellido «de la Parra» tachado. Un Tomás Ortiz es mencionado en el documento de 1649, en 
Lima, analizado por Siracusano, 2005.

7.  AGI, ES.41091.AGI/22//ESCRIBANIA, 851a, fol. 210r.



93

MECENAS ENTRE ASTURIAS Y EL ARZOBISPADO DE LA PLATA: ESTRATEGIAS…

futuro obispo, que declara sus bienes de modo oficial, junto con la detallada y 
clara descripción del asunto nos permite sostener que, a pesar de los comen-
tarios de tratadistas, como Molano, Interián de Ayala o Belarmino así como la 
crítica a esta representación desde el Concilio de Trento, la iconografía per-
maneció vigente y su condena no fue acatada, ni siquiera por los funcionarios 
eclesiásticos8.

Por otra parte, el mayor conjunto temático es el de «dose lienssos de 
seis baras y media de largo y bara y tres quartos de ancho que contienen to-
dos los misterios del credo», con un valor de veinticinco pesos cada uno9. 
Probablemente, estas pinturas estuvieran vinculadas al conjunto de estam-
pas editadas por Johan Sadeler I a partir de diseños de Marteen de Vos, las 
mismas que sirvieron de modelo para el conjunto de la Catedral de Bogotá 
de Miguel de Santiago10. Entre los temas profanos destacan los retratos que 
en el inventario de 1681 son ocho de obispos y presidentes de la Audiencia 
sin identificar, un retrato del rey –con el mundo y un león a sus pies– y otro 
de la reina madre. Seguramente, la efigie del monarca corresponda a una co-
pia de alguno de los realizados por Juan Carreño de Miranda entre 1671 y 
1674, en los que el rey es representado en el Salón de los Espejos, junto a la 
mesa soportada por leones de bronce dorado que sostienen orbes bajos sus 
garras, elementos a los que se refiere el inventario. El modelo del retrato de 
Mariana de Austria también provendría de las conocidas pinturas de Carreño 
sobre la reina regente.

Otras obras de tema profano que poseía Queipo de Llano en 1681 son 
enumeradas como dos florones, dos cabezas –cuya descripción ampliada po-
dría encontrarse en los inventarios posteriores– y los cuatro tiempos del año, 
una iconografía muy habitual en las colecciones hispanoamericanas del siglo 
XVII (Burke y Cherry 1997). Como señalamos, el arzobispo de La Plata fa-
lleció en julio de 1708, momento en el cual se realizaron inventarios de sus 
bienes para proceder al cumplimiento de su testamento. Luego de veintisiete 

8.  Sobre este tema cfr. Maquívar, 2006; Alegría Sabogal, 2019; Ortega, 2020.
9.  AGI, ES.41091.AGI/22//ESCRIBANIA, 851a, fol. 208v.
10.  Los lienzos de la Catedral de Bogotá son once, a falta del «Creo en el Espíritu Santo» 

que, en la serie de Sadeler, corresponde con la escena de Pentecostés. Estas pinturas miden 
174,5 x 210 cm con marco, lo que equivale a una vara y ¾ por dos varas y media. Fajardo de 
Rueda, 2011; PESSCA, Project of the engraved sources of Spanish Colonial Art, https://coloni-
alart.org/archives/subjects/the-church/teachings-of-the-church/prayers/the-credo#c720a-720b, 
consultado el 17 de enero 2022.

https://colonialart.org/archives/subjects/the-church/teachings-of-the-church/prayers/the-credo
https://colonialart.org/archives/subjects/the-church/teachings-of-the-church/prayers/the-credo


94

Agustina Rodríguez Romero 

años, la cantidad de pinturas en las posesiones del arzobispo no se modificó 
en mucho: si los lienzos y láminas en 1681 llegaban a sesenta, al momento de 
su muerte posee cincuenta y cinco.

La mayor parte de las obras religiosas registradas en 1681 no constan en 
1708, quizás producto de donaciones de su patrimonio a los templos de las 
diócesis a su cargo, y tampoco se encuentran los diez retratos. El arzobispo 
conservó las pinturas de San Juan Evangelista, San Gerónimo, San Sebastián 
y de Nuestra Señora de la Concepción, la lámina de jaspe con la María Mag-
dalena, y las cuatro pinturas sobre los tiempos del año. La mención a «dos ca-
bezas» en 1681 podría corresponder a «dos cabezas de filósofos» de 1708, 
que en un segundo inventario de ese mismo año figuran como «dos cabezas de 
Aristóteles y Seneca», otro asunto frecuente en el momento11.

Las adiciones al patrimonio de Queipo de Llano son significativas ya 
que, en primer lugar, figuran devociones locales que el joven fiscal de la In-
quisición no poseía en la ciudad de Lima: dos pinturas de Nuestra Señora de 
Copacabana, una de Nuestra Señora de Arque y una de Nuestra Señora de 
Sorata12. Se suman también una pintura sobre San Luis Beltrán, tres países 
con el Triunfo del Sacramento y catorce fruteros. Sorprende el conjunto de 
«veynte lienços de las mujeres del testamento viejo que seran de dos baras 
poco mas o menos», un asunto, este sí, extraño al coleccionismo español de 
la época. En Francia tuvo cierto éxito como consecuencia de la publicación 
de Pierre Le Moyne, La Gallerie des femmes fortes, con grabados de Abra-
ham Bosse y Giles Rousselet a partir de diseños de Claude Vignon. Los asun-
tos veterotestamentarios fueron habituales en el entorno del lago Titicaca: 
recordemos que, durante el obispado de Queipo de Llano en La Paz, el pin-
tor Leonardo Flores realizó varios conjuntos de lienzos sobre el Antiguo Tes-
tamento, entre los cuales se destacan Ester ante el rey Asuero del templo de 
Italaque, y otra pintura del mismo tema, Judith y Holofernes, y David y Abi-
gaíl en Cohoni, todos templos bajo la administración del cura Miguel Galas 
de los Ríos (Rodríguez 2017).

Ahora bien, abordar la figura de Juan Queipo de Llano y de las estrate-
gias llevadas a cabo en torno a las imágenes nos remite a su par Manuel de 
Mollinedo y Angulo, obispo de Cuzco, considerado por la historiografía del 
arte colonial como un importante mecenas de las artes (Mesa y Gisbert 1982). 

11.  AGI, ES.41091.AGI/22//ESCRIBANIA, 851a, fols. 169r y 257v.
12.  Resta aún profundizar sobre las características de las advocaciones de Arque y Sorata. 

AGI, ES.41091.AGI/22//ESCRIBANIA, 851a, fols. 257r.



95

MECENAS ENTRE ASTURIAS Y EL ARZOBISPADO DE LA PLATA: ESTRATEGIAS…

Dieciséis años mayor que Queipo, Mollinedo arribó de Sevilla a Lima en 
1672, un año después que el asturiano, y asumió como obispo diez años antes 
que él. Si José de Mesa y Teresa Gisbert señalan de Mollinedo que «durante 
su obispado su afán de obra fue tan intenso que lo supo transmitir y conta-
giar a canónigos, párrocos, comunidades religiosas y hasta seglares» (Mesa y 
Gisbert 1982: 119), consideramos que algo similar se podría proponer para la 
figura de Queipo de Llano, en el ámbito del obispado de La Paz y el arzobis-
pado de La Plata.

Al igual que el asturiano, Mollinedo debió inventariar sus pertenencias 
antes de asumir su cargo como obispo de Cuzco en 1673. El estudio compa-
rativo de los inventarios de ambos individuos demuestra diferencias y simili-
tudes significativas, no solo en cuanto a los temas de las obras sino también 
en cuanto a los modos de consignarlas. En primer lugar, vale la pena resaltar 
que el inventario de Queipo de Llano da cuenta, como señalamos, de sesenta 
lienzos y láminas, mientras que Mollinedo posee cuarenta y cuatro imágenes. 
Dentro de estas cantidades, Mollinedo tiene mayor cantidad de láminas –doce 
especificadas como tales, pero sin detalle del material–, mientras que Queipo 
de Llano poseía en 1681 cuatro láminas: dos sobre piedra de Huamanga, una 
sobre jaspe y la cuarta sin identificar.

Un elemento diferenciador del inventario de Mollinedo es el hecho de 
que se consignan los nombres de los artistas creadores de las pinturas. Así, 
resulta posible identificar a Eugenio Cajés, el Greco, Sebastián Herrera Bar-
nuevo y Juan Carreño de Miranda entre los autores de las obras. En el caso 
del inventario de Queipo, solo se detalla el origen de algunas de las pinturas 
en tanto son referenciadas como lienzo o pintura romana. Vale la pena seña-
lar que la mayor parte de las obras consignadas como romanas, en el inventa-
rio de 1681, fueron conservadas entre las posesiones del arzobispo en 1708, 
por lo que se desprende cierta preferencia por estas pinturas. A diferencia del 
claro vínculo con la pintura madrileña de la colección de Mollinedo, las obras 
en posesión de Queipo –aun cuando no se deje constancia del nombre de los 
artistas– se relacionaban con la escuela romana. Recordemos que Mollinedo 
realizó su inventario al llegar a Lima desde Sevilla, con un conjunto de pintu-
ras adquiridas en España. Queipo, por su parte, realizó su inventario diez años 
después de su llegada al virreinato del Perú, por lo que suponemos que pudo 
haber viajado a Lima con algunas pinturas europeas y adquirido una parte im-
portante de su colección en la capital a maestros locales.

En cuanto a los asuntos, ambos eclesiásticos poseían retratos del rey y la 
reina y una mayoría de pinturas que representan a santos. Mollinedo da cuenta 



96

Agustina Rodríguez Romero 

de una mayor cantidad de representaciones de la Virgen, con una clara prefe-
rencia por la imagen de Nuestra Señora de la Almudena, que es mencionada 
tres veces a lo largo del inventario. En este sentido, resulta llamativa la repeti-
ción de temas en los bienes del madrileño: además de tres versiones de la Al-
mudena, posee tres pinturas sobre San Francisco, dos sobre María Magdalena 
y dos sobre San Gerónimo.

En los dos registros que se conocen hasta el momento de las pinturas de 
Juan Queipo de Llano, 1681 y 1708, su colección se presenta como un con-
junto de lienzos y láminas acorde a la posición del individuo, tanto por la 
cantidad de obras como por las preferencias temáticas y por las referencias, 
aunque escasas, de origen.

3.2. A cciones y estrategias de un mecenas

Veamos ahora algunas de las acciones llevadas a cabo por el obispo, luego ar-
zobispo, para dar ornato y dignidad a los espacios eclesiásticos a su cargo, al 
tiempo que consolidaba una figura de poder mediante su acción como comi-
tente. Una de sus principales gestiones, en este sentido, fue el avance de las 
obras de la catedral de La Paz, edificio que fue finalizado en 1692, en parte 
gracias a sus donaciones personales y a la gestión orientada a la recaudación 
de fondos entre encomenderos e indígenas de la diócesis13. En este sentido, en-
tre las primeras iniciativas del obispo informadas al rey, consta que:

…dio providencia para que se prosiguiese la fabrica de esta santa iglesia Cate-
dral que por los pocos medios que para ello a abido no se a podido acabar desde 
su ereccion buscando cal madera y oficiales que se traen de otras partes con mu-
cho costo y trabajo por ser distantes de esta ciudad ordenando que aun mismo 
tiempo se hiziese el coro organo las torres el sementerio que se tejassen las bo-
vedas y que se blanqueasse la yglessia y se hiziessen ventanas para darle luz por 
estar muy oscura como con efecto se esta todo obrando…14.

Queipo declaró que, al asumir el cargo de obispo de La Paz, encontró las 
bóvedas cerradas gracias a la labor del corregidor Juan de Mesa Lugo y Ayala y:

13.  AGI, ES.41091.AGI/26//CHARCAS,417, fols. 158v-160r.
14.  AGI, ES.41091.AGI/26//CHARCAS,138, fol. 634v.



97

MECENAS ENTRE ASTURIAS Y EL ARZOBISPADO DE LA PLATA: ESTRATEGIAS…

…en este estado la halle io quando vine a esta ciudad, y con deseo de que no se 
perdiese lo hecho con las inclemencias del tiempo, en medio de mis empeños, con 
mi pobre caudal la hize cubrir de tejas y viendo que no se zelebravan los oficios 
con la desencia que se requeria, hize a mi costa coro, silleria, órgano, enlucir y 
blanquear la principal parte de la iglesia, y se abrieron algunas ventanas para que 
diesen luz a la obscuridad que tenia. Estan empesadas las portadas y puertas de la 
iglesia y una de sus torres en que me e empeñado y consumido quanto tenia…15.

Se destaca en las declaraciones del obispo las referencias en primera per-
sona a la dificultad de la tarea emprendida y el hecho de que gran parte de 
las obras fueron realizadas a su costa, con gran sacrificio. Como hemos de-
mostrado, estas fórmulas fueron retomadas para describir la labor de diver-
sos curas párrocos del obispado en el marco de las visitas pastorales, como es 
el caso, entre otros, de Miguel Galas de los Ríos, cura de Italaque, Cohoni y 
Collana, Jerónimo Cañizares Ibarra de Ilabaya o Diego Fuentes de Aliaga de 
Guaycho (Rodríguez Romero, 2018). Sorprende el parecido de las declaracio-
nes del obispo Queipo de Llano con las vinculadas a este último cura en 1683 
sobre la fábrica del templo de Guaycho:

…aviendo hallado la Iglesia quando entro aser Cura de dicho Pueblo pobre y sin 
algun aliño la ha adornado con un retablo dorado en el Altar mayor de Architec-
tura primorosa y tambien el cuerpo de la Iglesia de pinturas y la sacristia de or-
namentos y los altares frontales costeandolo de sus propios bienes por no tener 
la fabrica (de que ha sido mayordomo) efectos conque poderlo hacer por cuya 
causa alcanzo a la dicha fabrica en siete mil trecientos y treinta y nuebe pesos y 
quatro reales16.

La gran frecuencia de fórmulas de este tipo en la documentación vincu-
lada a las visitas ordenadas por Queipo de Llano son un ejemplo de aquello 
a lo que los visitadores, y por lo tanto el obispo, prestaron especial atención 
y pretendían dejar asentado en sus informes. Así, anotaron especialmente el 
estado de la fábrica de los templos, con atención a la decencia y el aseo en 

15.  Las cursivas son nuestras. «El obispo de la Paz da quenta a VRM de que la dio por 
otra carta inserta en esta del estado de la obra de su iglesia y de lo que después se a fabricado y 
gastado, y remite recados de su comprovacion, y avisa de lo que le falta y pide se apliquen los 
medios, que refiere, para que se acabe, y para hacer ornamentos, y que aia capellanes de coro» 
(AGI, ES.41091.AGI/26//CHARCAS,376, fol. 1v, España).

16.  Archivo Arzobispal de La Paz, Cabildo Catedral 4, Tomo 6.



98

Agustina Rodríguez Romero 

relación con la existencia o ausencia de retablos dorados, adornos y ornamen-
tos, alhajas de plata, todo en pos de que el estado general del templo resultase 
«conveniente para el culto divino»17.

Como señalamos, la dinámica de visitas y control del estado de las fábricas 
del obispado de La Paz se articuló con la promoción de los curas párrocos gra-
cias a la comitencia particular de pinturas y objetos de culto que dejaron asen-
tada en los autos, acciones que, de manera evidente, contaban con la aprobación 
del obispo. En este sentido, hemos demostrado la interconexión entre el obispo, 
los curas doctrineros y los artistas activos en la zona como, por ejemplo, en el 
caso de Miguel Galas de los Ríos –individuo vinculado de manera estrecha con 
Queipo de Llano, comisario de la Inquisición, visitador del obispado de La Paz 
y cura doctrinero de Italaque, Cohoni y Collana–, con el artista Leonardo Flo-
res, creador de grandes programas pictóricos para esos templos. Las cartas en-
tre el cura visitador allegado al obispo y el pintor son prueba del seguimiento 
de los religiosos de la creación de los programas iconográficos en los templos.

Un vínculo similar entre obispo, cura párroco y artista se descubre en la car-
tela que se encuentra en el lienzo del Purgatorio del conjunto de pinturas pre-
sentes en la iglesia de Carabuco, en cuyo texto se menciona al obispo, al cura 
de Carabuco, José de Arellano, y al pintor José López de los Ríos (Figs. 3 y 4):

El año 1669 por el mes de Noviembre entro aser cura en este pueblo el Br. 
Joseph de Arellano quien con deboto selo adorno la Capilla Mayor hizo el coro y 
compro el órgano y estos quatro quadros por mano de Joseph Lopez de los Rios 
maestro Pintor quelos acabo el año de 1684 que fue promovido el dicho cura a la 
Mayor de Chucuyto por el Illmo Señor Doctor Don Joan Queipo Llano de Valdes 
Obispo de la Ciudad de la Paz mi Señor del Consejo de su Mgd que Dios gua18.

Al hacerse cargo de la archidiócesis de La Plata, Queipo de Llano de-
mostró una preocupación similar a la evidenciada en La Paz por el estado 
de la catedral. En esta nueva sede gestionó el dorado del retablo mayor, de 
los colaterales y del púlpito de la catedral, en parte gracias a la gestión de 
venta de alhajas en desuso, de la ayuda del Cabildo de la ciudad y de sus 
propios aportes, como resultaba habitual19. Se desprende de su testamento 

17.  AGI, ES.41091.AGI/26//CHARCAS,370; ES.41091.AGI/26//CHARCAS,376.
18.  José López de los Ríos, Purgatorio, 1684, óleo sobre lienzo, Iglesia de Carabuco, 

Bolivia.
19.  AGI, ES.41091.AGI/23.3.721//CHARCAS,417, L.8, fols. 72r-72v.



99

MECENAS ENTRE ASTURIAS Y EL ARZOBISPADO DE LA PLATA: ESTRATEGIAS…

que los colaterales de San Juan Evangelista y San Juan Bautista fueron una 
comisión personal, en especial atención a sus santos tutelares20.

Acorde al accionar de un individuo de su posición, Queipo de Llano rea-
lizó su testamento el día 29 julio de 1708, trece días después de acaecido el «ac-
cidente repentino»21. En este documento, el arzobispo nombra a sus albaceas 
y dispone del monto de sus bienes para diferentes acciones como misas en su 

20.  AGI, ES.41091.AGI/22//ESCRIBANIA, 851a.
21.  Esta es la fecha registrada en el testamento consultado en el Archivo General de Indias. 

En otros documentos del mismo legajo se mencionan otras fechas dentro del mismo mes y año.

Figura 3. José López de los Ríos, Purgatorio, 1684, óleo sobre tela. Iglesia de 
Carabuco (Fotografía de: Agustina Rodríguez)



100

Agustina Rodríguez Romero 

nombre, donaciones a los Santos Lugares de Jerusalén, censos para diversas ac-
ciones –entre las que destaca el que deja a favor del recogimiento de las niñas 
huérfanas de la ciudad de La Plata–, y limosnas a los monasterios de Nuestra 
Señora de los Remedios y Nuestra Señora del Carmen de la misma ciudad. Asi-
mismo, libera a la mayoría de sus esclavos y reparte sumas a diferentes indivi-
duos. En particular, el testamento menciona a dos de los sobrinos del arzobispo: 
en primer lugar, le deja veinte mil pesos a su sobrino Juan Queipo de Llano y 
Valdés, hijo de su hermano mayor Antonio, para el fortalecimiento de la casa de 
Queipo de Llano en el Consejo de Tineo, Asturias. En segundo lugar, declara:

Iten queremos y es nuestra voluntad se saquen y separen del monto de di-
cho muestro capital diez mil pesos corrientes y se le den luego a nuestro sobrino 
el Doctor Don Fernando Ignacio de Arango Queipo Cura Rector de esta Sancta 
Iglecia nuestro Proviso y Vicario General para que con ellos haga y disponga en 
las obras pías y cosas que le dejamos comunicado22.

22.  AGI, ES.41091.AGI/22//ESCRIBANIA,851A, 236v.

Figura 4. José López de los Ríos, Purgatorio (detalle de cartela), 1684, óleo sobre tela. 
Iglesia de Carabuco (Fotografía de: Agustina Rodríguez)



101

MECENAS ENTRE ASTURIAS Y EL ARZOBISPADO DE LA PLATA: ESTRATEGIAS…

Fernando Ignacio de Arango Queipo acompañó a su tío en La Plata desde 
1694, cuando Juan fue nombrado arzobispo, y lo acompañó en esta gestión 
hasta su muerte. Luego de la muerte de su tío, regresó a España y fue nom-
brado caballero de la Orden de Santiago en 1709, como consecuencia de las 
gestiones de su tío, y obispo de Tuy, en Pontevedra, desde 1721 (Kawamura, 
2004a: 655-671). Si bien el testamento de Juan no especifica las acciones a las 
que se debía orientar el monto de diez mil pesos corrientes, otros documentos 
indican que, respondiendo a los deseos de su tío, Fernando fundó capellanías 
y creó una escuela para niños en Santianes de Tuña, Asturias, localidad de na-
cimiento del arzobispo (Kawamura, 2004a). Asimismo, antes de su muerte, 
Juan donó un relicario para la Santa Espina a su familia y al pueblo de San-
tianes23. El objeto, que actualmente se conserva en una colección particular 
de Asturias, tiene forma de «recipiente ovalado hecho de cristal de roca con 
su pie y tapa de oro adornados con piedras preciosas…» (Kawamura, 2004b: 
288)24. En el inventario de 1681, Queipo de Llano declaraba poseer seis reli-
carios y una cantidad mayor de reliquias, entre ellas dos del Lignum Crucis, 
de Santo Tomás de Villanueva, de Santa Rosa y de San Francisco Solano. En-
tre los relicarios inventariados, el más costoso es descripto como «un relicario 
guarnecido con ocho rubies y un diamante», valuado en ciento ocho pesos25.

Por último, existen referencias a dos retratos de Juan Queipo de Llano y 
Valdés en España, vinculados no tanto a su comitencia particular sino a su re-
conocimiento como benefactor de los pueblos de su Asturias natal. En primer 
lugar, en la Colegiata de Pravia se encuentra una pintura de Nuestra Señora 
del Valle acompañada por Juan y su sobrino como donantes, obra atribuida al 
asturiano Francisco Martínez Bustamante (González 1986: 297-310). Luego, 
un retrato del arzobispo de tres cuartos de cuerpo, pintura que se encuentra ac-
tualmente en la Casa de Cultura de Tineo y que se hallaba hasta mediados del 
siglo XX en el palacio de Santianes (Kawamura 2004a: 7).

Luego de la muerte de Juan Queipo de Llano y Valdés se iniciaron las 
acciones para cumplir con el testamento del arzobispo y llevar adelante el 

23.  «En el archivo de la casa hemos visto y leído la escritura de donación de una vene-
rada reliquia, que es una de las espinas de la Corona de Nuestro Señor Jesucristo, la cual se con-
serva en el oratorio particular del palacio y residencia de estos señores, y cuya donación hizo a 
su casa el referido señor Arzobispo en 1707» (Méndez García, 1932: 106).

24.  El artículo presenta un estudio de la colección de alhajas de Fernando de Arango 
Queipo, en su mayoría provenientes del Alto Perú.

25.  AGI, ES.41091.AGI/22//ESCRIBANIA,851A, fol. 219r.



102

Agustina Rodríguez Romero 

expolio de los bienes que correspondían a la Iglesia, según donación expresa 
del arzobispo. Son abundantes las reales cédulas que reclamaban a los respon-
sables el monto, asunto que se extendió durante las primeras décadas del si-
glo XVIII26. Como hemos intentado demostrar, la documentación vinculada 
al accionar de Juan Queipo de Llano no enseña a un individuo formado en un 
medio en el que la práctica de la comitencia artística era habitual, interés que 
mantuvo a lo largo de su vida, con especial dedicación al espacio del obispado 
de La Paz y del arzobispado de La Plata. Resta aún profundizar en su figura 
y reconstruir otras acciones llevadas a cabo en los diferentes momentos de su 
vida. Hasta el momento, hemos abordado el modo en que dedicó su fortuna, 
durante su vida y luego de ella, al enriquecimiento del ornato de los templos 
y otras instituciones eclesiásticas tanto en Asturias como en el virreinato del 
Perú, así como para formular estrategias en el uso de las imágenes para lograr 
un sustento simbólico de su posición y poder.

26.  AGI, ES.41091.AGI/23.3.721//CHARCAS,417, L.7 y L.8.



103

MECENAS ENTRE ASTURIAS Y EL ARZOBISPADO DE LA PLATA: ESTRATEGIAS…

Bibliografía

Fuentes primarias

Archivo Arzobispal de La Paz (Bolivia) (1683): «Visita y escrutinio fulminado con-
tra el Dr. Diego Fuentes de Aliaga Cura y Vicario de la Doctrina del Pueblo de 
Guaycho, Julio 23 de 1683», Cabildo Catedral 4, Tomo 6.

Archivo General de Indias (1565-1753): «Pleitos Audiencia de La Plata», ES.41091.
AGI/23.3.721//CHARCAS, 417, L.7 y L.8.

Archivo General de Indias (1565-1753): «Pleitos Audiencia de La Plata», ES.41091.
AGI/22//ESCRIBANIA,851a, fol. 149r.

Archivo General de Indias (1565-1753): «Pleitos Audiencia de La Plata», ES.41091.
AGI/22//ESCRIBANIA, 851a, fol. 210r.

Archivo General de Indias (1565-1753): «Pleitos Audiencia de La Plata», ES.41091.
AGI/22//ESCRIBANIA,851a, fol. 208v.

Archivo General de Indias (1565-1753): «Pleitos Audiencia de La Plata», ES.41091.
AGI/22//ESCRIBANIA,851a, fols. 169r y 257v. ES.41091.AGI/22//
ESCRIBANIA,851a, fol. 257r.

Archivo General de Indias (1565-1753): «Pleitos Audiencia de La Plata», ES.41091.
AGI/22//ESCRIBANIA,851A.

Archivo General de Indias (1565-1753): «Pleitos Audiencia de La Plata», ES.41091.
AGI/22//ESCRIBANIA,851A, 236v.

Archivo General de Indias (1565-1753): «Pleitos Audiencia de La Plata», ES.41091.
AGI/22//ESCRIBANIA,851A, fol. 219r.

Archivo General de Indias (1672): «Expediente de información y licencia de pasajero 
a indias de Juan Queipo de Llanos y Valdés, fiscal de la inquisición de Los Rei-
nos del Perú, con su criado Domingo Martínez del Valle, natural de Regules, a 
Perú», CONTRATACION, 5438, N.701.

Archivo General de Indias (1678): «Cartas y expedientes de los Arzobispos de 
Charcas», ES.41091.AGI/26//CHARCAS,370 y ES.41091.AGI/26//CHAR-
CAS,376.

Archivo General de Indias (1686-1717): «Registros de oficio. Reales cédulas, provi-
siones, etec. dirigidas a las autoridades del distrito de la Audiencia», ES.41091.
AGI/26//CHARCAS,417, fols. 158v-160r; L.8, fols. 72r-72v.

Archivo General de Indias: «Declaración del Bachiller Don Francisco de Trujillo Go-
doy, presbitero y secretario de camara y Govierno del Ill(mo) Señor Doctor 
Don Joan Queypo de Llano y Valdes. Narra las primeras acciones del Obispo», 
ES.41091.AGI/26//CHARCAS,138, fol. 634v.

Archivo Histórico Nacional (España) (1794-1802): «Cuentas de la Buena memoria de 
Juan Queipo de Llano Valdés del Tribunal de la Inquisición de Lima», INQUI-
SICIÓN, 4799, Exp.41.



104

Agustina Rodríguez Romero 

Covarrubias, Sebastián de (s. XVII): Suplemento al Thesoro de la Lengua Castellana, 
Mss/6159, Biblioteca Nacional de España, fol. 305r.

Fuentes secundarias

Alegría Sabogal, José Gabriel (2019): «Trinidad trifacial: fuentes grabadas y proble-
mas historiográficos», ILLAPA Mana Tukukuq, 16, 78-85.

Álvarez Delgado, Lorena (2019): «El clero secular rural en la Asturias del siglo XVI. 
Reflexiones sobre lo moralmente reprobable y lo socialmente aceptado», Clío & 
Crimen: Revista del Centro de Historia del Crimen de Durango, 16, 113-130.

Álvarez Seijo, Begoña (2019): «¿Invisibilidad o censura? La ausencia de las mujeres 
fuertes del Antiguo Testamento en la pintura barroca española (1563-1700)», 
en María de los Ángeles Fernández Valle, Carme López Calderón e Inmaculada 
Rodríguez Moya (eds.), Discursos e imágenes del barroco iberoamericano, vo-
lumen VIII. Santiago de Compostela / Sevilla: Andavira Editora / Enredars / 
Universidad Pablo de Olavide, 359-375.

Burke, Marcus B. y Peter Cherry (1997): Collections of Paintings in Madrid, 1601-
1755. Los Ángeles: The Provenance Index of The Getty Information Institute.

De Carvallo, Luis Alfonso (1695): Antigüedades y cosas memorables del Principado 
de Asturias. Madrid: Julián Paredes.

Díaz Álvarez, Juan (2016): «Ascenso de la casa de Queipo: de la hidalguía al condado 
de Toreno», Obradoiro de Historia Moderna, 25, 277-311.

Díaz Álvarez, Juan (2017): «Nobleza y honor: el patronato eclesiástico de la casa de To-
reno en la Asturias del Antiguo Régimen», Hispania Sacra, LXIX, 140, 579-595.

Fajardo de Rueda, Marta (2011): «Del Grabado Europeo a la Pintura Americana. La 
serie El Credo del pintor quiteño Miguel de Santiago», HiSTOReLo. Revista de 
Historia Regional y Local, 3, 5, 191-214.

García Guintanilla, Julio (1964): Historia de la Iglesia en La Plata, Obispado de los 
Charcas, 1553-1609, Arzobispado de La Plata, 1609-1825, tomo 1. Sucre: s. n.

González Santos, Javier (1986): «El escultor florentino Juan Bautista Portigiani. Noti-
cias de sus obras en Asturias», Boletín del Seminario de Estudios de Arte y Ar-
queología, 52, 297-310.

Kawamura, Yayoi (2004a): «Algunas precisiones sobre la Colegiata de Pravia», en 
Eloy Benito Ruano (hom.), Sulcum sevit. Estudios en homenaje a Eloy Benito 
Ruano, tomo II. Oviedo: Universidad de Oviedo.

Kawamura, Yayoi (2004b): «Colegiata de Pravia: magnificencia de las alhajas de pro-
cedencia virreinal peruana», Archivo Español de Arte, LXXVII, 307, 288.

Le Moyne, Pierre (1647): La Gallerie des femmes fortes. Paris: A. de Sommaville.
Loscos, Marta Gracia (2017): «Para el aumento del culto divino, ¿mecenazgo o po-

lítica artística en la Archidiócesis de Zaragoza en el siglo XVII?», en Javier 



105

MECENAS ENTRE ASTURIAS Y EL ARZOBISPADO DE LA PLATA: ESTRATEGIAS…

Ibáñez Fernández (coord. y ed.), Del Mecenazgo a las nuevas formas de pro-
moción artística: actas del XIV Coloquio de Arte Aragonés. Zaragoza: Prensas 
de la Universidad de Zaragoza: 335-349.

Maquívar, María del Consuelo (2006): De lo permitido a lo prohibido, Iconografía de 
la Santísima Trinidad en la Nueva España. México D. F.: INAH.

Méndez García, Zoilo (1932) Los siglos de oro de Tuña. Luarca: s. n.
De Mesa, José y Teresa Gisbert (1982): Historia de la pintura cuzqueña. Lima: Fun-

dación Augusto N. Wiese.
Ortega, Pedro (2020): «La Trinidad trifacial. Una iconografía herética», Herejía y Be-

lleza, 9, 33-47.
De la Peña Velasco, Concepción (2012): «La imagen del mártir en el Barroco: el 

Ánimo Invencible. Archivo Español De Arte», 85, 338, 147-164.
Rodríguez Romero, Agustina (2017): «Old Testament Paintings in Colonial Bolivia: 

A Remote Past for New Believers», en Suzanne Stratton (ed.), The Art of Pain-
ting in Colonial Bolivia. Filadelfia: Saint Joseph’s University Press, 211-231.

Rodríguez Romero, Agustina (2018): «Miguel Galas de los Ríos y Leonardo Flores: 
la comitencia de un cura doctrinero en el marco de las visitas al Obispado de La 
Paz (fines del siglo XVII)», Revista Separata, año XVI, 23, 29-46.

Siracusano, Gabriela (2005): «Para copiar las “buenas pinturas”. Problemas gremiales 
en un estudio de caso de mediados del siglo XVII en Lima», en Norma Campos 
Vera (ed.), Manierismo y transición al Barroco: memoria del III Encuentro In-
ternacional sobre Barroco. La Paz: Unión Latina: 131-139.

Siracusano, Gabriela (ed.) (2010): La paleta del espanto. San Martín: UNSAM Edita.
Windus, Astrid (2013): «Putting Things in Order: Material Culture and Religious 

Communication in the Bolivian Altiplano (Seventeenth Century)», en Astrid 
Windus y Eberhard Crailsheim Münster (eds.), Image - Object - Performance: 
Mediality and Communication in Cultural Contact Zones of Colonial Latin 
America and the Philippines. Trebbin: Waxmann Verlag, 241-261.





107

Capítulo 4
EL EXPOLIO DEL COLEGIO JESUITA  

EN MOMPOX: ARTE, LIBROS  
Y NEGLIGENCIA ADMINISTRATIVA

Alberto José Campillo Pardo 
Universidad de Sevilla

4.1. L os jesuitas en la villa neogranadina de Mompox

La influencia de las órdenes religiosas en el desarrollo de la América hispana 
es innegable y su área de acción permeó los distintos ámbitos de la sociedad, 
entre los que destacan la educación, la economía y el arte. Dentro de las dis-
tintas órdenes religiosas que llegaron a los territorios americanos, sin duda los 
jesuitas fueron una de las más prolíficas, dada su vocación misionera y educa-
tiva, hasta tal punto que los colegios jesuitas llegaron, en el mayor momento 
de su expansión, en 1630, a 625 en todo el territorio español. Este número que 
se mantuvo más o menos constante hasta el siglo XVIII (Rueda 2005: 172).

En el caso de la Nueva Granada, los jesuitas llegaron a este territorio en 
el año de 1589 y fundaron su primera provincia en 1604, la cual dependió, en 
principio, de la supervisión de las provincias peruanas. Así mismo, los jesuitas 
fundaron uno de los primeros colegios mayores del territorio, a saber, el Cole-
gio Mayor de San Bartolomé, que sería el precursor de la moderna Universidad 
Javeriana. (Gutiérrez 2000: 191-192). A partir de este punto, las redes de los je-
suitas se expandieron por todo el territorio neogranadino, a través de misiones, 
conocidas en ese entonces como «reducciones», y la fundación de casas y co-
legios que les otorgaron un control bastante amplio sobre la alfabetización y la 
educación de los lugares en donde se asentaron, desde las primeras letras, hasta 

https://orcid.org/0000-0002-8075-1124


108

Alberto José Campillo Pardo 

los estudios superiores realizados en colegios mayores y universidades. Esta 
influencia se mantuvo hasta 1767, cuando Carlos III ordena la expulsión de la 
Compañía de Jesús de sus territorios (García, 2005: 221-222).

En este sentido, la Compañía de Jesús se caracterizó, en su actuar en la 
Nueva Granada, por tener una vocación misionera y educadora, convirtién-
dose en una de las principales diseminadoras de la cultura, el arte, la ciencia 
y otros oficios en este territorio. Para lograr esto se abastecieron de insumos 
a través de una red comercial entre los procuradores de la orden, establecidos 
en España, y los distintos colegios y misiones americanas. A través de esta 
red se movían diferentes mercancías, que variaban desde figuras y ornamen-
tos religiosos y artísticos para las labores misioneras, hasta grandes coleccio-
nes de libros y aparatos de imprenta que complementaban las misiones y eran 
el centro de la educación jesuita. Claro ejemplo de esto es el envío que hace el 
procurador de la provincia de Quito, el padre Tomás Nieto Polo, el cual estaba 
compuesto por 119 cajones y 12 cajas misioneras llenas de estos objetos (Cam-
pillo, 2021: 195-198).

Es en este contexto en el cual se funda el colegio jesuita de Santa Cruz 
de Mompox, en 1643, dada la importancia de esta villa como punto focal del 
comercio y el transporte de pasajeros, a través del río Magdalena. Como lo 
mencionaba la Carta Anua de 1652, Mompox era una villa con grandes creci-
mientos, en la cual se habían establecido personas notables del Nuevo Reino, 
además de ser paso obligado para todas las mercancías que iban de Carta-
gena hacia el interior del virreinato, convirtiéndola, también, en el hogar de 
numerosos mercaderes. La tramitación de este colegio comenzó en 1636, 
cuando se solicitó al padre provincial de la Compañía de Jesús la apertura de 
residencias en Mompox y otras ciudades. Sin embargo, no sería sino hasta 
1642 que la Congregación Provincial aceptaría la apertura de una hospede-
ría en la ciudad y la posterior fundación del colegio el 22 de junio del año si-
guiente. (Fajardo y González 2012: 209-216).

El colegio de Mompox se convirtió en poco tiempo en uno de los centros 
neurálgicos de la vida de la ciudad, no solamente porque brindaba educación 
gratuita a sus estudiantes, sino por el deseo de los jesuitas de insertarse plena-
mente en la vida social de esta. Dentro de los ejemplos que más se destacan a 
este respecto, están el constante servicio de los jesuitas a los ciudadanos afec-
tados por una epidemia desconocida, en 1651, llevando la muerte al rector del 
colegio por su constante contacto con la enfermedad. Igualmente, los jesui-
tas del colegio donaron el primer reloj público a la villa en 1667, que estuvo, 



109

EL EXPOLIO DEL COLEGIO JESUITA EN MOMPOX: ARTE, LIBROS Y NEGLIGENCIA …

según las crónicas, hasta después de la expulsión de los religiosos (Fajardo y 
González 2012: 220-222).

Sin embargo, el colegio jesuita de Mompox dejó de funcionar como tal 
con la llegada de Carlos III al trono y la expulsión de la Compañía de Jesús 
de los dominios de España, en 1767. Entre otras cosas, esta expulsión tuvo 
que ver con las reformas fiscales que el rey estaba llevando a cabo en las co-
lonias americanas, que buscaban establecer medidas de corte centralizador 
en temas económicos. En este sentido, la presencia de la Compañía de Jesús, 
dadas las prácticas económicas que aplicaban en sus misiones, reducciones 
y ciertas ideas que circulaban y se enseñaban en sus colegios y universida-
des, como las de Francisco Suarez y Juan de Mariana acerca del origen del 
poder político en el pueblo, de la justificación del tiranicidio y la teoría de la 
ley tributaria injusta (Leonetti 2008: 1).

De esta manera, el 15 de julio de 1767, los moradores del colegio reci-
ben la cédula real que anuncia la expulsión de los jesuitas de España, y en las 
crónicas y cartas que se conservan de algunos de sus moradores sabemos que 
estos tenían pensado en desplazarse posiblemente hacia Italia. Estas mismas 
crónicas cuentan que la expulsión se vio acompañada de signos considerados 
de mal agüero como un águila real posándose en la torre de la iglesia jesuita 
(Salzedo del Villar 1938: 68). Este hecho causó gran conmoción social en la 
Villa de Mompox, pues «tuvo que contemplar perpleja el tránsito de selectos 
grupos de intelectuales, catedráticos, oradores sagrados, maestros de juventu-
des y directores de almas como si fueran auténticos malhechores» (Fajardo y 
González 2012: 367).

Sumado a la expulsión de los jesuitas de los dominios españoles, se dio 
un proceso de desamortización de sus bienes, de manera que estos pudieran 
ser vendidos. Esta enajenación afectaba a toda clase de bienes, desde hacien-
das y casas hasta obras de arte, libros y enceres. Además, tuvo consecuencias 
en distintos niveles, que iban desde la exclaustración de los religiosos jesuitas, 
quienes se vieron obligados a desplazarse a diócesis fuera de los territorios es-
pañoles, o en algunos casos, a secularizarse; la subasta y la venta pública de 
los bienes de los jesuitas; y finalmente la afectación del patrimonio cultural en 
todos sus ámbitos, arquitectónico, artístico, bibliográfico, entre otros. (Ramos 
2007: 104-105). En el caso de los bienes muebles, esto significó su dispersión 
y, en muchos casos, su pérdida, aunque también implicó que algunos de estos 
fueran puestos a disposición de la ciudadanía, como el caso de los libros y la 
creación de bibliotecas públicas.



110

Alberto José Campillo Pardo 

La institución encargada de manejar estos bienes decomisados a los je-
suitas fue la Real Junta de Temporalidades, de la que se crearon diez sedes en 
todos los territorios españoles y que en la Nueva Granada estaba a cargo del 
mismo virrey del territorio, cuyo fiscal fue don Francisco Antonio Moreno y 
Escandón (Soto 2011: 63-64). Sin embargo, a pesar de la existencia de esta 
institución, la administración de los bienes a su cargo fue, en numerosos ca-
sos, descuidada, lo que condujo a la pérdida y deterioro del patrimonio cultu-
ral jesuita. El caso del colegio de Mompox no fue la excepción, tal y como nos 
lo muestran las fuentes, por lo cual procederé a analizar el manejo dado por la 
administración real a los bienes de este colegio en dos dimensiones: los ajua-
res religiosos y de culto pertenecientes al colegio y su biblioteca. Para ello uti-
lizaré fuentes del Archivo General de la Nación de Colombia.

4.2. �E l expolio del Colegio de Santa Cruz de Mompox,  
diez años después

4.2.1.  El informe del visitador Nicolás García

Tras la expulsión de los jesuitas de Mompox, era la obligación de la Junta de 
Temporalidades llevar a cabo la clasificación, apreciación y subasta de los bie-
nes del colegio. Sin embargo, las fuentes nos muestran que diez años después 
de la expulsión, en 1776, los bienes de los jesuitas, no solamente no se habían 
ejecutado, sino que se encontraban mal catalogados y deteriorados.

Las autoridades reales se dieron cuenta de esta situación debido a las en-
vidias y disputas comerciales entre Cartagena y Mompox, que para ese mo-
mento se encontraban en su punto más álgido. Ya desde el año de 1737, los 
comerciantes de Cartagena solicitaron a la Escuadra de la Real Armada que 
les prohibiese a las autoridades momposinas otorgar guías de distribución de 
mercaderías nacionales y extranjeras hacia otras provincias, ya que, según 
ellos, la mayoría de dichas mercancías presentes en la Villa de Mompox eran 
de contrabando (Bell 1987: 47-66). Esta medida estuvo vigente por varios 
años, lo que causó una crisis en la economía de la ciudad.

Como consecuencia de lo anterior, en 1776 los comerciantes de Mompox 
se unen para enviar una carta al Virrey, con el fin de que les levanten la sanción 
impuesta en 1737. Para ello, referían que en la Villa ya no existía contrabando 
y que los cambios comerciales de la época les permitían, sin problema para 
Cartagena, expedir las guías de mercaderías que les habían sido prohibidas. 



111

EL EXPOLIO DEL COLEGIO JESUITA EN MOMPOX: ARTE, LIBROS Y NEGLIGENCIA …

Sin embargo, antes de cumplir esta petición, el Virrey decide nombrar a Ni-
colás García como Visitador de las Reales Cajas de la Villa, para descubrir si 
existía o no contrabando en ellas (Arroyave, 2005: 67-69). En sus búsquedas, 
García no encontró mayores muestras de contrabando, solo algunos casos de 
valores insignificantes, sin embargo, sí se encontró con la negligencia en la 
ejecución de los bienes de los jesuitas por parte de los oficiales de la Junta de 
Temporalidades y de la Real Hacienda.

Así pues, en el Expediente en que da cuenta Don Nicolás García de lo 
que ha advertido en orden a los bienes pertenecientes a las temporalidades de 
la Villa de Mompox con motivo de la intendencia que tiene en aquellas cajas1, 
el visitador da cuenta del inventario, el estado y estos bienes, por solicitud de 
los mismos Oficiales Reales: (Fig. 1)

Luego que concluí el reconocimiento de los caudales, muebles y efectos de 
Real Hacienda que encontré de existencia en las Reales cajas de esta villa hasta 
el día que me presencié en ellas, y aprehendí sus llaves, encerrando los respecti-
vos libros de entrada y salida con sus comprobantes […] Me manifestaron Ofi-
ciales Reales tener a su cargo por razón de Ministros Reales desde la ocupación 
y execucion del Colegio que fue de la compañía en ese lugar, las alhajas de plata, 
oro y piedras preciosas, ropa de iglesia, librería y otros útiles, que eran del uso 
del mismo Colegio, y de su Iglesia, y que deseaban un reconocimiento prolixo 
de todo ello por lo que con el transcurso del tiempo se iban maltratando algunos 
efectos, en medio del cuidad que sobre su conservasion se ponía con atraso del 
despacho de contaduría (AGN. Temporalidades: SC.57, 16, D.5).

El inicio de la comunicación, en términos patrimoniales, ya es preocu-
pante. Los retrasos de la oficina de contaduría habían hecho que, pasados diez 
años desde el cierre del Colegio jesuita de Mompox, aún no se hubiese deci-
dido qué hacer con los bienes de esta institución, de manera que estos se esta-
ban deteriorando. La gravedad de la situación, que García ya había conocido 
antes de la petición de los Oficiales Reales, era tal, que este decide llevar a 
cabo la revisión del inventario a pesar de que no era parte de su misión en la 
Villa, pues no tenía nada que ver con contrabando:

[…] aunque terminantemente no se dirige a esto mi Comisión, era como inciden-
cia precisa de ella semejante diligencia, respecto del cargo, y responsabilidad 

1.  Archivo General de la Nación de Colombia (AGN). Temporalidades: SC.57, 16, D.5.



112

Alberto José Campillo Pardo 

Figura 1. Portada del expediente enviado por don Nicolás García. 
AGN. Temporalidades: SC.57, 16, D.5



113

EL EXPOLIO DEL COLEGIO JESUITA EN MOMPOX: ARTE, LIBROS Y NEGLIGENCIA …

con que en el asumpto se hallaban logados dichos Oficiales Reales como ta-
les exhivisiones, de que podían resultar reos, con cuios respectos hecho, y eva-
cuado en todas sus partes el reconocimiento, se encontraron las Alhajas, ropa de 
Iglesia, y librería, sobras y faltas que con individual separación y distinción ma-
nifiestan las tres notas adjuntas, contraiendose estas a solas aquellas tres clases 
porque todo lo concerniente a Altares, Imágenes y Muebles de Iglesia, sacristía, 
colegio y sus aposentos, esta corriente y conforme a documentos […] (AGN. 
Temporalidades: SC.57, 16, D.5).

De acuerdo con lo anterior, vemos que el visitador García encuentra pro-
blemas de «sobras y faltas» en los inventarios de las tres categorías mencio-
nadas, lo que quiere decir que hubo negligencias por parte de los oficiales que 
inventariaron estos bienes, hasta el punto de que podían ser recluidos en pri-
sión por su actuar. Así mismo, vemos que la negligencia se dio en aquellos 
bienes muebles más pequeños y, posiblemente, por ello más abundantes, pero 
no por ello menos valiosos en términos patrimoniales. Sin embargo, al pare-
cer, aquellos bienes más valiosos, económicamente hablando, sí contaban con 
un inventario coherente y sin fallas.

Sin embargo, debido a las condiciones climáticas y geográficas de Mom-
pox y al número de años pasados entre la expulsión y la revisión hecha por 
él, don Nicolás encuentra cierto deterioro en algunos de los muebles que se 
encontraban bien inventariados, los cuales habían sufrido «algunos maltratos 
por la inevitable humedad del País, y abúndate plaga del Comejen» (AGN. 
Temporalidades: SC.57, 16, D.5). A pesar de esto, al parecer, tanto el manejo 
de los muebles había sido correcto y, aquellos que faltaban, constaban «ven-
didos judicial y extrajudicialmente en virtud de correspondientes órdenes y 
actuaciones» (AGN. Temporalidades: SC.57, 16, D.5). Una situación similar 
se dio con los inmuebles pertenecientes al colegio: haciendas, casas y terre-
nos, los cuales, según García «[…] existen todas, siendo a cargo de los Reales 
Oficios la recaudación de sus productos, a excepción de unas tierras nom-
bradas del Barranco, contiguas a esta Villa, que se vendieron a Diego de Ba-
rros, vezino de ella, quien satisfizo su importancia» (AGN. Temporalidades: 
SC.57, 16, D.5).

Los libros y la ropa de iglesia, por su lado, no corrieron con tan buena for-
tuna, y se trata de los bienes que más sufrieron el deterioro por el abandono y 
el clima. Por lo cual, García insta al fiscal de la Junta de Temporalidades a que 
se les dé destino prontamente o podrían perderse para siempre:



114

Alberto José Campillo Pardo 

La librería, señor Excelentísimo, se va deteriorando tanto que aún las obras 
que al tiempo de la execucion del Colegio estaban buenas, se encuentran lastima-
das ya de la polilla, y comején en algunos de sus tomos, y respecto de la ropa de 
la Iglesia, se nota que además del daño del comején, que advierte su nota en Al-
bas, y Manteles, mucha se empieza a podrir y llegará el caso de que toda se dete-
riore, si no se le da promptamente destino, lo que en igual conformidad sucederá 
con la librería a no disponerse oportunamente su venta […] (AGN. Temporali-
dades: SC.57, 16, D.5).

Los hallazgos de las negligencias con el manejo de la librería por parte de 
García no se limitaron solamente al deterioro de los volúmenes, sino que no se 
habían llevado las revisiones de rigor. Al igual que sucedía con los testamen-
tos, los libros que iban a ser vendidos en subasta pública debían ser revisados 
por la Inquisición, para evitar que ideas nocivas se colaran entre el público. 
Este era el espíritu de los «mandatos a los libreros» presentes en los índices in-
quisitoriales y que afirmaban que:

[…] la misma experiencia à enseñado, que por descuydo, ignorancia, o poca no-
ticia de los libros prohibidos, o expurgados, à avido, i ay muchos de los tales en 
librerías antiguas, i que an pasado de mano en mano, i por muchos dueños; or-
denamos i mandamos, a todos los Libreros, o qualesquier otros, que hizieren lis-
tas, i memoriales de tales Librerias, para apreciarlas, o venderla, o de otra manera 
enagenarlas, i disponer dellas, sean obligados a presentar, i refrendar las tales lis-
tas, i memorias de Librerias i libros a la persona, o personas, que para reconocer-
las i registrarlas estuviere diputada por el Santo Oficio […]. (Zapata, de Lyra, de 
Herrera, 1632: 25).

Sin embargo, en el caso de los libros del Colegio Jesuita de Mompox, esta 
revisión no se llevó a cabo. Debido a esto, el visitador solicita que se lleve a 
cabo esta clasificación con urgencia para poder ejecutar la venta de los libros: 
«[…] si acaso ha de executarse, bien sea en el todo bien solamente de aque-
llas obras en que no se encuentre inconveniente o prohivision, lo que hago 
presente a V.E. para que sobre uno y otro particular, si lo hallare por conve-
niente, se sirva librar sus superiores providencias» (AGN. Temporalidades: 
SC.57, 16, D.5).

Finalmente, García dice que continuará revisando todos los documentos 
y acciones de este caso para descubrir «[…] cualesquiera otros cargos, o atra-
sos en los ramos que procedan de descuidos culpables» (AGN. Temporalida-
des: SC.57, 16, D.5), y afirma que ya habría acabado su trabajo si no se hubiera 



115

EL EXPOLIO DEL COLEGIO JESUITA EN MOMPOX: ARTE, LIBROS Y NEGLIGENCIA …

enfermado en tres ocasiones, pero que al momento de escribir el informe ya se 
hallaba bien de salud, por lo cual espera terminar a brevedad. El informe está 
firmado a 23 de septiembre de 1776.

El informe genera una reacción en el virrey Manuel Antonio Flórez, quien 
en una orden firmada por su secretario Francisco Iturrate ordena en 1777 que 
«a fin de resolver lo conveniente para que ni la Liberia que se expresa, ni 
las demás ropas se acaben de deteriorar, pasa a la vista del fiscal» (AGN. 
Temporalidades: SC.57, 16, D.5). Ante esto, el aparato burocrático se pone 
en movimiento y el fiscal de la Junta de Temporalidades, que como men-
cioné anteriormente era Francisco Antonio Moreno y Escandón, se defiende 
de cualquier responsabilidad al respecto y achaca los errores a la Junta local 
de Cartagena, que era la encargada de llevar a cabo el inventario, catalogación 
y venta de los bienes de los jesuitas:

El Fiscal dice: que la Junta extablecida en la Ciudad de Cartagena para 
asuntos de las Temporalidades de la Religión extinguida, de quien depende lo 
respectivo al que fue Colegio en la Villa de Mompox, ha devido conforme a las 
obligaciones de su instituto, y a lo dispuesto en las Reales Ordenes providencias 
sobre la separazion en clases de las Alajas de plata y oro, y aplicar los ornamen-
tos a iglesias pobres, con lo que se habría evitado su deterioro, y remediado sin 
demora la necesidad, dando cumplimiento a lo que S.M. ordena […] (AGN. Tem-
poralidades: SC.57, 16, D.5).

Ante esta situación, el fiscal Moreno conmina al virrey para que dé una 
orden al gobernador de Cartagena para que ordene a la Junta de Temporali-
dades de esa ciudad que «[…] delibere sobre las alajas y libros existentes en 
Mompox dando cuenta a la Junta Superior arreglándose en todo a lo preve-
nido en la colección de providencias para que allí se resuelva lo que sea justi-
cia» (AGN. Temporalidades: SC.57, 16, D.5), a lo cual Iturrate, en nombre del 
virrey, expide dicha orden el 15 de marzo de 1777. A pesar de estas acciones 
administrativas, no conocemos el paradero final de estos bienes, ni si efecti-
vamente la Junta de Temporalidades de Cartagena cumplió lo mandado por el 
Fiscal Moreno y el Virrey Flórez.



116

Alberto José Campillo Pardo 

4.2.2.  Los listados de bienes: la librería del Colegio de Mompox

Como lo mencionaba el visitador Nicolás García en su informe, el expe-
diente que estamos analizando cuenta con los listados de los bienes del cole-
gio que presentaban irregularidades, en tres grandes categorías: libros, ropas 
de iglesia y alhajas de oro y plata. Estos listados, a su vez, estaban divididos 
entre aquellos bienes que estaban bien inventariados y existían al momento 
de hacer García la revisión, aquellos bienes que no estaban inventariados, 
pero que se encontraban en poder de los oficiales reales y aquellos bienes que, 
estando inventariados en el listado original de los ejecutores del Colegio, se 
desconocía su paradero.

El listado de «libros que constan del Imbentario del executor y existen» 
está compuesto por 366 tomos, correspondientes a 162 títulos de libros de toda 
índole. La forma que García listó los libros es bastante detallada, pues consta 
de autor, número de tomos, formato y título, lo que permite, en la mayoría de 
los casos, la identificación de las obras. Un ejemplo de esto es el registro de 
las obras del padre Segneri que aparece referido como «treinta y siete tomos 
todos también en 4° de las obras del P. Señeri, los treinta y cinco de ellos en 
español y los restantes en italiano» (AGN. Temporalidades: SC.57, 16, D.5).

En el primer apartado de este artículo, veíamos que los principales ob-
jetivos de los jesuitas eran la educación y la evangelización. Por ello, dentro 
de los libros de esta colección, los de temática religiosa ocupan una porción 
muy importante del total, ya «que se buscaba la obediencia de quienes reci-
bían estos conocimientos por parte de los jesuitas, a las leyes de Dios y las 
verdades de Cristo, lo que implicaba una obediencia a las autoridades» (Cam-
pillo, 2021: 199). Dentro de los libros religiosos se encontraban, por supuesto, 
ejemplares de la Biblia y sus concordancias, listado como «nueve dichos Bi-
blia Sacra y concordancias» (AGN. Temporalidades: SC.57, 16, D.5), y de los 
comentarios e interpretaciones hechas a esta por los exégetas. De hecho, el lis-
tado comienza con «quatro tomos en folio Obras de Claus» (AGN. Tempora-
lidades: SC.57, 16, D.5), que se refiere a Joseph Ignatz Claus y su libro sobre 
exégesis bíblica el Spicilegium catechetico-concionatorium id est Conceptus 
exegetici ex praestantissimis auctoribus collecti & variis Sacrae Scripturae fi-
guris, Sanctorum Patrum sententiis.

Adicionalmente, la mayoría de la librería del Colegio de Mompox está 
compuesta por libros de sermones. Esto es debido a que los sermones y la pré-
dica eran herramientas vitales para los oficios misioneros de la Compañía de 
Jesús. Dentro de los más destacados, se encuentran los sermones del jesuita 



117

EL EXPOLIO DEL COLEGIO JESUITA EN MOMPOX: ARTE, LIBROS Y NEGLIGENCIA …

Antonio Vieira, de los cuales hay cuatro tomos, los sermones del agustino 
Cristobal de Almeida, que cuenta con otros cuatro volúmenes, los de Paolo 
Segneri, también jesuita, en los 37 tomos mencionados anteriormente, entre 
otros muchos autores. Estos sermones eran de todo tipo: de prédica, panegíri-
cos, sermones de cuaresma y sermones fúnebres. La gran cantidad de este tipo 
de libros muestra la importancia y la utilidad que estos tenían para las activi-
dades jesuitas en América (Campillo, 2021: 200-202).

Adicionalmente a estos sermonarios, encontramos libros de moral, que 
servía no solamente para educar a la población momposina, sino a los mismos 
religiosos del colegio. En este sentido, encontramos obras como las de Gio-
vanni Pinamonti, La Religiosa en Soledad: obra en que se expone a las Re-
ligiosas el modo de emplearse con fruto, en los exercicios Espirituales de 
San Ignacio de Loyola o El director de las almas: methodo para dirigirlas por 
el camino de la perfeccion christiana: obra utilissima para los confessores, y 
penitentes, una para la vida comunitaria de las religiosas y otro para repren-
der comportamientos errados o pecaminosos de los feligreses, en este caso de 
la Villa de Mompox.

Para finalizar la categoría de los libros religiosos, hay que mencionar los 
libros de ejercicios espirituales, los cuales «no tratan de ofrecer tratados orgá-
nicos de saber, sino caminos personales de vivir, acentuando los aspectos inte-
riores que respondían al personalismo humanista y las opciones radicales del 
hombre en relación con Dios como centro de su vida y felicidad de su destino» 
(Andrés 1994: 15), por lo cual eran vitales tanto para la vida comunitaria de 
los jesuitas, como para sus actividades misioneras. Así pues, encontramos re-
gistros como «Dos dichos de Exercicios de S. Ignacio» o «Dos dichos Exerci-
cios de Rodríguez» (AGN. Temporalidades: SC.57, 16, D.5). Igualmente, hay 
varios catecismos, devocionarios y novenas que complementan estas obras, 
como el registro de uno en «4° Oficia Santorum» (AGN. Temporalidades: 
SC.57, 16, D.5).

Adicionalmente a los libros religiosos, la colección de los jesuitas en 
Mompox contaba con libros de diferentes temáticas que servían para su labor 
educativa en el colegio. De esta manera encontramos libros de derecho, como 
el caso de dos tomos del Derecho Canónico de Murillo; libros de historia los 
cuales eran verdaderos tratados que incluían temáticas geográficas y antro-
pológicas, además de las históricas, como los dos volúmenes de Historia Ro-
mana, los dos tomos en 8° de Roma antigua y Moderna (Fig. 2) o un libro de 
historia De la creación del mundo (AGN. Temporalidades: SC.57, 16, D.5). 
De igual manera, caben destacar los libros de gramática, como el compendio 



118

Alberto José Campillo Pardo 

de Antonio Nebrija, que fue uno de los autores más leídos en las colonias ame-
ricanas, el cual tuvo numerosas reimpresiones en diferentes lenguas (Gehbald 
2021: 195-197) o el Compendium latino-hispanum, utriusque linguae veluti 
lumen de Pedro de Salas (S.I.) (1584-1664), listado y conocido comúnmente 
como «Calepino de Salas». Las gramáticas fueron vitales en el actuar misio-
nero y educador de los jesuitas, de hecho, la Compañía recopiló e imprimió 
una serie de gramáticas de lenguas indígenas, basadas en los conocimientos 
gramaticales occidentales.

Para finalizar, hay dos elementos que caben resaltar de esta biblioteca: la 
gran cantidad de autores clásicos latinos y griegos presentes en su colección, 
entre los que se destacan Virgilio, Julio Cesar, Esopo y Aristóteles, y la ausen-
cia de libros científicos e ilustrados que eran comunes en otras bibliotecas je-
suitas neogranadinas de la época, como es el caso de la de Tomás Nieto Polo, 
procurador de la provincia de Quito (Campillo 2021: 198-199).

Ahora bien, de este primer apartado, hay muchos títulos que García no 
pudo identificar, debido a la condición de deterioro en que se encontraban. Es 
por eso que el último ítem de la lista dice:

Un montón de libros pasados de comején y polilla, y los más de ellos des-
quadernados con muchas foxas sueltas, y divididas sin poderse conminar en que 
se expuso por el S. Thesorero deverse comprehender nueve quadernitos de dife-
rentes cosas: quarenta y siete tomitos de varios tratados en Italiano, Frances y Es-
pañol: Quinze más en dozavo, y otros cinco libros que sin expresión de títulos, se 

Figura 2. Anotación que da cuenta del estado deteriorado de los libros del colegio. 
AGN. Temporalidades: SC.57, 16, D.5



119

EL EXPOLIO DEL COLEGIO JESUITA EN MOMPOX: ARTE, LIBROS Y NEGLIGENCIA …

Imbentariaron al tiempo de la execucion de este Colegio, porque desde entonces 
se hallaban quasi inútiles. (AGN. Temporalidades: SC.57, 16, D.5).

Una vez hecho todo el reconocimiento de los libros inventariados del 
colegio, que aún existían físicamente, García procede a inventariar aquellos 
títulos que, por descuido o negligencia de los ejecutores originales, no se en-
contraban en el listado, pero sí se hallaban almacenados:

Cuadro 1. Libros encontrados de más 
(AGN. Temporalidades: SC.57, 16, D.5)

Primeramente la Historia del Pueblo de 
Dios en Veinte y cinco tomos de a 4°

Mas un tomo en 4° Concilio 
Lateranense

Más Cinco tomos también de a 4° 
Sermones varios del P. Gama

Mas dos tomos en 8° Gramatica 
Española y Fancesa

Mas Una Carta Pastoral del mismo tamaño, 
escrita por el Arzobispo d. Francisco Valero

Mas otra del mismo tamaño del 
padre Francisco Pomey

Mas un Diurno en 8° Mas otro dicho Constituciones y 
decretos Apostolicos

Mas un tomo en 4° del Cronicon Mas otro dicho Método Geográfico

Mas un tomo en 8° titulado la flor Fatima Mas otro dicho Esplicacion de 
Filavas

Mas otro tambien en 8° Doctrina de 
Jesuchristo

Mas otro dicho del P. Mathias 
Himbah

Mas otro dicho San Ignacio de Loyola Mas otro dicho Oficios de Semana 
Santa

Mas otro dicho confesor instruido Mas un tomo en 4° Noticias Morales

Mas tres dichos Theología de la Fe Mas otro dicho Instituciones 
dialecticas del P. Lozada

Mas otro dicho Roma Antigua y Moderna Mas otro Antidoto para solizitantes

Mas un Lunario tambien en 8° Mas un librito en dozabo Exercicios 
Espirituales

Mas un tratado del Espiritu santo del 
mismo tamaño

Mas la Historia del Establecimiento 
de la Iglesia en seis tomos de a 4°



120

Alberto José Campillo Pardo 

Adicionalmente, Nicolás García encontró que los Oficiales Reales encar-
gados de la ejecución del colegio jesuita no solamente obraron negligente-
mente al dejar libros fuera del inventario, sino que, al momento de su revisión, 
ya se habían extraviado numerosos títulos:

Cuadro 2. Libros que faltan de los comprehendidos en  
el Imbentario del Executor y se ignora su paradero actual 

(AGN. Temporalidades: SC.57, 16, D.5).

Primeramente un tomo Luz de Verdades 
Catholicas en folio

Mas otro dicho Palma de la Pasion

Mas dos tomos en 4° de Codorniu Mas otro Noticia de los Exercicios 
de Resignioli

Mas un tomo de a folio Bluteau Mas uno en 8° Nepeu. Reflecciones 
Cristianas

Mas un tomo en 4° de obras de Segura Mas otro de Oracio
Mas otro dicho Sermones de Aguilar Mas uno en 4° Sacro Monte Parnaso
Mas otro dicho de a folio perteneciente al 
Curso Salmatizanse imbentariado

Mas otro pequeño. Versos Electos de 
los PP de la Compañía

Mas otro dicho Historia de Mexico Mas otro pequeñito. Epigramas

Mas un tomo en 4° Menologio de la 
Compañía

El inventario recopilado por García nos muestra que en el Colegio de 
Mompox se estudiaban diversas materias, en diversos idiomas. Desafortuna-
damente, a pesar de los buenos oficios del visitador, el destino de esta colec-
ción tras estos hechos nos es desconocido, a diferencia de lo que sucedió con 
otras bibliotecas jesuitas, como la del Colegio Mayor de San Bartolomé, en 
Santafé, que pasó a convertirse en la primera biblioteca pública de la ciudad, 
por decisión del fiscal Moreno y Escandón y que hoy forma parte del Fondo 
Antiguo de la Biblioteca Nacional de Colombia.



121

EL EXPOLIO DEL COLEGIO JESUITA EN MOMPOX: ARTE, LIBROS Y NEGLIGENCIA …

4.2.3. � Los listados de bienes: ropa y ornamentos de 
la iglesia del Colegio de los jesuitas

Además de las negligencias administrativas que llevaron a la pérdida y dete-
rioro de parte del patrimonio bibliográfico de los bienes del Colegio Jesuita 
de Santa Cruz de Mompox, las actuaciones de los oficiales de temporalidades 
también pusieron en peligro otro tipo de bienes materiales, en concreto, las ro-
pas de iglesia y ornamentos sacerdotales que eran utilizados por los jesuitas 
para sus labores misioneras y religiosas. Así pues, al igual que la biblioteca, 
García realiza un inventario propio de estos elementos y realiza una compa-
ración con el inventario original de los ejecutores de la Junta de Temporalida-
des que titula:

Nota de los ornamentos y demás Ropa de Iglesia del Colegio de la Compa-
ñía de esta villa que se han imbentariado de presente por mi, con expresión de lo 
que consta del Imbentario que al tiempo de la ocupación del mismo Colegio, y 
sus temporalidades hizo su executor d. Andres de Madariaga, oy Conde de Pes-
tagua, y lo que ha encontrado demás en la actualidad por Olvido, o confusión 
acaezida en aquella ocasión, como también algunas faltas que ha avido (AGN. 
Temporalidades: SC.57, 16, D.5).

Esta lista, al igual que la de los libros, la divide en tres apartados, uno en 
el que anota los ornamentos que se encuentran, tanto en el inventario del eje-
cutor, como en las Reales Cajas de la Villa de Mompox; el segundo, que enu-
mera los elementos que fueron dejados por fuera del inventario, pero que se 
encontraban en las cajas; y el tercero, aquellos que se encontraban inventaria-
dos, pero no en las cajas. Con respecto a este listado, el patrimonio era de tal 
importancia, que García señala con nombre y apellido, Don Andrés de Mada-
riaga, al ejecutor de la junta que lo realizó y señala que cometió faltas, además 
de errores «por olvido y confusión» (AGN. Temporalidades: SC.57, 16, D.5), 
sin importar que este fuese conde de Pestagua al momento de la visita, lo que 
habla de un funcionario comprometido con su trabajo.



122

Alberto José Campillo Pardo 

Cuadro 3. Ornamentos, y demas Ropa constantes  
del Imbentario del Executor, que existen. 
(AGN. Temporalidades: SC.57, 16, D.5).

Un terno de Glase de Plata con florecitas 
de oro guarnecido con un galoncito de oro 
que se compone de casulla, dos dalmaticas, 
capa magna, frontal y paño de pulpito con 
su zenefa

Trez Amitos con sus zintas

Otro terno de tapiz blanco con flores á 
la turquezca, que se compone de casulla, 
dalmaticas, capa magna, frontal, paño de 
pulbpito con su zenefa, y paño de fasistol 
guarnecido con puntica de oro

Treinta y seis corporales

Otro terno negro de Damasco con su galon 
calado de plata, la casulla, y las Dalmaticas 
con sus punticas de plata, capa magna de 
Reaso fiso y zintica de plata falsa, paño de 
fasistol, frontal y manga de cruz

Treinta y ocho cornualtares

Quatro Casullas negras, dos de damasco y 
dos de raso liso

Quarenta y dos palias de diferentes 
xeneros

Diez casullas de Damasco blanco siete 
guarnecidas con galon de oro y tres con 
punta de lo mismo

Cinquenta y quatro purificadores

Siete casullas de color carmesi, las dos de 
tapis turquezco con su galoncito de plata, 
dos de damasco guarnecidas con punta 
de plata, otra dicha con galoncito de lo 
mismo y dos de primavera, y estambre con 
galoncito de oro

Una cinta de llave de sagrario con su 
engarse de hilo de plata, y oro

Seis casullas moradas las tres de tornasol 
guarnecidas con galoncito, y punta de plata, 
dos de Damasco guarnecidas con Cinta de 
oro y una de lana floreada

Una camisita de rengue del niño del 
señor S. Joseph

Una capa magna de Damasco morado 
guarnecido con cinta de plata

Un roquete se S. Juan Nepomuzeno 
de olán clarin labrado



123

EL EXPOLIO DEL COLEGIO JESUITA EN MOMPOX: ARTE, LIBROS Y NEGLIGENCIA …

Quatro casullas Berdes la una de tapis 
guarnecudas con puntica de plata y oro, 
otro de primavera con punta de plata

Una sobre pelis de estopilla lisa

Un frontal de lo propio guarnecido con 
puntica de plata y oro Una Alba de Bretaña ordinario

Dos casullas una Brocatillo de oro fondo 
blanco y flores amarillas, y guarnecida 
de galoncito de oro y la otra de raso liso 
floreado guarnecido con puntica de plata

Un belo de Chorreado Usado

Dos capas magnas de Damasco blanco 
guarnecidas de punta de oro

Una Cortina de tafetan carmesi 
doblete

Un paño mui usado de fasistol guarnecido 
con galoncito de plata

Otro belo chorreado y usado 
tambien

Quatro frontales viejisimos de varios 
colores

Dos turniquitas de chorreado del 
Nicño de San Joseph

Un paño de Palio de Damasco rosado con 
su fleco de seda muy usado.

Treinta y tres mantesles de Altares 
de varios xeneros y echuras, buenos 
unos, y malos otros por mui usados, 
y entre los primeros se hallan dos 
lastimados de comejen despues de  
la execucion

Un paño de guion de Brocato muy usado 
con fleco de seda

Onze paños del comulgatorio de 
varios tamaños, todos de Bretaña

Una manga de cruz de raso lisso floreado 
con guarnicion de plata, y felco de seda

Ocho toallas de Bretaña y ruan para 
dar agua a los que comulgan

Tres casullas de tisu de oro guarnecidas con 
galon de lo mismo y gusanillo

Ocho paños de manos de diferentes 
lienzos del servicio del Agua manil

Cinco dichas de brocato de oro fondo 
blanco, la una bordada, y todas guarnecidas 
con punta de oro con sus aderentes

Tres camisas de la virgen del 
socorro que se venera en uno de los 
Altares de la Iglesia del Colegio, 
guarnecidas todas tres de encaxes



124

Alberto José Campillo Pardo 

Tres dichas, una de prusiana guarnecida 
con punta de oro, otra de prinzesa color de 
fuego, y guarnecida con zinta amarilla, otra 
de princesa doble carmesi guarnecida de 
Galoncito de oro

Unas naguas de Bretaña de la misma 
Virgen maltratadas del servicio

Un velo de raso liso azul con flores 
amarillas del Camarin de Nuestra Señora de 
los Dolores

Una toca de olan clarin de dicha 
Virgen, guarnecida de encajes

Una capa de Coro de San Francisco de 
Paula de Brocato musgo guarnecida con 
galon de oro mui usada

Dos singulos Idem, el uno de hilo de 
oro y el otro de hilo de plata, y seda

Una de museta de s. Francisco Xavier 
guarnecida con una puntica de oro

Ocho tunicas de la propia virgen, las 
dos de Brocato usadas, otra de tisú y 
las demas ordinarias al maltratadas 
del servicio

Una colgadura de chorreado carmesi 
compuesta de viente y ocho piezas de 
varios tamaños

Siete mantos Idem. los dos de 
Brocato de oro guarnecidos de Punta 
de plata, y los demas ordinarios 
maltratados del uso

Cinco Capillos de Copon de diferentes 
xeneros

Tres velos de sagrario, los dos de 
Brocato, y el otro de tisu

Diez y ocho singulos los onze de ellos 
buenos de hilo, galones, y telas de oro, los 
siete restantes ordinarios y usados

Una sotana de terciopelo la 
delantera, y de anascote lo demas 
con su punta de oro del serviciod e 
S. Juan Nepomuzeno

Tres Alvas, las seis de ellas de Olan de 
Rengue guarnecidas de encajes, y de oja de 
parra, y las siete restantes de Bretaña ancha 
con guarnicion de encaxe todas

Una Museta de raso liso de dicho 
santo bordada a lo turquesco

Catorze dichas de Bretaña y Estopilla 
guarnecudas todas de encajes 
correspondientes previniendose que cinco 
de ellas todas de Estopilla estan lastimadas 
de comejen despues de la execucion

Un bonete de terciopelo Idem con 
borlas de seda

Ocho sobre pellizes de estopilla y bretaña 
algo usadas



125

EL EXPOLIO DEL COLEGIO JESUITA EN MOMPOX: ARTE, LIBROS Y NEGLIGENCIA …

El listado está compuesto por 58 registros, entre los que destacan varios 
elementos. En primer lugar, encontramos 55 casullas ornamentadas en dis-
tintos materiales. Muchas de estas se encuentran guarnecidas con galones de 
hilo de oro y plata y sus confecciones son hechas con telas de diversos tipos 
como damasco, telas de Bretaña, seda y brocados. Así mismo, encontramos 
numerosas ropas de vestir santos, entre ellos, Nuestra Señora de los Dolores, 
San Francisco Xavier o San Juan Nepomuceno, las cuales también se encon-
traban llenas de bordados de oro, plata, brocados y hechas de materiales de 
primera calidad, a los que se suman palios para las procesiones de las imáge-
nes. Por otro lado, encontramos vestimentas sacerdotales, incluyendo albas de 
Bretaña, cíngulos hechos con hilos de oro y plata, así como ordinarios de raso. 
Adicionalmente, encontramos ropas de altar como manteles, cortinas, cornial-
tares y corporales de los mismos materiales.

Este tipo de elementos, que pertenecen al arte del bordado, han sido des-
conocidos de forma generalizada por la historiografía específica. Es posible 
que esto sea así, debido a que no se cuenta con escritos o documentación sobre 
gremios de bordadores, al contrario de otros artesanos más conocidos como 
los plateros. (Aguilar, 2018: 229-231). Sin embargo, cuando se revisa su com-
posición y sus materiales no se puede desconocer su valor económico. A pesar 
de ello, diez años después de la ejecución del colegio, estos objetos se encon-
traban aún mal almacenados y en proceso de deterioro, como es el caso de las 
catorce albas de «Bretaña y estopilla guarnecidas todas de encajes correspon-
dientes previniéndose que cinco de ellas todas de Estopilla estan lastimadas 
de comejen despues de la execucion» o los «treinta y tres manteles de Altares 
de varios xeneros y echuras, buenos unos, y malos otros por mui usados, y en-
tre los primeros se hallan dos lastimados de comejen despues de la execucion» 
(AGN. Temporalidades: SC.57, 16, D.5).

Desafortunadamente, en el documento del visitador García, los elementos 
anotados en el inventario no se encuentran tasados, por lo cual es imposible 
conocer su valor real. Sin embargo, si se comparan con datos de otros elemen-
tos similares que circulaban por los territorios españoles, se puede observar 
que sus precios no eran nada despreciables. Por ejemplo, existen documentos 
que nos muestran algunos maestros bordadores de Écija, en el siglo XVIII, 
vendiendo sus productos. Así pues, encontramos a Diego de Aranda, quien 
en 1752 cobra un total de 11 167 reales por los materiales y la confección de 
«cuatro casullas de damasco blanco, una casulla y dalmáticas verdes, dos ca-
sullas de carmesí, una casulla y dalmáticas moradas, dos frontales de damasco 
blanco y otro verde para el altar mayor, y otras piezas de menor importancia» 



126

Alberto José Campillo Pardo 

(Aguilar, 2018: 233) o a Ignacio Borrego que en 1767 cobra «1701 reales, im-
porte de una casulla, dos dalmáticas, estolas, manípulos y paños de cálices, de 
damasco rosado con guarnición de galón de oro y dos casullas de damasco ro-
sado con la cruz blanca y una de laberinto? Blanco con la cruz rosada […]» 
(Aguilar, 2018: 234).

Al observar los valores de los ejemplos, arriba mencionados, y las canti-
dades a que dichos valores correspondían, podemos suponer que el inventario 
de ropas y ornamentos del Colegio de Mompox debía estar avaluado en dece-
nas de miles de reales, a pesar de lo cual nunca fueron ejecutados ni vendidos. 
De hecho, los oficiales de las Reales Cajas hubieran podido disponer incluso 
de aquellas cosas viejas o maltratadas que, como se mencionó anteriormente, 
debían donarse a iglesias pobres y necesitadas, según la disposición del fiscal 
de la Junta de Temporalidades, lo cual al momento de la visita de Nicolás Gar-
cía tampoco había sucedido.

Ahora bien, al igual que con los libros, el ejecutor de estos bienes dejó por 
fuera del inventario numerosos artículos, que, en el caso de las ropas y orna-
mentos del colegio, se trataba de verdaderas obras de arte, valoradas en miles 
de reales, como se ve en la siguiente tabla:

Cuadro 4. Ropa que por olvido, o confusion no se comprehendió en  
el imbentario del ejecutor, y existe 

(AGN. Temporalidades: SC.57, 16, D.5)

Primeramente. Dos cortinas chorreadas 
carmesi alistas amarillas pertenecientes 
a la Colgadura puesta ya antes, la que 
componiendose de treinta piezas de varios 
tamaños, se trahe en el imbentario del 
executor por veinte y ocho

Una bolsa de Brocato de oro 
bastantemente usada del uso de la 
cajeta de plata de llevar a Nro. Amo 
que consta imbentariada en  
las Alhajas

Tres palias una de tisú de plata con punta 
de lo mismo: otra de Brocato de oro a la 
turquesa con Galon de oro, y de plata, la 
restante de catatumba de Ilo de oro, y plata, 
y sedas de color sin guarnicion

Un singulo quasi nuevo de gasa 
de plata con sus pendientes de lo 
mismo y seda



127

EL EXPOLIO DEL COLEGIO JESUITA EN MOMPOX: ARTE, LIBROS Y NEGLIGENCIA …

Media pollera con su Corpiño, petillo, y 
mangas de brocato d eplata a la turquesa 
guarnecido con galon de oro propio de  
Nra. Sra. Del Socorro

Seis singulitos de Imágenes, el uno 
de cintas de oro con sus pendientes 
de lo mismo, y de seda: Dos de cinta 
de plata viejos: otro de cinta de ora: 
y los dos restantes de Cintas de seda

Una vestidura de sitial para el Santisimo de 
Brocato, fondo azul de flores de oro y de 
colores

Un petillo de Nra. Sra del Socorro 
cuebierto de flores de oro, plata y 
colores

Otra dicha de tornasol morado con 
guarniciones de seda blanca

Una Tunica del S.S. Joseph, fondo 
atabacado y flores de varios colores

Un belo de sagrario al parezer de Brocato, 
fondo blanco a flores de oro

Un Bonete de tercio pelo negro 
guarnecido de plata

Otro dicho de tornasol morado con galon 
de seda blanca

Otro Id. De tafetan con puntica de 
plata bastantemente viejo

Otro dicho en dos piezas de Brocato de oro 
a la turquesa sobre fondo blanco y galon de 
oro

Un sombrerito de tercio pelo negro 
viejo guarnecido con punta de plata 
de realse de la que antiguamente se 
llamaba punta de España

Otro igual fondo a flores de oro sin 
guarnicion

Un bestido chorreado del Niño de 
Nra. Sra. Del Socorro

Otro dicho muy usado de Brocatillo de oro, 
fondo atabacado con guarnicion de plata

Dentro de las particularidades de este listado, encontramos que García, 
además de subrayar el error obvio, que cometió el ejecutor Madariaga, de de-
jar por fuera del inventario objetos valiosos, también subraya que hubo otros 
que sí los listó, aunque lo hizo mal. Tal es el caso del primer elemento de la 
tabla, las «dos cortinas chorreadas carmesi alistas amarillas pertenecientes a 
la Colgadura puesta ya antes, la que componiendose de treinta piezas de va-
rios tamaños, se trahe en el imbentario del executor por veinte y ocho» (AGN. 
Temporalidades: SC.57, 16, D.5), en el cual el conde de Pestagua se equivoca 
en el número piezas de la colgadura, reduciéndola en dos. Así mismo, es cu-
rioso que la mayoría de los elementos de este apartado del listado corresponde 
a objetos «menores», como vestiduras de santos o del sagrario, como si el 



128

Alberto José Campillo Pardo 

ejecutor no hubiera considerado necesario incluirlas en el inventario, dada su 
naturaleza y a pesar de su valor artístico y económico.

Finalmente, García anota los elementos que, a pesar de estar inventaria-
dos, se encuentran perdidos y no existe registro de que hayan sido vendidos. 
Se trata de cuatro elementos, a saber:

Cuadro 5. Ropa que se ha encontrado de menos de la que expresa  
el imbentario del executor, y no consta enagenada 

(AGN. Temporalidades: SC.57, 16, D.5)

Primeramente. Una cortina de tafetan doblete 
carmesí

Siete varas de tafetan amarillo que no consta si era 
doble o doblete

Una palia de lienzo blanco
Doze varas de puntica de plata

Este listado es muy interesante porque, a pesar de ser pocos elementos, se 
tratan todos de piezas de material, enteras o nuevas, que se pueden usar para 
producir nuevos objetos y, por ende, vender fácilmente. Sin embargo, el hecho 
de que sus ventas no se encuentren registradas, permite suponer que nos en-
contramos ante un caso de corrupción por parte de los oficiales encargados del 
almacenamiento, quienes pudieron haberlas vendido para su propio beneficio.

4.2.4.  Los listados de bienes: alhajas de oro y plata

El último apartado del informe sobre los bienes del Colegio Jesuita de Mom-
pox corresponde a las alhajas de oro, plata y piedras preciosas. Este apartado 
del documento es interesante, pues la caligrafía y la firma no coinciden con 
la del visitador García y se encuentra fechado ocho años después de la visita 
de Nicolás García, es decir, en 1784. De hecho, se trata de una comunicación 
al fiscal de la Junta de Temporalidades, informándole que la ejecución de las 
mencionadas alhajas no se había llevado a cabo, a pesar de haber pasado ya 
18 años desde la expulsión de los jesuitas. El listado de alhajas, copia del in-
ventario original de la Junta de Temporalidades, es el siguiente:



129

EL EXPOLIO DEL COLEGIO JESUITA EN MOMPOX: ARTE, LIBROS Y NEGLIGENCIA …

Cuadro 6. Relación de las Alhajas de oro, plata, y piedras  
que están deportadas en estas caxas como pertenecientes a las temporalidades 

que fueron de los Ex-Jesuitas de esta villa 
(AGN. Temporalidades: SC.57, 16, D.5)

Alhajas de Plata

32 candeleros de varios tamaños, y hechuras
2 lamparas grandes con sus vasos
1 lampara pequeña sin vaso
4 Arañas inclusive una descompuesta
1 Insensario
1 Naveta con su cucharita
2 Juegos de vinageras
1 cubierto
Unos tornillos
2 Llaves de sagrario
2 coronas, una grande y otra pequeña con varias 
piedras falsas
1 cetro
1 mundo pequeño dorado

5 @s y 12 
Onzas de 
Plata

2 santos Christos con las cruces de madera

1 caliz con su Patena y cucharita, y el corporal de 
Bretaña

Alhajas de oro y piedras

Un Forcido de nueve hilos de perlas
1 Rosario pequeño de oro y perlas, con su crucero de 
cinco casas

Otro dicho grande engarzado en corales y su crucero 
correspondiente de siete casas

Tres cadenas de oro, dos grandes y una pequeña con 
su cruz de Esmeraldas que tiene dos piedras menos



130

Alberto José Campillo Pardo 

1 Relicario de oro con sus vidrios correspondiente

4 rosas de plata sobre doradas con piedras falsas

4 sortijas idem
2 rosas de oro y Esmeraldas, la una con 55 piedras y  
la otra con 24 y un Ametisto

1 sortija de oro con su piedra que parece Diamante

1 Idem con varias chispas
1 Id con Esmeraldas en figura de rosa
2 id machucadas, la una con Esmeraldas y la otra con 
una piedra Gallinaso
1 idem figura de rosa con nueve perlas
1 sortija de oro con Esmeraldas
2 Barcos de oro con piedras y aguacates de 
Esmeraldas
1 par de Aritos de oro con piedras de Gallinaso
1 par de Aritos de oro con piedras de Ametisto
2 pares de barcos de oro con varias perlas
1 par dicho de perlas y oro

4 y 1 Onza 
de oro 1 Id con Esmeraldas

2 Argollitas de Plata sobre doradas
1 culebrita de coral
1 papel con varios pedacitos de plata

La copia de este inventario y el informe subsecuente están firmados por 
Juan Anttonia y Mathias Ruiz, el 21 de septiembre del 84. Anttonia y Ruiz 
eran oficiales reales de Mompox y escriben este documento para solicitar que 
dichas alhajas fueran trasladadas a las cajas de la Junta de Temporalidades de 
Cartagena, para que estas se encargaran de su ejecución, como ya lo había or-
denado el fiscal Moreno, ocho años antes:



131

EL EXPOLIO DEL COLEGIO JESUITA EN MOMPOX: ARTE, LIBROS Y NEGLIGENCIA …

Señor
Depositadas en esta Caxa las Alhajas de oro y plata que fueron de las tempo-
ralidades de los ex-Jesuitas de esta villa, y después de haverse aplicado por la 
respectiva Junta las que tuvo por conveniente a las Iglesias de la Provincia y 
otras, han quedado en este deposito las que se reconocen de la adjunta Rela-
ción: Y porque parece que la misma Junta de aplicaciones de essa Ciudad con 
fecha de 10 de Noviembre de 1779 a instancia del Sindico Procurador General 
mandó que para dar cumplimiento a la real Cedula de 6 de Marzo de 1773 el co-
misionado de Temporalidades de esta Villa embiara a dicha Junta las Alhajas que 
se distinguen de tercera clase […] a fin de hazer prompta remisión a España, y 
que las demás de primera y segunda aplicadas se entregasen presisamente vaxo 
la obligación de responsabilidad en calidad de fiel deposito hasta las resultas de 
S.M. Y como sin embargo de haver pasado 5 años no se ha dado cumplimiento 
a dicha determinazion permaneciendo en este depósito, lo hacemos presente a V. 
Excelencia para que si lo tuviese a bien se sirva mandarnos remitirlo a las Caxas 
de essa ciudad para que pueda estar mas a mano y promppto a su remisión a Es-
paña (AGN. Temporalidades: SC.57, 16, D.5).

Este informe nos muestra varias cosas. Primero, que nos encontramos 
ante dos funcionarios públicos que se ven inmersos en el mal manejo de los 
bienes jesuitas que habían llevado a cabo sus antecesores y que están tra-
tando de solucionarlo, ya sea por cumplir su deber o por desembarazarse del 
problema. En ese tenor, Anttonia y Ruiz se apoyan en las disposiciones rea-
les para lograr que la ciudad de Cartagena reciba las alhajas de los jesuitas 
momposinos.

Estas disposiciones que citan los oficiales reales muestran la ineficiencia 
de la administración española para disponer de los bienes del expolio a los je-
suitas. Así pues, en 1773, siete años después de la expulsión, el rey expide una 
cédula real en la cual regula la forma en que deben tratarse estas alhajas. No 
sabemos si dicha cédula era de carácter general o estaba abocada solamente 
a las temporalidades cartageneras o neogranadinas, sin embargo, sí sabemos 
que no sería sino hasta seis años más tarde, el 10 de noviembre de 1779, que el 
Síndico Procurador General de Cartagena de Indias dio las órdenes pertinen-
tes para que la Real Cédula se ejecutara, posiblemente fruto de la visita de Ni-
colás García a Mompox en 1776 que desembocó en la orden sobre este asunto 
del fiscal Moreno y Escandón en 1777. En este orden de ideas, entre la ejecu-
ción del Colegio de Santa Cruz de Mompox y las órdenes de cumplimiento de 
ejecución de sus bienes por parte de la Junta de Temporalidades de Cartagena, 



132

Alberto José Campillo Pardo 

tuvieron que mediar una Real Cédula, una visita a las cajas de la villa, una 
nueva orden del fiscal de temporalidades de Nueva Granada y doce años.

Y sin embargo la ineficacia de la administración española para disponer 
de estos bienes era tal, que cinco años más tarde, es decir diecisiete desde la 
ejecución, encontramos que no se había cumplido ninguna de las disposicio-
nes, al menos en cuanto a las alhajas se refiere, a excepción de donar algu-
nas a las iglesias provinciales, como lo había dispuesto Moreno y Escandón 
en 1777.

Al igual que con los libros y las ropas y ornamentos del colegio, desco-
nocemos el paradero final de las alhajas. No hemos encontrado documenta-
ción que nos muestre si fueron enviadas a Cartagena o si finalmente llegaron 
a España, como lo había dispuesto el rey. Lo que sí sabemos es que la buro-
cracia española supo mantener almacenadas 5 arrobas y 12 onzas (alrededor 
de 63 kilos) de plata, y 4 arrobas y 1 onza (alrededor de 50 kilos) de oro, sin 
darles ningún uso, en un momento en que el imperio necesitaba de todos sus 
recursos para sostenerse (Fig. 3).

Conclusiones

Los fenómenos sociales tienen la característica de que suelen imposibilitar 
la generalización de sus explicaciones, puesto que dependen del comporta-
miento de individuos y contextos específicos. Debido a esto, los fenómenos 
sociales se entienden mejor a la luz del análisis casuístico. El manejo de los 
bienes que fueron expropiados a los jesuitas tras su expulsión de España por 
parte de las autoridades coloniales españolas no es la excepción, de manera 
que encontramos casos en que el patrimonio artístico y cultural que estos reli-
giosos trajeron a América fue bien manejado y se conserva hasta el día de hoy, 
como el caso de los libros del Colegio Mayor de San Bartolomé, en Santafé, 
que gracias a las disposiciones dadas por el fiscal de la Junta de Temporalida-
des de la Nueva Granada, Francisco Antonio Moreno y Escandón, se convir-
tieron en la primera biblioteca pública de este territorio y se conservan hasta 
hoy en día en la Biblioteca Nacional de Colombia.

Sin embargo, no todos los casos son tan positivos, y el presente artículo 
es una muestra de cómo el mal manejo administrativo de ciertas autorida-
des llevó al deterioro y la pérdida de bienes patrimoniales irreemplazables. El 
caso de los bienes del Colegio jesuita de Santa Cruz de Mompox nos muestra 
como la negligencia y, posiblemente la corrupción, llevaron a que los oficiales 



133

EL EXPOLIO DEL COLEGIO JESUITA EN MOMPOX: ARTE, LIBROS Y NEGLIGENCIA …

Figura 3. Edward Walhouse Mark. Iglesia de Santa Bárbara en 1845, acuarela sobre 
papel. Imagen de dominio público



134

Alberto José Campillo Pardo 

reales de esta ciudad ignoraran las disposiciones con respecto a estos bienes, 
causando que el destino de estos fuera incierto.

Gracias a los buenos oficios de algunos funcionarios como el visitador 
Nicolás García o los oficiales Anttonia y Ruiz, sabemos que el deterioro de es-
tos bienes, durante los dieciocho años que estuvieron abandonados en el al-
macén de las Reales Cajas de Mompox, fue evidente. Este deterioro se vio 
agravado por las condiciones geográficas de la villa moposina, y elementos 
como la humedad o las plagas de comején llevaron a que elementos artísticos 
y culturales irremplazables se perdieran para siempre. Así mismo, el paso de 
los años y la inacción de las autoridades españolas en Mompox dan pocas es-
peranzas sobre el destino final de libros, bordados y alhajas coloniales. En tér-
minos patrimoniales, estos objetos están perdidos en las arenas del tiempo y 
la única opción que tenemos para conocer sobre su aspecto, valor y función 
social, es a través de las pistas documentales que existen en archivos y colec-
ciones y los análisis comparativos con casos similares en donde los objetos fí-
sicos sí se conservan.



135

EL EXPOLIO DEL COLEGIO JESUITA EN MOMPOX: ARTE, LIBROS Y NEGLIGENCIA …

Bibliografía

Aguilar Días, Jesús (2018): «La realización de ornamentos litúrgicos en la provincia de 
Sevilla. Artífices ecijanos de los siglos XVI al XVIII», Artigrama, 33, 229-240.

Andrés, Melquíades (1994): Historia de la mística de la Edad de Oro en España y 
América. Madrid: Biblioteca de Autores Cristianos.

Arroyave, Ana María (2005): Mompox: puerto de escala y almacén del ilícito co-
mercio. Estudio del contrabando en la villa durante los años de aplicación del 
sistema de libre comercio (1778-17796) [monografía de grado no publicada]. 
Bogotá: Universidad de los Andes.

Bell Lemus, Gustavo Adolfo (1987): «Contrabando e intereses comerciales en Mom-
pox en el siglo XVIII», Revista Huellas, 20, 47-66.

Campillo Pardo, Alberto José (2021): Comerciantes, libreros y censores: circulación 
del conocimiento entre España y Nueva Granada en el siglo XVIII [tesis docto-
ral]. Sevilla: Universidad de Sevilla.

Fajardo, José del Rey y Felipe González Mora (2012): Los Jesuitas en Mompox, 1643-
1767. Bogotá: Pontificia Universidad Javeriana.

García Sánchez, Bárbara Yadira (2005): «La educación colonial en la Nueva Granada: 
entre lo doméstico y lo público», Revista Historia de la Educación Latinoame-
ricana, 7. Tunja: Universidad Pedagógica y Tecnológica de Colombia.

Gehbald, Agnes (2021): «Nebrija en el Perú: la preponderancia del «Arte» y «Voca-
bulario» durante el siglo XVIII», en Natalia Maillard Álvarez y Manuel F. Fer-
nández Cháves (eds.), Bibliotecas de la Monarquía Hispánica en la primera 
globalización (Siglos XVI-XVIII). Zaragoza: Prensas de la Universidad de Za-
ragoza, 195-197.

Gutiérrez, Alberto, S. I. (2010): «Los Jesuitas en Colombia y la teología», Theologica 
Xaveriana, 134.

Leonetti, Juan Eduardo (23-26 de septiembre de 2008): «La expulsión de los jesuitas 
y la política fiscal en la América hispánica», en XIII Jornadas Internacionales 
sobre las Misiones Jesuíticas: «Interacciones y sentidos de la conversión». Sim-
posio: economía, finanzas y administración misional. Buenos Aires.

Rueda, Pedro (2005): Negocio e intercambio cultural: El comercio de libros con Amé-
rica en la Carrera de Indias (Siglo XVII). Sevilla / Madrid: Editorial Universi-
dad de Sevilla / Consejo Superior de Investigaciones Científicas.

Soto Arango, Diana Elvira (2011): La universidad en el período colonial educado-
res criollos neogranadinos. Colombia: Universidad Pedagógica y Tecnológica 
de Colombia.

Salzedo del Villar, Pedro (1938): Apuntaciones historiales de Mompox. Cartagena: Ti-
pografía Democracia.

Zapata, Antonio, Francisco de Lyra, Juan de Herrera y Alardo de Popma (1632): No-
vus Index Librorum Prohibitorum et Expurgatorum. Hispali: Ex Typographeo 
Francisci de Lyra.





137

Capítulo 5
NAVES DE IDA Y DE REGRESO:  

ENCARGOS, EMBARGOS Y DISPERSIÓN  
DE BIENES SUNTUARIOS IGNACIANOS  

(RÍO DE LA PLATA, 1767-1770)

Vanina Scocchera 
UNTREF-CONICET, Argentina

La expulsión de la Compañía de Jesús de los dominios hispanoamericanos en 
1767 y el destino de sus propiedades embargadas en territorio hispanoameri-
cano ha sido parte de los hitos de la historia religiosa del siglo XVIII. Desde 
entonces, una gran cantidad de bienes fue expuesta a un proceso de identi-
ficación mediante extensos inventarios elaborados por las juntas de tempo-
ralidades de cada virreinato para la tasación de su patrimonio seguido de su 
enajenación, remate o aplicación, según las disposiciones de la corona. No 
obstante, al momento son pocas las investigaciones que, desde la historia del 
arte, analizaron los derroteros finales de un gran número de bienes vinculado 
al universo religioso ignaciano y que incluía imágenes –pinturas, esculturas, 
láminas, estampas y retablos–, objetos de culto, liturgia y devoción –entre los 
que se cuentan platería, altares portátiles, reliquias, medallas, rosarios–, libros 
y textiles1.

1.  Desde la historia del arte, diversos investigadores han rastreado las huellas de la an-
tigua presencia ignaciana en el territorio rioplatense: a los ya clásicos trabajos de Schenone 
(1982) y Sustersic, (2010); debemos sumar las recientes investigaciones de Siracusano (2020) 
sobre la dimensión material de estas obras y de Gramatke (2020a) respecto de las consideracio-
nes técnicas de su producción.

https://orcid.org/0000-0003-1230-3343


138

Vanina Scocchera 

En las últimas décadas, las investigaciones de Luisa Elena Alcalá (2007)  
–para el caso novohispano– y de Corinna Gramatke (2019, 2020b) –respecto  
de los contactos ultramarinos entre Europa y las provincias ignacianas en 
América– expandieron el conocimiento sobre la circulación obras de arte a 
partir de la indagación en los viajes que, previo a la expulsión de la orden, 
periódicamente realizaban los procuradores provinciales jesuitas a Roma. 
Ambas perspectivas invitan a pensar en el papel de estos procuradores como 
agentes de intercambio que propiciaron un intercambio ultramarino a partir de 
rutas oficiales y transferencias culturales entre regiones remotas.

Sumado a ello, y como han señalado Gabriel Martínez Serna (2009) y 
Fabián Fechner (2014), estos viajes tenían por objeto la reunión de estos 
procuradores en periódicas congregaciones provinciales a partir de las cua-
les renovaban fluidas redes de contacto e informaban al Padre General sobre 
aquellos asuntos concernientes a cada provincia y le elevaban solicitudes es-
pecíficas. De este modo, el procurador provincial era un nexo esencial entre 
su provincia y el centro de la congregación. Asimismo, parte de sus funcio-
nes consistía en aprovechar el viaje para abastecer a las provincias de todos 
los bienes y recursos necesarios para llevar a cabo su misión evangeliza-
dora, tales como reclutar nuevos misioneros y adquirir los bienes y mercan-
cías esenciales para su empresa. Así, los viajes de regreso de los procuradores 
provinciales a Roma –previo paso por las ciudades más destacadas de Europa–  
resultaron centrales para el crecimiento de la orden en las tierras de misión a 
partir de fines del siglo XVI.

El caso que aquí nos proponemos analizar es uno de los episodios fi-
nales de estos viajes: se trata del último viaje de regreso de procuradores 
provinciales a los mares del sur y, más específicamente, del derrotero atra-
vesado por aquellas imágenes, objetos de culto y bienes suntuarios que fue-
ron embarcados en Cádiz como bienes de misión por los procuradores de la 
provincia de Chile y del Paraguay en el navío San Fernando y que, al tocar 
puerto en Montevideo en julio de 1767, fueron confiscados por la Junta de 
Temporalidades de Buenos Aires, ya que la orden de expulsión de la Com-
pañía de Jesús de tierras americanas había sido recientemente sancionada. 
Tiempo después, estos bienes ingresaron en una lógica de redistribución que 
hace prácticamente imposible trazar sus destinos posteriores: almacenados 
en depósitos virreinales, rematados en almoneda pública, cedidos a igle-
sias parroquiales por disposición del obispo o entregados a seculares que 
reclamaron a la Junta de Temporalidades su restitución son algunas de las 
trayectorias que, de momento, hemos podido identificar como parte de un 



139

NAVES DE IDA Y DE REGRESO: ENCARGOS, EMBARGOS Y DISPERSIÓN DE BIENES…

complejo proceso de dispersión y expolio que contribuyó a una pronta des-
acralización del patrimonio artístico ignaciano2.

Complementariamente, las acciones de la Junta de Temporalidades no 
finalizan allí, pues a estas acciones se suma otra que, podríamos afirmar, 
contribuyó a una notable diáspora de este patrimonio por fuera del territo-
rio rioplatense. Se trata de casos específicos en los que, en 1769, el goberna-
dor de Buenos Aires y presidente de dicha junta decidió remitir a la península 
una gran cantidad de platería labrada procedente de los colegios e iglesias ig-
nacianos. Frente a la imposibilidad de encontrar compradores dispuestos a 
pagar su valor en el Río de la Plata y ávido por remitir capital a la metrópo-
lis para financiar los costos de la expulsión, Francisco de Paula Bucareli y 
Ursúa embarcó cajones con platería labrada –utilitaria y litúrgica– rumbo a  
Cádiz para su remisión como caudal con el único destino del de su conversión 
en moneda acuñada.

En las próximas páginas nos proponemos indagar en las dinámicas de es-
tos derroteros partiendo de un análisis biográfico de objetos que, tiempo atrás, 
gozaron cualidades sagradas, distintivas y que saciaron un consumo cultural 
restringido. El estudio de los viajes de ida y vuelta de estos navíos y los secre-
tos de sus cajones nos permitirá adentrarnos en un proceso de expolio y diás-
pora de objetos religiosos y suntuarios que atestiguaron su desacralización y 
dispersión patrimonial a ambas márgenes del océano. Desde una metodolo-
gía centrada en la cultura material comprendemos que diversos procesos, tales 
como las trayectorias, las agencias y los desplazamientos de sentido forman 
parte de transformaciones respecto de los usos, funciones y prácticas asocia-
das a dichos objetos que aquí nos proponemos reconstruir (Kopytoff 1991).

5.1. E l viaje de misión y el navío San Fernando

Al zarpar de Cádiz en enero de 1767, el Navío San Fernando, conducido por el 
maestre Benito Viñas y Freire, llevaba a bordo a los procuradores provinciales 

2.  En trabajos previos hemos analizado cómo las disposiciones monárquicas señalaban 
que los espacios y objetos destinados al culto y la evangelización debían ser eximidos de su 
mercantilización. Mientras las iglesias y reducciones fueron asignadas a otras órdenes religio-
sas, y si bien parte del patrimonio artístico fue resguardado de su venta, éste fue alcanzado por 
transformaciones que desplazó sus sentidos, seguido de apropiaciones materiales, pérdidas y 
deterioros (Scocchera 2020a, 2020b).



140

Vanina Scocchera 

de Chile José Antonio Salinas Guesalaga y Francisco Javier Varas Aguirre, 
quienes emprendían su viaje de regreso de Roma a su provincia. Dos días des-
pués de izar las velas, la nave se detuvo en Algeciras a causa de un tempo-
ral; de donde volvió a partir el 2 de marzo hacia las costas sudamericanas3.
La carga del navío era cuantiosa, pues los procuradores chilenos traían con-
sigo una treintena de cajones destinados a su provincia; a los que se le suma-
ban otras tres decenas de cajones para la provincia del Paraguay que habían 
sido adquiridos por sus procuradores provinciales, José de Robles y Domingo 
Muriel –quienes no llegaron a embarcarse hacia el Río de la Plata–4, y algu-
nos pocos más que el padre Marcos Escorza, Procurador General de Indias en 
Sevilla, enviara para dos jesuitas de la ciudad de Buenos Aires con libros, cera 
y otros enseres. Sumado a ello, los procuradores provinciales de Chile traían 
consigo una veintena de estudiantes y novicios para continuar con la empresa 
evangelizadora.

Entre los bienes transportados por ambas provincias, no sorprende en-
contrar un cuantioso número de lienzos para colgaduras, blandones y fronta-
les de iglesia, textiles para elaborar prendas litúrgicas, atavíos de imágenes 
y vestimentas de laicos, prendas de vestir confeccionadas –como sombre-
ros, medias, camisas o pañuelos–, hilos y agujas, así como también libros de 
amplia variedad temática, resmas de papel, cera labrada, candeleros, herra-
mientas para trabajar madera, relojes, utensilios de cocina, vajilla y alimen-
tos para abastecer el viaje de los misioneros. Desde nuestra perspectiva, más 
interesantes aun resultan los cuantiosos envíos de crucifijos, rosarios, estam-
pas, medallas, ornamentos y objetos litúrgicos; entre los que se encontraban 
cálices y vinajeras, altares portátiles, hierros para hacer hostias, atriles, re-
liquias y relicarios romanos, en contraste con las poco numerosas pinturas 
sobre lienzo o metal, esculturas de bulto y cabezas y pares de manos de san-
tos para ser montadas en destino. Todos estos objetos, presumiblemente des-
tinados al universo religioso ignaciano, conforman la cultura material que 

3.  Archivo General de Indias (en adelante AGI), Contratación, 1722, 1767. Hanisch, 
(1972) señala que la ejecución de la expulsión de las Islas Canarias se demoró hasta el 26 de 
abril debido a la tardía partida del navío de Algeciras.

4.  El navío San Fernando fue sendas veces analizado por la historiografía respecto de la 
fecha precisa en que el barco zarpó del Puerto de Santa María y las posibles razones por las que 
los procuradores de la provincia del Paraguay no abordaron la nave. Storni (1980, p. 196; 241) 
señala que para abril de 1767 ambos provinciales se encontraban en Cádiz a la espera de ser ex-
pulsados hacia Faenza y Génova respectivamente.



141

NAVES DE IDA Y DE REGRESO: ENCARGOS, EMBARGOS Y DISPERSIÓN DE BIENES…

protagonizará nuestro relato y que, al momento de su embarco, fueron decla-
rados ante el maestre del Navío San Fernando Benito Viñas y Freire como 
«bienes de misión» y «cosas de devoción», razón por la cual gozaron de la 
exención impositiva correspondiente5.

Al arribar al puerto de Montevideo el 25 de julio de 1767, con el objeto 
de desembarcar solamente aquellos cajones que debían ser remitidos a Bue-
nos Aires y a la Provincia del Paraguay, la historia de este viaje se tornó in-
usitada: al día siguiente de su llegada, el gobernador de Montevideo abordó 
el navío y notició a los procuradores provinciales chilenos y los recientes mi-
sioneros jesuitas la expulsión de la Compañía de Jesús. A continuación, estos 
fueron alojados en la residencia de la orden, mientras que a aquellos misione-
ros enfermos se les permitió permanecer en el navío. Trece días después, José 
Antonio Salinas Guesalaga –procurador provincial a cargo– fallecía sin con-
cretar su misión, mientras que los jesuitas sobrevivientes fueron enviados a 
Buenos Aires, desde donde fueron deportados rumbo a las provincias roma-
nas de la orden6. Por su parte, los cajones que contenían dichos «bienes de mi-
sión» fueron confiscados por los Oficiales Reales de Montevideo y cotejados 
con el registro del navío, con la anuencia del procurador chileno Francisco Ja-
vier Varas Aguirre para ser luego remitidos a Buenos Aires bajo la custodia de 
la Junta de Temporalidades7.

Es justamente con su arribo a Buenos Aires cuando la indagación res-
pecto de la trayectoria biográfica de estos objetos se bifurca acorde a las po-
sibilidades que nos brindan las fuentes documentales contrastables entre el 
Archivo General de Indias y el Archivo General de la Nación de Argentina. 
Mientras que, para el caso de la provincia del Paraguay, las fuentes documen-
tales disponibles son el registro del navío realizado en Cádiz al momento del 
embarco y el inventario labrado en Buenos Aires que confirma, salvo algunos 
detalles minuciosos, cuáles habían sido los bienes embarcados; la información 
que arrojan los documentos sobre los bienes chilenos resulta muy distinta. 

5.  A lo largo de la historia de la orden, la actividad de los procuradores provinciales fue 
sospechada de comercio y tráfico ilegítimo de mercancías aprovechando la exención imposi-
tiva de los viajes de misión en navíos oficiales de registro. Ver: Galán García (1995). Otras in-
vestigaciones centradas en la actividad económica de la orden prueban que estos procuradores 
provinciales habitualmente conducían a Europa dinero entregado por particulares para satisfa-
cer dichos encargos. Cfr. Mörner (2008); López Martínez (1991).

6.  Archivo General de la Nación, Argentina (en adelante AGN), 21-5-6, exp. 70, f. 3.
7.  AGN, 21-5-5, exp. 12, f. 16.



142

Vanina Scocchera 

Debido a que en el navío viajaban ambos procuradores provinciales chilenos, 
la Junta de Temporalidades procedió a la pronta confiscación de todos aque-
llos papeles personales de los misioneros, es decir, libros de cuentas y copias 
de correspondencias que señalaban con precisión qué objetos habían sido ad-
quiridos por los procuradores o por allegados ignacianos para terceros, con 
detalle de sus gastos y dinero disponible de cada uno de estos encargos.

Esta información será aquí, a su vez, contrastada con todos aquellos ex-
pedientes de reclamaciones presentados a la Junta de Temporalidades de 
Buenos Aires en que dichos particulares, noticiados de la expulsión y em-
bargo de bienes del mencionado navío, solicitaron al gobernador Bucareli la 
pronta restitución de sus mercancías. Estas cartas permiten, por un lado, co-
tejar la información de los procuradores y conocer las redes de pertenencia y 
los vínculos que dichos misioneros habían establecido con personajes de dis-
tinción en torno de la ciudad de Santiago de Chile; pero, por el otro lado, ex-
hibe cómo estos objetos viajaron escondidos entre los cajones de misión, no 
obstante su naturaleza fuera la de mercancías que sellaban un pacto comercial 
entre los jesuitas y sus destinatarios; así como también se encontraron, en-
tre ellos, obsequios que estrechaban un vínculo devocional entre estos y sus 
allegados. Mediante estos documentos reconstruiremos la historia biográfica 
de un número de objetos que, a pesar de las prohibiciones de tomar encar-
gos particulares, llegaron al Río de la Plata a manos de José Antonio Salinas 
Guesalaga y Francisco Javier Varas Aguirre y corrieron una suerte muy di-
versa a la esperable.

5.2. �L os bienes de misión y los encargos 
traídos por los procuradores

Al arribar a Buenos Aires, los cajones de los procuradores de las provincias de 
Chile y el Paraguay fueron depositados en el Colegio de San Ignacio; donde 
los oficiales de la Junta de Temporalidades reunieron la documentación de los 
procuradores chilenos y del registro del navío y comenzaron a elaborar exten-
sos inventarios para proceder la tasación de sus bienes8. Si bien para entonces 
todos los cajones ya estaban mezclados, las marcas en sus caras exteriores 
permiten inferir cómo eran identificados por los procuradores acorde a sus 

8.  AGN, 21-5-5, exp. 12, f. 17.



143

NAVES DE IDA Y DE REGRESO: ENCARGOS, EMBARGOS Y DISPERSIÓN DE BIENES…

destinatarios9. Tenemos entonces, por un lado, aquellos objetos precedidos por 
las siglas JHS y luego seguido por las iniciales de las provincias, en nuestro 
caso PP y PC, correspondientes a las provincias de Paraguay y Chile con los 
bienes que efectivamente estaban destinados a la misión. Dentro de estos –y 
especialmente para el caso de los cajones de Paraguay– hay indicaciones pre-
cisas respecto de quiénes serían los destinatarios de los libros comprados con 
el dinero de la orden. Así, el listado de los procuradores exhibe el envío de en-
comiendas para diversos padres y hermanos que recibirían libros de teología, 
filosofía, historia, matemática, gramática y literatura, entre los que abunda-
ban publicaciones de autores de la orden y libros en castellano, latín, alemán 
y francés10.

Un segundo grupo lo conforman aquellos envíos particulares para jesui-
tas de Buenos Aires y del Paraguay que habían sido despachados por otro ig-
naciano o comisionados a un particular en la península que los despachase. 
En ambos casos estos envíos corrieron a cuenta y riesgo de dichos destinata-
rios y fueron transportados por los procuradores provinciales como si se tra-
tara de bienes adquiridos por ellos mismos para su misión. Este es el caso, 
por un lado, del envío de cuatro cajones con 192 libros que realiza el procura-
dor general de Indias Marcos Escorza para el procurador general de misiones 

9.  JHS-PV corresponde a la carga realizada por el padre Francisco Javier de Varas a su 
nombre y JHS-PS a su equivalente por el padre José Salinas. En principio serían estos los ca-
jones donde se contienen mayoritariamente los bienes destinados a los particulares. Por el otro 
lado, JHS-PC correspondería a la carga de la provincia de Chile, mientras que JHS-PP refiere a 
la homónima del Paraguay. Sumado a ello, el maestre del Navío declara que asimismo, los je-
suitas traían como parte de su carga cajones que habían sido registrado bajo las siglas de otras 
personas: PAF refería a los cuatro cajones con libros que el Procurador General de Indias Mar-
cos Escorza enviara al padre Juan Francisco Carrió; PP y EF a los que el corredor Félix de Al-
meza enviaba a cuenta y riesgo del padre Juan de Prado y del padre Esteban Font respectiva-
mente, el primero residente en la Estancia de Areco y el segundo en el Colegio de San Ignacio 
de Buenos Aires (Storni, 1980). Asimismo, el maestre declaró que otros tantos cajones de los 
jesuitas fueron embarcados a su nombre para que este los entregara a otros jesuitas y allega-
dos, tales como «don Eugenio Lerdo de Tejada, ausente a José de Gainza» y al padre Francisco 
Sama, de la Provincia del Paraguay. AGN, 21-5-5, exp. 12, f. 37 y ss. y f. 105.

10.  Entre ellos, se listan a los padres Julián de Vergara y José Cid y los hermanos Manuel 
Gervasio Gil, Francisco Gayola, Vicente Gelabert y Julián Nieto que se encontraban en Monte-
video; así como también la lista de encargos incluía a Juan Antonio Rivera, misionero en el Pa-
raguay; y al padre Ramón Ruiz y los hermanos Vicente Palacio y Manuel Valdivieso que par-
ticiparon del viaje de los procuradores del Paraguay y no llegaron a embarcarse. AGN, 21-5-5, 
exp. 12, f. 86 y ss. Cfr. Storni, (1980).



144

Vanina Scocchera 

Juan Francisco Carrió11. Así como también el de encargos específicos que los 
jesuitas realizaban a corredores; como los dos cajones con cera, vidrios, piezas 
de fierro y tabaco que el corredor Félix de Almeza enviaba a cuenta y riesgo 
del padre Juan de Prado y otros dos para el padre Esteban Font para ser reci-
bidos en Buenos Aires.

Estas lógicas de intercambio –que se presentan por demás intrincadas me-
diante la intervención de al menos dos o tres sujetos– se complejiza aún más 
cuando dentro de estos envíos se incluían, asimismo, encargos para seculares 
allegados a los ignacianos. Veamos, por ejemplo, cómo en una carta privada 
este comisionado, sito en Cádiz, explica al jesuita Juan Antonio de Prado, 
que «en el cajón arpillado nº1 me tomé la libertad de acomodar otro peque-
ñito para mi s.a d.a Gerónima de San Martín y trece piezas de Sangalas para 
d.n Fran.co Argerich, que uno y otro suplica a V. R.a se sirva tenerlo a dispo-
sición de dichos sujetos…para que acudan a recibirlos»12. A continuación, 
el mismo Almeza incluyó en el cajón destinado al jesuita Esteban Font una 
carta en la que le explicaba no haber cumplido con parte de sus encargos, 
como un aguamanil y «medallas, estampas, libros y láminas del glorioso pa-
triarca San José»13. A cambio, para satisfacer el deseo del religioso del Colegio 
de San Ignacio, le indicaba haber comprado un reloj de torre acompañado de:

«una razón de las piezas de que se compone acomodadas en dos cajones con sus 
números y explicación para armarlo… en cuya alhaja puede v.m. dar por bien 
empleado lo que se ha gastado porque es trabajado por el fabricante principal de 
Londres llamado el maestro Helicot y varios inteligentes que lo han visto dicen 
que no cabe más primor en su tamaño»14.

11.  Asimismo, Carrió debía recibir otros dos cajones que habían sido enviados por el pa-
dre Ignacio de Álzaga desde Madrid para que aquel remitiese, a su vez, el primero al padre 
Jaime Torres y el segundo, al secular Carlos Drago. Respecto de los contenidos de los cajo-
nes, mientras el primero estaba colmado de agujas, el segundo contenía hilo para hacer zapa-
tos. AGN, 21-5-5, exp. 12, f. 122.

12.  AGN, 21-5-5 exp. 12, ff. 56v, 57.
13.  Ídem.
14.  AGN, 21-5-5, exp. 12, ff. 56v, 59. En este punto es preciso señalar que, si bien des-

conocemos el destino de esta maquinaria, tan solo dos años antes se había puesto en funciona-
miento en la torre del Cabildo de Buenos Aires su primer reloj traído, asimismo, desde Londres 
y cuya recepción e instalación se demoró más de lo esperado. Ese reloj es el que actualmente 
puede verse en la torre de la Iglesia de San Ignacio construida en el siglo XIX. En este sen-
tido, el hecho de que los jesuitas encargasen y trajeran, casi al mismo tiempo que el Cabildo, un 



145

NAVES DE IDA Y DE REGRESO: ENCARGOS, EMBARGOS Y DISPERSIÓN DE BIENES…

Estos extractos exhiben 
cuán fluido y frecuente era 
el contacto entre estos comi-
sionados y las redes jesuitas 
para satisfacer un consumo 
suntuario y de primera dis-
tinción. Si de envíos parti-
culares entre religiosos de 
la orden a ambos lados del 
Atlántico se trata, debemos 
agregar que, en el mismo 
navío, el maestre Benito Vi-
ñas llevaba incluso en su 
equipaje personal un cajón 
que le había dado el padre 
Sebastián Ruiz para que, a 
su llegada a Buenos Aires, 
lo entregara al mencionado 
padre Francisco Sama. Di-
cho cajón consistía en un 
envío que el padre Carlos 
Gervasoni le remitió desde 
Génova con «varias devo-
ciones» para que las repar-
tiese y en especial las hiciera 
llegar a «una pobre señora»; 
la cual –según sus palabras– estaba «en la última miseria». El pedido de Ger-
vasoni no terminaba allí pues, a cambio pedía que Sama le remitiese «unos 
plumeros buenos y un par de papagayos y unas cuatro o seis esmeraldillas, pá-
jaro como un sorzal muy verde, ojos vivos y pico de loro… entregándolo a 
don Faustino Galeano, Piloto de dicha nao quien me hará el favor de condu-
círmelo a España»15 (Fig. 1).

Los modos en que estos cajones circularon entre redes ignacianas –y con 
el conocimiento y, quizás complicidad, de ciertos maestres– exhibe cómo 

reloj de características semejantes, da cuenta de la capacidad adquisitiva y de la importancia de 
la orden en dicho entramado urbano para el último tercio del siglo XVIII.

15.  AGN, 21-5-5, exp. 12, f. 124.

Figura 1. San Ignacio de Loyola. Medallón, siglo 
XVIII, óleo sobre pergamino. Museo Jesuítico 

Nacional Estancia de Jesús María, Córdoba



146

Vanina Scocchera 

habitualmente estos envíos sortearon las disposiciones monárquicas respecto 
del tráfico de bienes y el comercio lícito para garantizar el intercambio cultu-
ral de la orden entre Europa y América. Sumado a ello, la posibilidad de con-
tar con vías de circulación segura, como los viajes de los procuradores –que 
eximieran a las mercancías del pago impositivo por estar inclusas entre los ca-
jones declarados como «bienes de misión» y que, su tránsito fuese por ellos 
vigilado a cada tramo– hacían de estos viajes una ruta segura y privilegiada.

Por último, y más interesante aún para nosotros, lo conforma el tercer 
grupo de cajones: se trata de aquellos identificados por las siglas de la or-
den seguidos de las iniciales de nuestros procuradores chilenos PS y PV (pa-
dre Salinas y padre Varas). Allí fueron transportados sus objetos personales y 
los bienes destinados a satisfacer encargos y obsequios para regulares de otras 
órdenes y seculares, camuflados entre las piezas destinadas a los espacios de 
culto ignacianos. El relevamiento del inventario del navío permite ver la nu-
merosa cantidad de reliquias, medallas, rosarios, cristos y «cosas de devo-
ción» que excedían en su número a las que pudieran ser utilizadas al interior 
de la orden: «5900 medallas, 230 docenas de rosarios y 37 crucifijos… 200 es-
tampas de San Luis, 300 estampas de N.tra S.a de la Luz…»16 (Fig. 2).

Al finalizar el reconocimiento de estos y los restantes cajones, la elabora-
ción de su inventario y tasación, el gobernador Bucareli decidió poner todos 
ellos bajo la custodia de Juan Gerónimo Jorajuria, quien sería el encargado de 
vender dichos bienes con excepción de aquellos que estuviesen eximidos de 
su enajenación por tratarse de objetos sagrados17.

5.3. E ncargos en secreto y solicitudes de restitución

Tiempo después que la Junta de Temporalidades de Buenos Aires comenzara 
a elaborar sus inventarios, al menos catorce solicitudes de restitución de par-
ticulares fueron presentadas ante dicha administración para evitar que los ob-
jetos declarados por los procuradores chilenos como bienes de misión fueran 
vendidos y su caudal remitido a la metrópolis. Estas peticiones se ampara-
ban en «la instrucción de veinticuatro de febrero de mil setecientos sesenta y 
ocho, formada por los señores fiscales de orden del Supremo Consejo en el 

16.  AGN, 21-5-5, exp. 12, f. 107 y ss.
17.  AGN, 21-5-5, exp. 12, f. 248 y ss.



147

NAVES DE IDA Y DE REGRESO: ENCARGOS, EMBARGOS Y DISPERSIÓN DE BIENES…

Figura 2. Vidi te quasi angelum dei, siglo XVIII, grabado sobre papel. 
Museo Jesuítico Nacional Estancia de Jesús María, Córdoba



148

Vanina Scocchera 

Extraordinario» que especificaba que «los créditos que se repitan contra las 
temporalidades hallan los interesados de legitimar su acción con documento 
o justificación competente»18. Lo anterior significaba que estos particulares 
podían reclamar la restitución de sus bienes o el dinero previamente entre-
gado siempre y cuando contaran con documento o justificación competente. 
En nuestro caso, los documentos probatorios exhibidos por estos particulares 
ante el gobernador Francisco de Paula Bucareli fueron las cartas que estos ha-
bían intercambiado con los procuradores chilenos José Antonio Salinas Gue-
sala y Francisco Javier Varas Aguirre, que serían cotejados por la junta con los 
libros de cuentas de los procuradores.

A diferencia de lo que podríamos suponer como un consumo de lujo 
restringido a unos pocos vecinos de la ciudad colonial, entre los destinata-
rios no se encontraban solo personajes de primera distinción de Santiago de 
Chile –tales como el obispo, el alférez real, un abogado de la Real Audiencia 
y el regidor del Cabildo– sino también otros personajes que no detentaron la 
misma posición social y que también fueron beneficiarios de objetos destina-
dos a propiciar el culto en regiones remotas –tales como un cura párroco rural 
de la provincia de San Juan, algunos vecinos a cargo de capillas en zonas remo-
tas de Mendoza y San Luis, así como también familiares y allegados de ambos 
procuradores en Coquimbo, La Serena o Valparaíso. El cuadro anexo (Cua-
dro 1) presenta en modo sucinto quiénes fueron los destinatarios particulares 
de los objetos traídos por ambos procuradores chilenos a partir de la informa-
ción compilada en las mencionadas solicitudes de restitución presentadas ante 
la Junta de Temporalidades de Buenos Aires y la información recabada por la 
junta sobre otros encargos específicos para jesuitas. Asimismo, las proceden-
cias de estos demandantes nos permiten ver parte de las trayectorias esperables 
por estos objetos y que, en buena medida, son representativas de los modos en 
que las redes de contacto y comercio interoceánico de estos procuradores pro-
vinciales se extendían hacia el interior del territorio chileno y rioplatense en 
complejos entramados hacia una basta geografía regional (Fig. 3).

18.  AGN, 21-5-6, exp. 71, f. 4.



149

NAVES DE IDA Y DE REGRESO: ENCARGOS, EMBARGOS Y DISPERSIÓN DE BIENES…

5.3.1.  Selección literaria de ultramar

Entre los envíos de bienes del primer grupo de personajes destaca el encargo 
realizado por el obispo Manuel de Alday y Aspée quien había entregado a Sa-
linas la suma de ochocientos sesenta pesos para que el jesuita completara su 
biblioteca y lo abasteciera de telas para confeccionar su vestimenta litúrgica19.  
A diferencia de otros obispos que, al tomar posesión de su diócesis, arriba-
ban a América con profusos equipajes, Alday jamás había viajado a Europa; 
por lo cual, solo podía intentar adquirir sus libros en las principales capi-
tales de los virreinatos sudamericanos; o bien, recurrir a los procuradores 

19.  El vínculo entre el prelado chileno y los jesuitas era de larga data ya que este había 
tomado sus primeros estudios en el colegio ignaciano de San José de la Concepción, de donde 
era oriundo, y continuó su formación en el Real Colegio de San Martín, también regido por los 
jesuitas en la ciudad de Lima. Durante su accionar en el obispado chileno manifestaba su filia-
ción a la orden promoviendo los Ejercicios de san Ignacio entre los curas párrocos. (Urrejola 
Davanzo 2018).

Figura 3. Mapa en el que se observan las locaciones de los comitentes y a los que se 
destinarían los encargos particulares realizados a los procuradores provinciales  

de Chile y del Paraguay



150

Vanina Scocchera 

Solicitante Ocupación Lugar Objetos traídos de Europa Monto 
entregado Procurador Recibido

Manuel Alday Obispo Santiago de Chile Remesas, Libros. Telas para vestimentas 
litúrgicas

1300 José Antonio Salinas 
Guesalaga

Si

Don Juan José de Santa Cruz y Silva Regidor del Cabildo Santiago de Chile Remesa 450 José Antonio Salinas 
Guesalaga

No 

Alonso de Guzmán Abogado. Real 
Audiencia

Santiago de Chile Remesas, Libros, Licencia para oratorio 225 José Antonio Salinas 
Guesalaga

Parcial

Diego Portales y Su hermana Alférez Real y Monja 
carmelita

Santiago de Chile Seis láminas, Dos espejos. Libros, una 
óptica. Cálices, Cosas de devoción

600 Francisco Javier Varas 
Aguirre

Parcial

Isabel Carrillo de Albornoz Monja del Monasterio 
de la Concepción 
(agustinas)

Santiago de Chile Textiles, enseres de costura, objetos y libros 
de devoción, 2 estampas grandes, bienes 
suntuarios

-- José Antonio Salinas 
Guesalaga

Si

Leocadia Salinas Hermana del Procurador Santiago de Chile Laminas, bienes suntuarios Rosario de oro José Antonio Salinas 
Guesalaga

Si

José Domínguez Vecino a cargo de capilla San Luis de Loyola Un cáliz consagrado y un fierro para hacer 
ostias

Limosna Francisco Javier Varas 
Aguirre

Si

Clemente Corvalán Comisario del Santo 
Oficio de la Inquisición

Mendoza Un reloj
Libros

--- Francisco Javier Varas 
Aguirre

Si

Simón de Lima Cura párroco San Juan Un reloj y dos casullas --- Francisco Javier Varas 
Aguirre

Si

María Lorenza Lemus Vecina Mendoza Imagen san Estanislao Kotska --- José Antonio Salinas 
Guesalaga

Si

Julián de Vergara, José Cid, Manuel Gervasio 
Gil, Francisco Gayola, Vicente Gelabert y 
Julián Nieto

Religiosos ignacianos Montevideo Libros --- José de Robles y 
Domingo Muriel

No

Juan A. Rivera, Ramón Ruiz, Vicente Palacio y 
Manuel Valdivieso 

Religiosos ignacianos Paraguay Libros --- José de Robles y 
Domingo Muriel

No

Esteban Font Religioso Ignaciano Colegio San Ignacio, 
Buenos Aires

Reloj de torre --- José Antonio Salinas 
Guesalaga (Félix de 
Almeza)

No

Juan de Prado Religioso Ignaciano Estancia de Areco, 
Buenos Aires

cera, vidrios, piezas de fierro y tabaco --- José Antonio Salinas 
Guesalaga (Félix de 
Almeza)

No

Jerónima de San Martín y Francisco Argerich Vecinos Buenos Aires Textiles --- José Antonio Salinas 
Guesalaga (Félix de 
Almeza)

Si

Cuadro 1. Cuadro de encargos de bienes particulares (seculares, religiosos e ignacianos) 
traídos en el navío San Francisco con indicaciones del dinero entregado y del destino  

de los objetos adquiridos a partir de los expedientes de reclamación y las  
averiguaciones de la Junta de Temporalidades de Buenos Aires.



151

NAVES DE IDA Y DE REGRESO: ENCARGOS, EMBARGOS Y DISPERSIÓN DE BIENES…

Solicitante Ocupación Lugar Objetos traídos de Europa Monto 
entregado Procurador Recibido

Manuel Alday Obispo Santiago de Chile Remesas, Libros. Telas para vestimentas 
litúrgicas

1300 José Antonio Salinas 
Guesalaga

Si

Don Juan José de Santa Cruz y Silva Regidor del Cabildo Santiago de Chile Remesa 450 José Antonio Salinas 
Guesalaga

No 

Alonso de Guzmán Abogado. Real 
Audiencia

Santiago de Chile Remesas, Libros, Licencia para oratorio 225 José Antonio Salinas 
Guesalaga

Parcial

Diego Portales y Su hermana Alférez Real y Monja 
carmelita

Santiago de Chile Seis láminas, Dos espejos. Libros, una 
óptica. Cálices, Cosas de devoción

600 Francisco Javier Varas 
Aguirre

Parcial

Isabel Carrillo de Albornoz Monja del Monasterio 
de la Concepción 
(agustinas)

Santiago de Chile Textiles, enseres de costura, objetos y libros 
de devoción, 2 estampas grandes, bienes 
suntuarios

-- José Antonio Salinas 
Guesalaga

Si

Leocadia Salinas Hermana del Procurador Santiago de Chile Laminas, bienes suntuarios Rosario de oro José Antonio Salinas 
Guesalaga

Si

José Domínguez Vecino a cargo de capilla San Luis de Loyola Un cáliz consagrado y un fierro para hacer 
ostias

Limosna Francisco Javier Varas 
Aguirre

Si

Clemente Corvalán Comisario del Santo 
Oficio de la Inquisición

Mendoza Un reloj
Libros

--- Francisco Javier Varas 
Aguirre

Si

Simón de Lima Cura párroco San Juan Un reloj y dos casullas --- Francisco Javier Varas 
Aguirre

Si

María Lorenza Lemus Vecina Mendoza Imagen san Estanislao Kotska --- José Antonio Salinas 
Guesalaga

Si

Julián de Vergara, José Cid, Manuel Gervasio 
Gil, Francisco Gayola, Vicente Gelabert y 
Julián Nieto

Religiosos ignacianos Montevideo Libros --- José de Robles y 
Domingo Muriel

No

Juan A. Rivera, Ramón Ruiz, Vicente Palacio y 
Manuel Valdivieso 

Religiosos ignacianos Paraguay Libros --- José de Robles y 
Domingo Muriel

No

Esteban Font Religioso Ignaciano Colegio San Ignacio, 
Buenos Aires

Reloj de torre --- José Antonio Salinas 
Guesalaga (Félix de 
Almeza)

No

Juan de Prado Religioso Ignaciano Estancia de Areco, 
Buenos Aires

cera, vidrios, piezas de fierro y tabaco --- José Antonio Salinas 
Guesalaga (Félix de 
Almeza)

No

Jerónima de San Martín y Francisco Argerich Vecinos Buenos Aires Textiles --- José Antonio Salinas 
Guesalaga (Félix de 
Almeza)

Si



152

Vanina Scocchera 

jesuitas, de conocida formación y experiencia en este tipo de compras, que 
darían cumplimiento a su pedido20. Teniendo en cuenta la estrecha filiación 
entre el obispo y los ignacianos, es factible suponer que este no hubiera sido 
el primer encargo de libros que les realizara, pues la historiografía chilena 
ha reconocido que su biblioteca fue una de las más profusas para período co-
lonial con un total de 2058 volúmenes, sobre los cuales no hay precisiones 
respecto de su procedencia21.

Tras haber participado en agosto de 1767 de la expulsión de los jesuitas 
de su diócesis, tal como ordenaba la Pragmática Sanción, Alday acudió al re-
conocido Domingo Basabilbaso para que –como su apoderado y representante 
en Buenos Aires– intercediera frente a la Junta de Temporalidades y recupe-
rara sus bienes22. Basavilbaso expuso que desde Cádiz el procurador provin-
cial José Antonio Salinas Guesalaga le había remitido al obispo, a través de un 
tercero, «un cajón de encajes y una guarnición de albas (…) y que, consiguien-
temente, no llegó el caso de que dicho Padre Salinas entregase, remitiese o 
avisase a mi parte lo demás que conducía»23. En consecuencia, este solicitaba 
el reconocimiento de los papeles del jesuita para hacerle entrega de todo aque-
llo que le perteneciera a su apoderado por haber sido comprado con su dinero.

Poco tiempo después, el escribano de gobierno José Zenzano reconoció 
el listado de cuentas del fallecido procurador Salinas en el que se registraban 
sus compras:

«para el señor arzobispo de Santiago: llevo primeramente 19 tomos de Segneri 
(…) it. Rivadeneyra de compendio Reggi Patronatus (sic) (…), it. 3 tomos del 
bulario, it. un tomo del P. Larreguera (sic) que no costó cosa alguna (…) 50 va-
ras de tafetán doble negro, 35 de tafetán morado y unos mercurios que le remite 
el Padre Procurador General de Indias en Madrid»24.

20.  Respecto del comercio de libros por procuradores provinciales del Paraguay a media-
dos del siglo XVIII ver: Vega (2021).

21.  Los libros de Miguel de Alday y Aspée conformaron la primera biblioteca pública 
del Reino de Chile una vez legados al Cabildo Eclesiástico tras su muerte. (Aránguiz Donoso 
1980).

22.  AGN, 21-5-6, exp. 69, f. 1. Sobre el accionar del obispo durante la expulsión de la or-
den ver Gaune (2020).

23.  AGN, 21-5-6, exp. 69, f. 4 y 5.
24.  Cfr AGN 21-5-5. exp. 12; AGN, 21-5-6, exp. 69, ff. 7 y ss. El nombre «Larreguera» 

seguramente se deba a un error de transcripción y refiera a la obra del jesuita Carlos de la Re-
guera. De este listado también se arroja que Salinas había asumido a su llegada a Europa el 



153

NAVES DE IDA Y DE REGRESO: ENCARGOS, EMBARGOS Y DISPERSIÓN DE BIENES…

La filiación ignaciana de Alday puede en parte corroborarse, no solo a tra-
vés del envío de los libros solicitados –tales como las obras completas de 
Paolo Segneri, del catedrático matemático Carlos de la Reguera y el cono-
cido Manual compendio del regio patronato indiano de Antonio de Rivade-
neyra y Barrientos–, sino también del obsequio que el procurador general 
le enviara. Consecuentemente, su apoderado solicitó la restitución de aque-
llos bienes que, coincidentes con este listado, se hubieran requisado del na-
vío San Fernando, así como todo el dinero sobrante de las compras realizadas 
por Salinas. Acto seguido, la Junta Superior de Gobierno procedió a restituirle 
los bienes y el dinero sobrante.

En el navío, el procurador provincial de Chile José Antonio Salinas 
Guesalaga traía además otros cinco cajones de libros, tal como consta en el 
registro realizado por su maestre. Entre ellos, se encontraban los encargos rea-
lizados por Alonso de Guzmán, abogado de la Real Audiencia, y Diego Por-
tales, alférez real del Cabildo de Santiago de Chile25. Aunque aquí el reclamo 
fue análogo al emprendido por el obispo, estos no parecen haber contado con 
la misma suerte. La restitución de estos libros fue especialmente problemá-
tica, pues los oficiales argumentaron que una vez arribado el navío, todos 
ellos –los pertenecientes a las misiones de Chile y el Paraguay y los encargos 
de particulares– habían sido depositados en la biblioteca del Colegio Grande 
de San Ignacio, donde habían quedado bajo el cuidado de comisionados que, 
en el interín, habían entregado muchos de ellos a frailes de otras órdenes para 
que iniciaran sus misiones, así como también otros habían sido vendidos por 
error26. Si bien en este punto las fuentes no son del todo precisas, pareciera 
que ninguno de estos sujetos pudo encontrarse con sus ansiadas lecturas.

envío de dinero y objetos tales como «piedras vesares (sic) y de oro, con el cáliz, vinajeras y sa-
cras [que] se entregaron al Padre Torres».

25.  Según expuso su apoderado, Guzmán había entregado al padre José Salinas la suma 
de 225 pesos para que este le comprase «algunas láminas y libros y le sacase una licencia para 
tener oratorio privado en su casa». AGN, 21-5-6, exp. 70, f. 2 y AGN, 21-5-6, exp. 71, f. 2. En 
sus cuentas personales, el procurador José Salinas indica haber comprado «Para don Alonso 
Guzmán las obras de Feijó por 7 pesos fuertes, 5 reales plata, it. la obra de Luca y Pignate-
lli (sic) por 48 pesos flacos, it. El espectáculo de la naturaleza, por 14 pesos flacos dos reales». 
AGN, 21-5-5, exp. 12.

26.  AGN, 21-5-8, exp. 5, f. 5 y ss; AGN, 21-5-7, exp. 18, f. 1 y ss.



154

Vanina Scocchera 

5.3.2.  Encargos de devoción: entre la piedad y la distinción

Los destinos inciertos de las «cosas de devoción» una vez incorporadas al 
ramo de temporalidades pueden ejemplificarse en las dificultades atravesadas 
por Diego Portales, alférez real de Santiago, para recuperar, además de sus 
libros, aquellos otros bienes –mencionados como alhajas y diferentes efec-
tos– que había encargado a su primo, el procurador Francisco Javier Varas 
Aguirre, por valor de seiscientos pesos27. Poco después iniciado el reclamo, 
en agosto de 1769, Pedro Quiroga, representante porteño de Portales, recono-
cía recibir de la Junta Superior «seis láminas con diferentes pinturas de imá-
genes en cobre con marcos de palo barnizado, una cajetilla de canutillo de 
plata y 16 de ojuelas de oro y plata (…) un lignum crucis con autentica y una 
óptica con 125 cartas o paises» halladas en poder del comisionado de tempo-
ralidades junto con otros bienes de los jesuitas embargados del navío28.

Tiempo después de remitir los objetos a Santiago de Chile para su en-
cuentro con Portales, Quiroga volvió a presentarse ante la junta con tres cartas 
que, en el interín, su apoderado había recibido del entonces expulso Francisco 
Javier de Varas en las que este especificaba que había invertido su dinero en 
«seis láminas de vara y cuarta con marco de cristal y cantoneras de bronce do-
rado y vidrieras de cristal, dos lunas de espejos sin marcos, una óptica, una 
frasquera de cristal dorada, algunos breviarios»29 junto con diversos objetos 
enviados para la hermana de Portales, monja carmelita chilena. Al advertir la 
disparidad entre los objetos recibidos y los comprados por el procurador, Qui-
roga exhibió la carta del expulso y reclamó a la junta la entrega de todos los 
objetos faltantes, algunos de los cuales –como las seis láminas con canteras de 
bronce, así como los referidos espejos y frasqueras– identificó que se hallaban 
en poder del encargado de la venta de los bienes del Colegio de San Ignacio:

«Solo percibí la óptica, un agnus, el hilillo de oro y plata, los breviarios y diurno 
y seis laminas que no eran las que corresponden al dicho mi parte (…) y hallán-
dome con noticia de que las de su pertenencia están existentes y se hallan en po-
der de Dn Gabriel de Molina, encargado en la venta de efectos de este expresado 
colegio e igualmente los espejos referidos, se han de servir VSS admitiendo las 
expresadas seis laminas que existen en mi poder, mandar se me entreguen las que 

27.  AGN, 21-5-6- exp. 70, f. 2.
28.  AGN, 21-5-6, exp. 85, f. 17.
29.  AGN, 21-5-6- exp. 70, f. 3.



155

NAVES DE IDA Y DE REGRESO: ENCARGOS, EMBARGOS Y DISPERSIÓN DE BIENES…

dejo mencionadas con los citados espejos, la insignada frasquera o su valor y las 
estampas, libros y cosas de devoción»30.

Como podemos ver, el derrotero de aquellas «cosas de devoción» tiempo 
después de haber sido descargadas del navío, inventariadas y tasadas corrie-
ron destinos inciertos: algunas –cálices, relicarios, reliquias, aras, etc.– acorde 
a su carácter sagrado fueron exceptuadas de su enajenación y preservadas en 
depósitos a la espera de su aplicación; mientras que muchas otras –láminas, 
estampas, medallas, lienzos, esculturas, textiles– fueron dispuestas para su 
venta por un comisionado que periódicamente noticiaba a la administración 
de la junta el estado de su enajenación para la remisión de caudales. A pesar 
de sus esfuerzos, los bienes deseados por Portales no resistieron el embate de 
la junta pues, muy probablemente para entonces, ya habían sido enajenados.

En este punto, me gustaría reflexionar sobre las dinámicas de estos con-
sumos culturales, ya que este reclamo evidencia que, muy probablemente, 
Portales no había hecho un encargo preciso sobre las cosas de devoción que 
quería que el procurador adquiriera para sí. Muy por el contrario, Portales solo 
supo cuáles serían esos objetos que el jesuita le había adquirido una vez que 
este ya se encontraba expulso y transcribiera, en su carta, parte de su libro de 
cuentas31. Estamos entonces, frente a la satisfacción de una demanda que no 
siempre era específica, sino que, por el contrario –y quizás dado el lazo de 
consanguineidad o de afinidad–, el procurador realizó con cierta libertad am-
parado en las disponibilidades del mercado y un reconocimiento de la mayor 
o menor eficacia de estos objetos devocionales para satisfacer el gusto y pro-
piciar la empatía de sus destinatarios. Para ello, y tal como ha señalado Alcalá 
(2007), a lo largo de su periplo y de su estadía en las principales ciudades eu-
ropeas, estos procuradores adquirían los objetos más destacados de cada ciu-
dad; hecho que los convertía en agentes de cambio de especial reconocimiento 
por la población local americana. (Cuadro 2).

Sin embargo, algunos encargos, por su condición de objetos de lujo, pa-
recieran haber respondido a una demanda específica, tal como sucediera, por 

30.  AGN, 21-5-6, exp. 70, f. 5v.
31.  La carta de Varas Aguirre indica con suma precisión cuáles fueron los objetos adqui-

ridos y sus costos, por esta razón es factible suponer que el expulso tuviera consigo su libro de 
cuentas al momento de redactar la carta. Contrariamente para entonces, el libro de cuentas del 
fallecido procurador Salinas Guesalaga se encontraba en poder de la Junta de Temporalidades 
con el cual cotejaba sus inventarios y las solicitudes de restitución de los particulares.



156

Vanina Scocchera 

Solicitante Ocupación Lugar Objetos traídos de Europa
Monto 
gastado

Procurador Recepción

Manuel Alday Obispo Santiago de Chile Libros
53 varas de tafetán doble negro
35 varas de tafetán morado, 
24 varas de encaje
Unos mercurios obsequiados por el 
Procurador General de Indias.

  17 p, 7 r
  72 pesos
  77 p, 6 reales

José Antonio Salinas 
Guesalaga

Si

Regulares de otras ordenes Religiosos Santiago de Chile Tres juegos de breviarios   37 p José Antonio Salinas 
Guesalaga

No 

Monjas capuchinas Religiosas Santiago de Chile Un hierro para hacer ostias
Un cuaderno de santos de la orden

    8 p
  10 reales

José Antonio Salinas 
Guesalaga

No

Magdalena Zavalla Religiosa Santiago de Chile Un libro espiritual   10 reales José Antonio Salinas 
Guesalaga

Sí

Alonso Guzmán Abogado. Real Audiencia Santiago de Chile Libros   69 p, 5 reales José Antonio Salinas 
Guesalaga

Parcial

María Lorenza Lemus secular Mendoza Cabeza y manos de San Estanislao y 15 
varas de franjas de plata y oro

  69 p, 4 r José Antonio Salinas 
Guesalaga

Si

Félix Villalobos Secular --- 400 novenas de la Santísima Trinidad     4p José Antonio Salinas 
Guesalaga

No

Javiera Escalante Secular --- Unas pocas varas de encaje
Un paño de seda bordado de 
comulgatorio

    6 p
184 p

José Antonio Salinas 
Guesalaga

No

Simón de Lima y Melo Cura párroco San Juan Un reloj con su caja
Dos casullas (una de Génova)
Libros

  22 p
130 p
  13 p

José Antonio Salinas 
Guesalaga

Si

Pedro Ortiz Secular --- Algunos mercurios, 100 novenas y 
Libros sin especificar

    5 p José Antonio Salinas 
Guesalaga

No

Don Ignacio Gres Cura párroco --- 6 varas de brocato azul
6 varas de brocato carmesí
32 varas de franja de oro y 13 varas de 
tafetán blanco
Una casulla de brocato blanco

  48 p, 2 r
  47 p, 2r
 22 p, 4 r
 88 p, 2 r

José Antonio Salinas 
Guesalaga

No

Don Miguel Rocha Secular --- Una lámina de la Virgen y Libros   16 p José Antonio Salinas 
Guesalaga

No

Leocadia Salinas Hermana del procurador Santiago de Chile 8 láminas y 100 mazos de perlas falsas   50 p, 8 reales José Antonio Salinas 
Guesalaga

Si

Catalina Salinas Familiar del procurador Santiago de Chile Una lámina de san Luis Gonzaga     4 p. José Antonio Salinas 
Guesalaga

Sin datos

Cuadro 2. Cuadro en el que se transcriben las cuentas del procurador José de Salinas 
con indicaciones de comitentes, bienes adquiridos, valor y destino de los mismos



157

NAVES DE IDA Y DE REGRESO: ENCARGOS, EMBARGOS Y DISPERSIÓN DE BIENES…

Solicitante Ocupación Lugar Objetos traídos de Europa
Monto 
gastado

Procurador Recepción

Manuel Alday Obispo Santiago de Chile Libros
53 varas de tafetán doble negro
35 varas de tafetán morado, 
24 varas de encaje
Unos mercurios obsequiados por el 
Procurador General de Indias.

  17 p, 7 r
  72 pesos
  77 p, 6 reales

José Antonio Salinas 
Guesalaga

Si

Regulares de otras ordenes Religiosos Santiago de Chile Tres juegos de breviarios   37 p José Antonio Salinas 
Guesalaga

No 

Monjas capuchinas Religiosas Santiago de Chile Un hierro para hacer ostias
Un cuaderno de santos de la orden

    8 p
  10 reales

José Antonio Salinas 
Guesalaga

No

Magdalena Zavalla Religiosa Santiago de Chile Un libro espiritual   10 reales José Antonio Salinas 
Guesalaga

Sí

Alonso Guzmán Abogado. Real Audiencia Santiago de Chile Libros   69 p, 5 reales José Antonio Salinas 
Guesalaga

Parcial

María Lorenza Lemus secular Mendoza Cabeza y manos de San Estanislao y 15 
varas de franjas de plata y oro

  69 p, 4 r José Antonio Salinas 
Guesalaga

Si

Félix Villalobos Secular --- 400 novenas de la Santísima Trinidad     4p José Antonio Salinas 
Guesalaga

No

Javiera Escalante Secular --- Unas pocas varas de encaje
Un paño de seda bordado de 
comulgatorio

    6 p
184 p

José Antonio Salinas 
Guesalaga

No

Simón de Lima y Melo Cura párroco San Juan Un reloj con su caja
Dos casullas (una de Génova)
Libros

  22 p
130 p
  13 p

José Antonio Salinas 
Guesalaga

Si

Pedro Ortiz Secular --- Algunos mercurios, 100 novenas y 
Libros sin especificar

    5 p José Antonio Salinas 
Guesalaga

No

Don Ignacio Gres Cura párroco --- 6 varas de brocato azul
6 varas de brocato carmesí
32 varas de franja de oro y 13 varas de 
tafetán blanco
Una casulla de brocato blanco

  48 p, 2 r
  47 p, 2r
 22 p, 4 r
 88 p, 2 r

José Antonio Salinas 
Guesalaga

No

Don Miguel Rocha Secular --- Una lámina de la Virgen y Libros   16 p José Antonio Salinas 
Guesalaga

No

Leocadia Salinas Hermana del procurador Santiago de Chile 8 láminas y 100 mazos de perlas falsas   50 p, 8 reales José Antonio Salinas 
Guesalaga

Si

Catalina Salinas Familiar del procurador Santiago de Chile Una lámina de san Luis Gonzaga     4 p. José Antonio Salinas 
Guesalaga

Sin datos



158

Vanina Scocchera 

ejemplo, con los libros que había encargado el obispo Alday. Entre los bienes 
listados, Portales recibe «una óptica con sus cartas o países». Estos objetos, 
también llamados zoograscopios, consistían en lentes biconvexas con un es-
pejo regulable que, al observar grabados con vistas de ciudades, monumentos 
o edificios de Europa y de diversas partes del mundo, acentuaba la profundi-
dad de la imagen dando una mayor sensación de verosimilitud. Originarios de 
Gran Bretaña, estos aparatos ópticos fueron rápidamente difundidos por las 
principales ciudades europeas en la segunda mitad del siglo XVIII y consis-
tían en uno de los entretenimientos privados más destacados de las familias 
burguesas. Así, la inclusión de la óptica señala cómo algunos de los objetos 
traídos por los procuradores respondían a un consumo de lujo –distanciándose 
de aquellos bienes de devoción– que podían llegar a incluir artefactos estéti-
cos de moda para satisfacer la curiosidad y la distinción de su allegado32.

Estamos entonces, frente a la satisfacción de una demanda que no siem-
pre era específica, sino que, por el contrario –y quizás dado el lazo de consan-
guineidad o de afinidad–, el procurador realizó con libertad amparado en las 
disponibilidades del mercado y un reconocimiento de la mayor o menor efi-
cacia de estos objetos devocionales para satisfacer el gusto y propiciar la em-
patía de sus destinatarios. Para ello, y tal como ha señalado Alcalá (2007), a 
lo largo de su periplo y de su estadía en las principales ciudades europeas, es-
tos procuradores adquirían los objetos más destacados de cada ciudad; hecho 
que los convertía en agentes de cambio de especial reconocimiento por la po-
blación local americana.

Decíamos que entre los bienes que Varas envió a Portales, varios estaban 
destinados a su hermana, monja carmelita de Santiago de Chile. En nuestro 

32.  Actualmente, muchos de estos objetos se conservan en el Museu del Cinema, en Gi-
rona (España), donde pueden encontrarse diversos tipos de cajas ópticas para vistas opacas, 
translúcidas y de estampas –como el caso del mencionado zoograscopio, o bien, la caja de tres 
funciones–, sumando a las precedentes el uso como cámara oscura para dibujo. Disponible en 
https://museudelcinema.girona.cat/cat/colleccio_objectes.php?idcat=654&idreg=1167.

Asimismo, un grabado sobre papel realizado por Frédéric Cazenave (1794) titulado 
L’optique (a partir de óleo sobre tela de Louis Leopold Boilly), actualmente conservado en el 
British Museum de Londres exhibe cómo este tipo de objetos consistía en uno de los entreteni-
mientos habituales de la burguesía europea para la segunda mitad del siglo XVIII. Disponible 
en https://www.britishmuseum.org/collection/image/520865001.

Sobre este tema ver: Celia Cuenca Corcoles, «El Viaje Óptico por España de Onofre Al-
samora Vistas ópticas y espectáculos visuales de la Barcelona del siglo XIX», Jordi Pons Bus-
quet, Angel Quintana Morraja, Presències i representacions de la dona en els primers anys del 
cinema. 1895-1920 (Girona: Fundació Museu del Cinema, 2009), pp. 369-380.



159

NAVES DE IDA Y DE REGRESO: ENCARGOS, EMBARGOS Y DISPERSIÓN DE BIENES…

navío Salinas y Varas tienen cinco monjas por destinatarias: una capuchina 
porteña, a la que la Junta de Temporalidades le entregó un cajón con reliquias 
romanas –como obsequio para el monasterio–33, y otras cuatro monjas chile-
nas. La primera de ellas es la hermana de Portales y prima de Francisco Javier 
de Varas. De completarse la entrega, esta monja habría recibido junto con nu-
merosas telas «hilos de oro y plata, vasos, cálices, saleros, tinteros…de cristal 
con flores de oro y cuatro frascos de cristal, un Agnus, muchas estampas, libros 
y otras cosas de devoción»34. Por el otro lado, la segunda monja es una agus-
tina mencionada con su nombre del siglo –Isabel Carrillo de Albornoz– y que 
pudo recuperar un cajón que los jesuitas solo habían transportado para satisfa-
cer el pedido de su hermano: un nutrido costurero, varias varas de tela, varios 
hilos y libros de devoción, dos estampas, un rosario «con cruz de Jerusalén y 
una medalla romana»35. A estos envíos, deben sumarse compras menores rea-
lizadas por Salinas como «un yerro para hacer hostias para las capuchinas por 
8 pesos fuertes y un cuaderno de santos de su orden por 10 reales», un libro 
espiritual que previamente había remitido para la monja Magdalena Zavalla 
y juegos de breviarios que había adquirido para otros religiosos, los cuales no 
fueron reclamados ni entregados a sus solicitantes36.

La coincidencia entre los objetos de devoción remitidos a estas monjas 
nos recuerda cuáles eran las actividades que estas tenían permitido realizar 
como parte de sus actividades cotidianas al interior del claustro, donde la lec-
tura contemplativa se entroncaba con prácticas piadosas y labores manuales 
que buscaban el perfeccionamiento espiritual, tales como el hilado, el bordado 
y la elaboración de objetos y vestimentas litúrgicas (Scocchera 2019). Pero 
existe asimismo aquí una presencia de elementos suntuarios –tales como «tin-
teros de cristal con flores de oro y cuatro frascos de cristal» para la hermana 
de Portales o una cajita de concha, un pañuelo de seda madrileño y dos de hilo 
«a imitación de los de la china, un abanico de marfil con su mango pintado» 
y una ejecutoría que la monja agustina debía entregar a su primo37– cuyo va-
lor residía en su eficacia para afianzar una identidad social restringida al inte-
rior del monasterio.

33.  AGN, 21-5-6, exp. 85, f. 20.
34.  AGN, 21-5-6, exp. 70, f. 3.
35.  AGN, 21-5-6, exp. 68, f. 1 y 2.
36.  AGN, 21-5-5, exp. 12, f. 119.
37.  AGN, 21-5-6, exp. 70, f. 3; AGN, 21-5-6, exp. 68, f. 14 v y ss.



160

Vanina Scocchera 

5.3.3. � Iglesias para armar: imágenes, prendas litúrgicas  
y reliquias camufladas

Resulta evidente que, al momento de su carga en el navío San Fernando, estos 
objetos no despertaron ninguna sospecha respecto de su condición para parti-
culares. En parte esto se habría debido a que la mayoría de los objetos trans-
portados, dada su naturaleza, fácilmente podían camuflase como bienes de 
misión. Por ejemplo, entre las esculturas mencionadas en el registro del navío 
en Cádiz y en los inventarios de temporalidades de Buenos Aires se menciona 
una imagen de san Luis Gonzaga, un san Francisco de Borja, un san Ignacio, 
un san Estanislao de Kostka con el Niño Jesús y dos esculturas de mártires je-
suitas del Japón. Todas ellas, imágenes de santos de la orden que, por su icono-
grafía y temática no resultaban extrañas y de las cuales nadie sospecharía que 
una de ellas –la imagen de san Estanislao con el Niño– era para una vecina de 
la distante ciudad de Mendoza38. En contraposición, estos listados de registro 
eluden la inscripción de todos aquellos objetos suntuarios que pudieran llamar 
la atención al momento de la revisión portuaria: abanicos, pañuelos de seda, 
joyas, la óptica de Portales o el periódico El Mercurio Histórico y Político im-
preso en Madrid y obsequiado para el obispo, invisibilizándose bajo la gené-
rica frase «y otras cosas de devoción».

Asimismo, existen otros indicadores que parecieran señalar cierta laxi-
tud respecto del control ejercido por el maestre: en primer lugar, su acuerdo 
con el procurador Salinas Guesalaga para llevar entre su equipaje los cajo-
nes de los ignacianos que traían el reloj londinense. Posiblemente, la razón se 
deba a la imposibilidad de justificar este objeto de lujo como un bien de mi-
sión. Un segundo indicio sobre estas contravenciones es la habitual presencia 
de rótulos y letreros de destinatarios particulares en el interior de los cajo-
nes: «para Agustina Aguirre y Irrazabal. Serena. Chile»; indicaciones que 
son transcriptas en los documentos de temporalidades con precisión: «un re-
loj grande con un letrero que dice para Clemente Corbalán, Mendoza»39. Es-
tas inclusiones nos invitan a pensar que los procuradores eran conscientes 
que sus cajones no tendrían una inspección ocular detenida, como se suponía 
el maestre debía realizar.

38.  AGN, 21-5-6, exp. 85, f. 20v, 50-52.
39.  AGN, 21-5-6, exp. 85, s/f.



161

NAVES DE IDA Y DE REGRESO: ENCARGOS, EMBARGOS Y DISPERSIÓN DE BIENES…

Estos rótulos permitieron que los objetos reclamados fuesen restituidos 
a sus dueños, tal como sucedió con Simón de Lima y Melo, cura de la igle-
sia parroquial de San Juan en la provincia de Cuyo quién recibió de la Junta 
de Temporalidades «una caja con reloj de sobremesa y dos casullas una bor-
dada de plata y oro superior y otra de lo mismo más inferior» identificada 
por una nota a su nombre dentro de la misma40. En contraposición, las ri-
cas telas de brocato azul, carmesí, las franjas de oro y la casulla de brocato 
blanco traídas por el jesuita para el padre Ignacio Gres no fueron identifica-
das, reclamadas, ni restituidas41.

Más interesante aún resultan aquellas anotaciones con indicaciones pre-
cisas para el destino de algunos objetos como obras pías: el cajón n.º 5 des-
pachado por Varas incluía en su interior una nota que señalaba que sus telas 
estaban destinadas para «vestir una imagen de San Antonio que está en una ca-
pilla de la ciudad de Mendoza y hoy sirve de hospital y no se debe entregar a 
los frailes sino a una señora que cuida de él llamada Jurado y Correa»42. Asi-
mismo, otra nota hallada en uno de los cajones del mismo procurador indica-
ría que algunos bienes formaban parte de limosnas. Dentro de un cajón con 
objetos litúrgicos una nota indicaba que «en la punilla está una capilla dedi-
cada a Ntra. Sra. del Rosario en donde por falta de cáliz carecen los vecinos 
de oir misa…Y así este cáliz es para dicha capilla, junto con un fierro para ha-
cer hostias»43. A diferencia de varios casos precedentes, esta adquisición no 
formó parte de un encargo y no tuvo una contraprestación económica, por lo 
cual la Junta de Temporalidades dispuso su inmediata entrega en atención del 
pasto espiritual que estos objetos brindarían.

Del mismo modo, entre los cajones declarados en el registro del navío 
no sorprende encontrar un cuantioso número de cruces, rosarios, estampas, 
medallas, agnus dei y láminas; objetos de devoción que, como hemos antici-
pado, correspondían a dádivas que los jesuitas solían obsequiar en el marco 
de misiones volantes o para sellar vínculos con la feligresía44. Al respecto, 
Salinas Guesalaga asienta en sus cuentas la compra de 400 novenas de la 
Santísima Trinidad para entregar a don Félix Villalobos, y otra centena para 

40.  AGN, 21-5-6, exp. 85, f. 19v.
41.  AGN, 21-5-5, exp 12, f. 119.
42.  AGN, 21-5-6, exp. 85, f. 53.
43.  AGN, 21-5-6, exp. 85, f. 5v.
44.  Ver Fabre (2011).



162

Vanina Scocchera 

don Pedro Ortiz que estos repartirían45. Asimismo, de la gran cantidad de obje-
tos a obsequiar para difundir la devoción ignaciana entre la feligresía, algunos 
de ellos –como reliquias y láminas– estaban destinadas a familiares de los pro-
curadores José Antonio Salinas y Francisco Javier Varas Aguirre, obsequios 
que, junto con afianzar la devoción ignaciana, recordaban un vínculo estrecho, 
tal como sucediera con Catalina Salinas al recibir una lámina de San Luis que 
el procurador comprara o con la hermana de este, Leocadia Salinas, quien en 
1769 recibió de la Junta de Temporalidades «8 láminas, 100 mazos de perlas 
falsas y 172 agujas» que según declarara habían sido adquiridos por el Procu-
rador José Salinas por la venta de un rosario de oro «que la suplicante le había 
dado con la confianza de ser su hermano para que lo emplease en aquello que 
le pareciere podría tenerle más utilidad»46.

El contraste entre estos casos evidencia cómo los viajes de los procurado-
res y los bienes traídos no pueden ser solo analizados dentro del binomio bie-
nes de misión–mercancías de contrabando, sino que sus motivaciones, formas 
de consumo e instancias de recepción implican comprender que se trata de una 
práctica instalada en las que los procuradores provinciales habrían actuado no 
solo como agentes de intercambio sino también como mediadores culturales 
(Gruzinski, 2005) para desplegar una economía espiritual que combinó el ré-
dito económico con la promoción del culto y la devoción47. En suma, prácticas 
que excedieron los límites de lo instituido por la corona y que habían sido una 
de las razones de la eficacia de la orden en su inserción territorial.

5.4. L a etapa final en la vida de las cosas de devoción

Si hasta el momento hemos analizado parte de los entramados que tuvieron 
por resultante uno de los expolios más grandes de objetos religiosos y suntua-
rios desarrollados por la monarquía hispánica, a continuación, veremos cuá-
les fueron los mecanismos que dieron la asestada final al recuerdo de la orden 

45.  AGN, 21-5-5, exp. 12, f. 120.
46.  AGN, 21-5-6, exp. 85, f. 6. Asimismo, José Salinas había recibido la suma de vein-

ticinco pesos de las monjas catalinas de Buenos Aires «para invertirlo en tabaco en polvo». 
AGN, 21-5-5, exp. 12, f. 35.

47.  Hace ya algunas décadas Kathryn Burns (1999) acuñó este término para referir a la 
adquisición de ciertos beneficios y objetos vinculados a lo sagrado a cambio de una contrapres-
tación económica y no necesariamente monetaria.



163

NAVES DE IDA Y DE REGRESO: ENCARGOS, EMBARGOS Y DISPERSIÓN DE BIENES…

mediante la diáspora de su patrimonio artístico. Una vez concretados los em-
bargos y elaborados los inventarios y tasaciones de los objetos de culto y de-
voción existentes en los colegios, iglesias y misiones ignacianas, estos fueron 
incorporados a una dinámica que les era completamente ajena: la de su aplica-
ción o enajenación favoreciendo su dispersión. Mientras el primer mecanismo 
habría implicado un proceso de refuncionalización y transformación simbó-
lica, el segundo trajo aparejada su desacralización y mercantilización.

A pesar de los esfuerzos llevados a cabo por el gobernador Francisco de 
Paula Bucareli y Ursúa y sus oficiales, los réditos de las pocas propiedades y 
objetos vendidos resultaban insuficientes para contribuir con la metrópolis en 
la financiación de la expulsión y los pagos de las pensiones vitalicias de los 
expulsos. Por esta razón, y para satisfacer las exigencias de la corona y exhibir 
su capacidad como buen administrador, Bucareli desarrolló una medida hasta 
el momento inusitada para congraciarse con la Corona: a falta de comprado-
res locales para la remisión de caudales, el gobernador decidió embarcar y en-
viar a la metrópolis grandes cantidades de bienes labrados en plata sustraídos 
de las propiedades ignacianas para su fundición y acuñación de moneda en la 
península. Este fue el destino final de aquellas piezas que, forjadas en metales 
nobles, tiempo atrás habían estado dedicadas al servicio del culto: custodias, 
relicarios, lámparas, incensarios, vinajeras, crucifijos, potencias, halos, fronta-
les y demás alhajas que tenían por objeto contribuir a la pompa barroca, exal-
tar el culto divino y propiciar el contacto con lo sagrado –dada su condición 
material– transitaron un arco de valoraciones que rápidamente los convirtió en 
objetos predilectos para su enajenación (Fig. 4).

En artículos precedentes hemos analizado cómo, acorde a su cercanía o 
lejanía con lo sagrado, los objetos labrados en metales nobles fueron clasifica-
dos por las juntas de temporalidades en tres categorías acorde a su cercanía y 
lejanía con lo sagrado tal como lo había dispuesto el Consejo Real de Castilla 
en sus Providencias (1767, 1769, 1773). Fue recién entre 1774 y 1782 que la 
corona dispuso la enajenación de todos aquellos objetos de tercera y segunda 
categoría respectivamente que aún no hubieran sido aplicados a otros espacios 
de culto (Scocchera 2020a).

Sin embargo, las acciones emprendidas por Bucareli preceden estas dis-
posiciones y habrían significado el inicio de una dispersión y pretendida des-
trucción del patrimonio artístico ignaciano por fuera de los límites territoriales 
rioplatenses: fue en 1769 cuando el gobernador de Buenos Aires dispuso que 
las piezas labradas en plata, embargados de la iglesia de Santa Fe y las co-
rrespondientes a los colegios de San Ignacio y Belén de Buenos Aires fueran 



164

Vanina Scocchera 

remitidas rumbo a España en la fragata «Jesús, María y José» como caudales 
para la corona. De 30 cajones con piezas inventariadas y tasadas, solo 8 arriba-
ron a Cádiz por un valor de 1833 marcos de plata. Un destino trágico se ade-
lantó al encuentro de los restantes cajones, pues estos se hundieron en el Río de 

Figura 4. Relicario, plata fundida, cincelada y repujada, siglo XVIII. 
Museo Jesuítico Nacional Estancia de Jesús María, Córdoba



165

NAVES DE IDA Y DE REGRESO: ENCARGOS, EMBARGOS Y DISPERSIÓN DE BIENES…

la Plata durante su conducción al navío apostado en Montevideo48. No era esta 
la primera vez que Bucareli tomaba esta decisión, sino que, unos meses antes, 
había remitido 19 cajones con los objetos religiosos secuestrados de la iglesia 
Matriz de Córdoba de la Compañía que fueron embarcados en el navío «Temor 
de Dios» por un monto que ascendió a 4163 marcos de plata49.

Entre las alhajas procedentes de la iglesia de San Ignacio, se listaba una 
numerosa cantidad de objetos que, acorde a las disposiciones monárquicas, 
habían sido clasificados como bienes de segunda y tercera categoría: candele-
ros con sus pies, calderas e incensarios, cañones para estruendos, ramos y ja-
ras de plata, atriles y las arañas sustraídas de los altares de Nuestra Señora de 
las Nieves, San Juan Nepomuceno y Nuestra Señora del Pilar que, por su ca-
rácter de aditamentos para la promoción del culto, no significarían una ofensa 
a la religión al momento de su mercantilización o fundición, aunque su ausen-
cia sería simbólicamente notable. Tampoco fueron exentos de su embate aque-
llos objetos sagrados y litúrgicos, como «un crucifijo de plata», «un juego de 
vinajeras de platillo» y «dos portapaces»; piezas de primera categoría que, por 
su condición de sacralidad, deberían haber sido especialmente reservadas de 
su enajenación. Esta falta de discriminación respecto de cuáles deberían haber 
sido los objetos a enajenar –y cuáles los que preservar– se acrecienta aún más 
al revisar los listados de inventarios del Colegio de Belén de la misma ciudad 
y los procedentes del Colegio de la provincia de Santa Fe.

Los registros documentales nos impiden atribuir estas sustracciones a 
una omisión o confusión y nos obligan, más bien, a considerar que estos fue-
ron parte de decisiones conscientes, ya que los plateros intervinientes en la 
redacción de estos inventarios y tasación de bienes fueron dos sujetos de re-
conocida actuación en el Río de la Plata50. Sumado a ello, si consideramos 

48.  AGN 21-5-6, exp. s/n.
49.  AGI, Contratación, 2750, 1769; AGI, Arribadas, 569.
Si bien la remisión de plata labrada contravenía las disposiciones del rey respecto de pre-

tensión de perdurar el uso de los espacios de culto de los expulsos; desabastecer estos espacios 
seguido de dichas remisiones formaba parte de un imaginario antijesuita que, a manos de los 
funcionarios reales, suponía desactivar la antigua eficacia de los principales templos ignacianos 
y retribuir a la corona parte de las riquezas sustraídas por la orden. Así, los envíos de Bucare-
lli inauguran dichas remisiones virreinales sudamericanas en plata labrada. No obstante, su nú-
mero sea notablemente inferior al de los envíos limeños: para 1770 de un total de 183 cajones 
enviados entre ambas ciudades solo 25 eran rioplatenses.

50.  Mariano Zarco (Córdoba, Andalucía) ejerció su oficio de platero en Sevilla desde 
donde pasó al Río de la Plata en 1745; fue asimismo mayordomo del gremio en Buenos Aires 



166

Vanina Scocchera 

que la importancia de este envío radica en ser una de las primeras remisio-
nes de caudales vinculadas al embargo de bienes religiosos en una fecha muy 
temprana, no resultaría extraño suponer que Bucareli pretendía exhibir sus 
cualidades como administrador en beneficio de los réditos de la corona frente 
a las sucesivas acusaciones de malversación local suscitadas en el período51.

Otros datos contribuyen a abonar nuestra hipótesis respecto del interés 
del gobernador por remitir piezas de especial valor simbólico que dejaran 
desprovistos de sacralidad a los antiguos espacios ignacianos, tal como suce-
diera en la iglesia del Colegio de Belén mediante la sustracción de «sesenta 
y dos piezas de que se componía el frontal, a saber: veintidós medias cañas, 
cinco serafines, un Jesús y treinta y cuatro sobrepuestos que todo pesó líquido 
102 marcos y 12 adarmes»52. Pareciera que, mediante esta breve mención, es-
tuviésemos frente al momento preciso en el que los sentidos asociados a una 
de las piezas predominantes y de especial pregnancia visual de la iglesia, está 
siendo desmontada y desprovista de una de las principales «alhajas» que da-
ban decencia al templo.

Una vez llegadas al puerto de Cádiz, los pocos remanentes de sacralidad 
que aún quedaban en estas alhajas se diluyen. Al momento del arribo, los ca-
jones remitidos por «las temporalidades de Buenos Aires para Su Magestad» 
eran recibidos por un guardalmacén que informaba al tesorero de la Conta-
duría de la Real Audiencia de Contratación de Indias la cantidad y calidad de 
bienes arribados (Martínez Tornero, 2010). Lo anterior significaba un nuevo 
reconocimiento de las piezas que se cotejaba con la documentación enviada 
y en la que frecuentemente el valor de la tasación indicada disminuía, pues se 
eliminaban de dichas cuentas todos aquellos objetos cuya materialidad no era 
la de la tan deseada plata labrada. Este fue el destino, por ejemplo, de un ni-
cho de madera de jacarandá recuperado del naufragio del Navío San Nicolás 

en 1753. El segundo platero, Manuel Nis, es uno de los maestros plateros oriundos de Buenos 
Aires activo durante la segunda mitad del siglo XVIII (Ribera, 1954).

51.  Baste para ello, recordar, por ejemplo, el escándalo suscitado en torno del accionar de 
Fernando Fabro, comisionado por Bucareli para la expulsión y embargo de bienes en la ciu-
dad de Córdoba; así como también el posterior enfrentamiento entre estos y Campero frente 
al gobernador Matorras. Estos, entre otros, habrían sido los motivos que llevaron a Bucareli 
a solicitar al Consejo su remoción del cargo en 1769 no obstante luego diera un paso atrás y 
decidiera permanecer dos años más a cargo de la gobernación de Buenos Aires. AGI, Buenos 
Aires, 43, 1768.

52.  Ídem.



167

NAVES DE IDA Y DE REGRESO: ENCARGOS, EMBARGOS Y DISPERSIÓN DE BIENES…

de Bari, o bien, de dos puertas de sagrario de madera dorada a la hoja proce-
dentes de la iglesia de San Ignacio en el navío Jesús María y José (Fig. 5).

A diferencia de lo imaginable, los objetos labrados en plata pertenecien-
tes a las tres categorías mencionadas permanecieron depositados en estos 

Figura 5. Puerta de sagrario, madera tallada y dorada, misiones jesuíticas, siglo 
XVIII. Museo Nacional del Cabildo y de la Revolución de Mayo, Buenos Aires



168

Vanina Scocchera 

almacenes durante casi una década, pues no pocos eran los reparos en fundir 
esta materia sagrada. La historia final de buena parte de estos objetos tuvo lugar 
en 1778, cuando, por orden del conde de Aranda el guardalmacén Francisco Ur-
quinaona entregó 47791 marcos de plata labrada en distintas piezas y 46 marcos 
de oro en 178 cajones de diferentes piezas de vajilla –entre los que se encontra-
ban un mate con su bombilla, un tejo de oro y objetos litúrgicos– procedentes 
de los 183 cajones enviados desde Lima y el Río de la Plata para su fundición 
en la Real Casa de la Moneda de Sevilla. Estamos aquí frente al momento pre-
ciso en que una constelación de objetos de culto, que en tierras americanas ha-
bían servido para promover la devoción, exaltar los sentimientos de piedad y 
la emotividad barroca, llegan a su fin.

Sin embargo, no todo es infortunio: de estos 183 cajones, ocho de ellos 
fueron reservados de su fundición por contener «varias piezas de adorno de al-
tar» que habían sido separadas para ser vendidas, y uno de ellos fue reservado 
por poseer «alhajas de primera clase que han quedado para repartir de limos-
nas a iglesias pobres»53. Si bien a estas alturas del registro documental resulta 
imposible identificar si se trataba de los bienes llevados en los navíos salidos 
del puerto de Buenos Aires, lo cierto es que estas últimas alhajas iniciarían 
aquí una nueva etapa en sus biografías pues prontamente lucirían como alha-
jas americanas en nuevos espacios de culto.

Conclusiones

A lo largo de este trabajo, hemos analizado dos episodios que atravesaron la 
vida de una innumerable cantidad de imágenes y objetos de culto y devoción 
durante el proceso de temporalidades. Las determinaciones de la Corona res-
pecto de la aplicación y enajenación de los bienes ignacianos deben enmar-
carse en procesos de largo alcance que tendrían su punto álgido durante el 
siglo XIX, cuando las desamortizaciones de las propiedades eclesiásticas fue-
ron parte de las respuestas dadas a los ideales de secularización. Previo a ello, 
las dinámicas aquí analizadas involucraron a una diversidad de actores so-
ciales tensionados entre la valoración de estas piezas por su cercanía a lo sa-
grado, sus apelaciones al prestigio y la distinción. De la vereda de enfrente, 
a la luz del proceso de expulsión, las necesidades económicas de la corona 

53.  AGI, Arribadas 569.



169

NAVES DE IDA Y DE REGRESO: ENCARGOS, EMBARGOS Y DISPERSIÓN DE BIENES…

rápidamente fueron reinterpretadas por un creciente antijesuitismo y por su 
necesidad de despojar de toda carga simbólica a aquellos antiguos edificios 
ignacianos que supieron ser grandes maquinarias de la pompa barroca y de la 
propaganda de la orden. En este sentido, a pesar de que las pretensiones del 
monarca fuesen las de perdurar la religiosidad en todos aquellos espacios que 
habían pertenecido a la orden, las acciones de embargo, mercantilización y 
dispersión patrimonial que hemos analizado, vinculadas a la diáspora y ex-
polio, deben ser leídas como parte de las respuestas locales que, en el territo-
rio rioplatense, los administradores de temporalidades llevaron a cabo en el 
marco de los ideales realistas y de las pretensiones de exaltar su propia labor.

Más allá de los embates y pérdida material de las obras aquí analizadas, 
estos casos exhiben los modos en que una misma pieza fue factible de adquirir 
múltiples valoraciones en forma simultánea acorde a sus cualidades asociadas 
a lo sagrado, sus consideraciones como bien de distinción, sus característi-
cas suntuarias o sus valoraciones económicas. El factor común que estrechó 
el tendido de redes de contacto ignacianas a ambos márgenes del océano fue 
el deseo manifiesto por la posesión de dichos objetos. Para ello, era necesario 
garantizar la circulación de una cultura material que sendas veces había de-
mostrado ser capaz de transmitir saberes e ideas y reproducir creencias que, 
mediante estos objetos, sería rápidamente compartida.



170

Vanina Scocchera 

Bibliografía

Alcalá, Luisa Elena (2007): «De compras por Europa: procuradores jesuitas y cultura 
material en Nueva España», Goya, 318, 141-158.

Aránguiz Donoso, Horacio (1980): «Notas para el estudio de la biblioteca del obispo 
de Santiago don Manuel Alday», Anuario histórico-jurídico, 16, 579-618.

Burns, Kathryn (1999): Colonial habits, convents and the spiritual economy of Cuzco, 
Perú. Londres: Duke University Press.

Consejo Real de Castilla (1767, 1769 y 1773): Colección General de las Providen-
cias hasta aquí tomadas por el Gobierno sobre el estrañamiento y ocupación 
de temporalidades de los regulares de los Regulares de la Compañía que exis-
tían en los Dominios de S.M. de España, Indias, e Islas Filipinas a consequen-
cia del Real Decreto de 27 de Febrero, y Pragmática-Sanción de 2 de abril de 
este año. Madrid: Imprenta Real de la Gazeta.

Cuenca Corcoles, Celia (2009): «El Viaje Óptico por España de Onofre Alsamora 
Vistas ópticas y espectáculos visuales de la Barcelona del siglo XIX», en Jordi 
Pons Busquet y Ángel Quintana Morraja (coords.), Presències i representa-
cions de la dona en els primers anys del cinema. 1895-1920. Gerona: Fundació 
Museu del Cinema, 369-380.

Fechner, Fabián (2014): «Las tierras incógnitas en la administración jesuita: toma de 
decisiones, gremios consultivos y evolución de normas», Histórica, 38, 2, 11-42.

Fabre, Pierre Antoine (2011): «Reliquias romanas en México, historia de una mi-
gración», en Guillermo Wilde (ed.), Saberes de la conversión. Buenos Aires: 
SB, 205-224.

Galán García, Agustín (1995): El oficio de indias de los jesuitas en Sevilla 1566-1767. 
Sevilla: FFCS.

Gaune, Rafael (2020): «Huérfanos de los jesuitas. La despedida de la Compañía de Je-
sús al Reyno y Ciudad de Santiago de Chile en tiempos de la expulsión (1767)», 
Revista de Historia Social y de las Mentalidades, 24, 2, 69-96.

Gramatke, Corinna (2019): «“La portátil Europa”. Der Beitrag der Jesuiten zum ma-
teriellen Kulturtransfer», en E. Emmerling y C. Gramatke (dirs.), Die polychro-
men Holzskulpturen der jesuitischen Reduktionen in Paracuaria, 1609-1767. 
Múnich: Fakultät für Architektur, 191-397.

Gramatke, Corinna (2020a): «“Dándose mutuamente las manos la América y la Eu-
ropa… para bien universal’: José Sánchez Labrador, S. J. (1717-1798), y la 
materialidad de las esculturas en madera policromada de las misiones jesuí-
tico-guaraníes en el Paraguay», en Gabriela Siracusano y Agustina Rodríguez 
Romero (eds.), Materia Americana. El cuerpo de las imágenes hispanoame-
ricanas (siglos XVI a mediados del XIX). Saenz Peña: EDUNTREF, 271-283.

Gramatke, Corinna (2020b): «Llegó en malísimo estado la estatua de San Luis 
Gonzaga», en Fernando Quiles, Pablo Amador y Martha Fernández (eds.), 



171

NAVES DE IDA Y DE REGRESO: ENCARGOS, EMBARGOS Y DISPERSIÓN DE BIENES…

Tornaviaje. Tránsito artístico entre los virreinatos americanos y la metrópolis. 
Sevilla: Enredars, 149-173.

Gruzinski, Serge (2005): «Passeurs et élites “católicas” en las Cuatro Partes del 
Mundo. Los inicios ibéricos de la mundialización (1580-1640)», en Scarlett 
O’Phelan Godoy y Carmen Salazar-Soler, (eds.), Passeurs, mediadores cultu-
rales y agentes de la primera globalización en el mundo ibérico, siglo XVI-XIX. 
Lima: IFEA, 132-149.

Hanisch, Walter (1972): Itinerario y pensamiento de los jesuitas expulsos de Chile 
(1767-1815). Santiago de Chile: Bello.

Kopytoff, Igor (1991): «La biografía cultural de las cosas. La mercantilización como 
proceso», en Arjun Appadurai, (ed.), La vida social de las cosas. Perspectiva 
cultural de las mercancías. Ciudad de México: Grijalbo, 89-122.

López Martínez, Antonio (1991): «Los jesuitas y el tráfico de dinero en la carrera de 
indias (1753-1767)», Cuadernos de investigación histórica, 14, 7-24.

Martínez Serna, J. Gabriel (2009): «Procurators and the Making of Jesuits’ Atlantic 
Network», en Bernard Bailyn y Patricia L. Denault (eds.), Soundings in atlan-
tic history Latent Structures and Intellectual Currents, 1500–1830. Cambridge: 
Harvard University Press, 181-208.

Martínez Tornero, Carlos (2010): Carlos III y los bienes de los jesuitas. La gestión de 
las Temporalidades por la Monarquía Borbónica (1767-1815). Alicante: Uni-
versidad de Alicante.

Mörner, Magnus (2008): Actividades políticas y económicas de los jesuitas en el Río 
de la Plata. Buenos Aires: Libertador.

Ribera, Luis Adolfo (1954): «La platería en el Río de la Plata», Anales del Instituto de 
Arte Americano e Investigaciones Estéticas, FADU-UBA, 7, 122-161.

Schenone, Héctor (1982): «Retablos y púlpitos», «Imaginería», en Historia del Arte 
en la Argentina. Desde los comienzos hasta fines del siglo XVIII, volumen 1. 
Buenos Aires: ANBA, 211-346.

Scocchera, Vanina (2019): Objetos de devoción y culto: prácticas piadosas, intercam-
bios y distinción entre agentes laicos y religiosos en las diócesis de Buenos Ai-
res y Córdoba (mediados siglo XVIII - primer cuarto siglo XIX) [tesis doctoral]. 
Buenos Aires: Facultad de Filosofía y Letras, UBA: especialización en Histo-
ria y Teoría de las Artes.

Scocchera, Vanina (2020a): «El pintor de corte y los funcionarios del rey. Criterios de 
valoración artística entre la monarquía borbónica y el virreinato del Río de la 
Plata», Imago. Revista de Emblemática y Cultura Visual, 12, 147-161.

Scocchera, Vanina (2020b): «Objetos sagrados en diáspora: enajenaciones y redis-
tribuciones durante el proceso de temporalidades tras la expulsión de la Com-
pañía de Jesús (Córdoba y Buenos Aires, 1767-1810)», Caiana, 16, 117-132.

Siracusano, Gabriela, Marta S. Maier, Blanca A. Gómez Romero, Eugenia Tomasini 
y Leontina Etchelecu (2020): «Entre todas las manos: la dimensión material de 



172

Vanina Scocchera 

la imaginería jesuítica guaraní», en Gabriela Siracusano y Agustina Rodríguez 
Romero (eds.), Materia Americana. El cuerpo de las imágenes hispanoame-
ricanas (siglos XVI a mediados del XIX). Saenz Peña: EDUNTREF, 259-269.

Sustersic, Bozidar D. (2010): Arte jesuítico-Guaraní y sus estilos. Buenos Aires: 
FFyL.

Storni, Hugo (1980): Catálogo de los jesuitas de la provincia del Paraguay (Cuenca 
del Plata) 1585-1768. Roma: Institutum Historicum S. I.

Urrejola Davanzo, Bernarda (2018): «Las lágrimas del obispo. Manuel de Alday ante 
la expulsión de los jesuitas del Reino de Chile», Sílex, 8, 2, 121-134.

Vega, Fabián (2021): «“Que se han de embarcar para la provincia del Paraguay”. Pro-
curadores jesuitas y circulación de libros en el Río de la Plata, mediados del si-
glo XVIII», ACHSC, 48, 2, 49-80.



173

Capítulo 6
ROMPIENDO LA CLAUSURA:  

CREACIÓN DE LA COLECCIÓN DE ARTE DEL 
MONASTERIO DE SANTA INÉS  

DE MONTEPULCIANO*

Olga Isabel Acosta, David Leonardo Echeverri, Jimena Guerrero, 
Óscar Leonardo Londoño, Ana María Orobio y María Isabel Téllez  

Universidad de los Andes, Colombia

En uno de los espacios de la sala de Primeros Tiempos Modernos1 del Mu-
seo de Arte Miguel Urrutia en Bogotá –MAMU– se expone desde el 2012 
una selección de la serie pictórica compuesta por ocho lienzos dedicados a 
la vida de la santa italiana Inés de Montepulciano, de factura local y datada 
en la segunda mitad del siglo XVIII, adquiridos junto a diecinueve retratos 

* Este artículo es el resultado de un largo proceso que inició en el 2016 en el marco de los 
estudios realizados por el Semillero de la Imagen Colonial del Departamento de Historia del 
Arte de la Universidad de los Andes a partir de los acervos pictóricos del Monasterio de Santa 
Inés de Montepulciano. Como grupo, agradecemos especialmente la colaboración y enorme 
generosidad de las hermanas del Monasterio de Santa Inés (conocidas como inesitas), siempre 
abiertas a nuevas ideas y profundamente interesadas y comprometidas con la construcción de su 
memoria histórica como comunidad y el cuidado y divulgación de su patrimonio. Igualmente, 
un enorme agradecimiento a los otros miembros que hicieron parte del semillero en estos años 
por su entusiasmo, compromiso y disposición para aprender y discutir en grupo.

1.  Borja, Jaime, Los primeros tiempos modernos, Colección de Arte del Banco de la Re-
pública, consultado en https://www.banrepcultural.org/coleccion-de-arte/curaduria/los%20pri-
meros%20tiempos%20modernos

https://orcid.org/0000-0002-6899-5409


174

Olga Isabel, David Leonardo, Jimena Guerrero, Óscar Leonardo, Ana María y María Isabel

de monjas del monasterio bogotano de Santa Inés de Montepulciano de los 
siglos XVIII y XIX2.

Desde fechas cercanas a la fundación de su monasterio en Santafé en 
1645 (Acosta y Vargas, 2017; Londoño, 2016), las monjas dominicas de Santa 
Inés de Montepulciano empezaron a reunir un importante acervo pictórico 
para ser ubicado en su iglesia y en el claustro. Debido a que desde el siglo XIX 
fue desmantelado y en el siglo XX derrumbado, hoy no queda casi rastro en 
Bogotá de aquel complejo monástico, sin embargo, buena parte de sus acervos 
pictóricos fue salvaguardado hasta fines del siglo XX por las hermanas inesi-
tas, cuando progresivamente algunas obras fueron vendidas al coleccionismo 
privado y público, y otro tanto fue reubicado en diferentes instalaciones de la 
Orden de Predicadores en Colombia. La documentación que se refirió a estas 
pinturas desde el siglo XVIII hasta el XIX no las denominó ni clasificó como 
una colección de arte, pero desde fines del siglo pasado sí empezaron a ser re-
conocidas bajo esta categoría, especialmente desde que fueron presentadas al 
público en exposiciones de arte (Fig. 1).

El Diccionario de Autoridades en su edición de 1729 explicaba que una 
colección debía entenderse como «el acto de recoger, o juntar algúna cosa» 
(Real Academia Española 1729: 408), sin embargo, tal definición hoy no nos 
satisface y requerimos de una comprensión más compleja sobre las razones 
por las que una reunión de cosas puede ser llamada una colección. Por esto, 
concordamos más con la explicación propuesta por Krzysztof Pomian, quien 
aduce que una colección, bien privada o en un museo, está conformada por 
una agrupación de objetos naturales o artificiales cargados de significado ad-
quirido más allá de su uso cotidiano y de su valor económico, denominados 
por el autor como «semióforos». Según el mismo Pomian, una colección tiene 
además la particularidad de estar organizada de una cierta manera y de estar 
dispuesta en un espacio donde pueda ser visible, (Pomian 2013: 16) singulari-
dad que recalcaba también el Diccionario de Autoridades al apuntar que una 
colección podía ser la unión de cosas de la misma especie (Real Academia Es-
pañola 1729: 408).

2.  Dentro de esta serie, el MAMU adquirió dieciocho monjas muertas y tres vivas: sor 
María Josefa del Corazón de Jesús (ca. 1795), madre María Josefa del Espíritu Santo (ca. 1800) 
y la madre María de Santa Tereza (ca. 1823), de quien además se conserva su retrato póstumo 
realizado en Bogotá por José Miguel Figueroa en 1843. Sobre esta última religiosa (Méndez, 
2017). Estas obras pueden consultarse en https://www.banrepcultural.org/coleccion-de-arte.

https://www.banrepcultural.org/coleccion-de-arte


175

ROMPIENDO LA CLAUSURA: CREACIÓN DE LA COLECCIÓN DE ARTE DEL MONASTERIO…

Teniendo en cuenta las dos definiciones, las pinturas del Monasterio de 
Santa Inés han sido siempre una colección, en la medida en que en diferentes 
momentos desde su origen han constituido un grupo de «semióforos» de una 
misma especie relacionada con su función, género, iconografía, etc., y que ha 
sido dispuesto de forma determinada tanto en el cenobio, como en el museo. 
No obstante, las cargas de significado y de valoración dadas a este acervo pic-
tórico han mutado ante nuevas apreciaciones y usos que transformaron imá-
genes para la devoción religiosa, obedientes a los designios del Concilio de 
Trento, en piezas con valor artístico y testimonial para la exhibición pública. 
Esta transición ocurrió en el contexto colombiano entre los siglos XVIII al 
XXI y no representó un paso sencillo ni uniforme. Se trató de un proceso que 
fue normalizando el uso del término «colección» para denominar series pic-
tóricas como las de Santa Inés. Justamente, explicar cómo, cuándo y en qué 
espacios se dio la transformación de significados de este acervo pictórico, 

Figura 1. Sala de monjas coronadas bajo la antigua curaduría. Los Primeros Tiempos 
Modernos, siglos XV al XVIII, Museo de Arte Miguel Urrutia. Bogotá.

(Fotografía de: Olga Acosta, 2024)



176

Olga Isabel, David Leonardo, Jimena Guerrero, Óscar Leonardo, Ana María y María Isabel

especialmente en torno a las series de la vida de santa Inés y los retratos de 
monjas inesitas que hoy se encuentran en el MAMU, son las preguntas que 
abordaremos en el siguiente escrito.

Para responder estas inquietudes, nos proponemos mostrar que el colec-
cionismo de pinturas religiosas como obras de arte generalmente ha estado su-
peditado por condiciones particulares del entorno donde son resguardadas y 
expuestas, y que en el caso particular de Colombia se dio sobre todo desde el 
siglo XIX de tres maneras. Una primera forma se refiere al coleccionismo pri-
vado de piezas religiosas donde tales adquisiciones han obedecido a gustos 
hedonistas e individuales, pero cuyo acceso pudo ser restringido a un público 
particular. Una segunda forma de coleccionismo se dio a través del aparato 
estatal en ciudades como Bogotá, donde la sociedad civil, además de adqui-
rir estas piezas y preservarlas, buscó visibilizar este patrimonio a través de 
exposiciones y, posteriormente, en el siglo XX, por medio de la creación de 
museos que las conservaran, custodiaran y las divulgaran ante audiencias di-
versas (Acosta, 2017). Finalmente, proponemos una modalidad de coleccio-
nismo de difícil definición que ha dependido del ámbito eclesiástico como 
tenedor. Comúnmente, para el clero secular y regular sus acervos pictóricos 
y escultóricos fueron y han sido útiles para la práctica religiosa devocional 
y litúrgica, pero también han sido considerados como propiedad privada ex-
clusiva de la institución y de algunos de sus miembros, cuya valoración eco-
nómica aumentó especialmente desde el siglo XX.

Es importante resaltar que estas tres formas de coleccionismo fueron po-
sibles en el caso de Santa Inés a través de circunstancias políticas, religiosas, 
económicas, sociales y culturales particulares del contexto colombiano desde 
el siglo XVII hasta años recientes. En el marco de estas coyunturas, veremos 
cómo se han dado cambios en el uso, en la recepción, en la valoración y en la 
exposición de las pinturas del Monasterio, interacciones que develan procesos 
dinámicos que tuvieron como resultado la transformación de una agrupación 
de objetos devocionales en obras de arte.

6.1. �N acimiento de un acervo pictórico en 
Santa Inés de Montepulciano

El origen de la colección pictórica inesita está vinculado con el único monas-
terio femenino de la Orden de Santo Domingo en Santafé (hoy Bogotá). Su 
fundación se remonta a 1645, gracias a la disposición material y espiritual de 



177

ROMPIENDO LA CLAUSURA: CREACIÓN DE LA COLECCIÓN DE ARTE DEL MONASTERIO…

la viuda y encomendera Antonia de Chávez, quien asumió dicha tarea luego 
del fallecimiento de su hermano Juan Clemente, promotor inicial de la causa 
fundacional a consejo de sus más allegados guías espirituales dominicos y 
quien, tras haber tenido noticia de la vida de la monja y beata italiana Inés 
de Montepulciano (Gracciano 1268-Montepulciano 1317), habría decidido 
dedicar a ella la titularidad espiritual del futuro monasterio (Acosta y Var-
gas 2011: 19-25; Londoño 2016: 7). Es justamente desde la fundación que 
Antonia de Chávez donó dinero para financiar, entre muchas otras obras, las 
«imágenes y cuadros guarnecidos de santos y de bulto» que debían decorar 
el complejo de Santa Inés3. En la década de 1670, durante la ampliación y el 
mejoramiento de la iglesia, se siguió incrementando el acervo de las inesitas 
con series de pinturas y esculturas de santos para el tabernáculo y el púlpito 
(Acosta y Vargas 2017: 63)4.

Parte de este patrimonio fundacional se encuentra hoy desaparecido y 
disgregado de tal manera que no es fácil establecer qué obras pudieron per-
tenecer al monasterio y cuáles a la iglesia. Sin embargo, a partir de las casi 
doscientas pinturas sobrevivientes y vinculadas a las inesitas, hoy dispersas 
entre el coleccionismo privado, público y eclesiástico, hemos podido esta-
blecer que las iconografías fundadoras podían referirse a iconografías co-
munes en la Nueva Granada del siglo XVII, directamente vinculadas con 
personajes de la orden dominica como su fundador santo Domingo Guz-
mán y otros santos como Tomás de Aquino y Rosa de Lima (Acosta y Vargas 
2007; Borja 2021). Llama la atención la falta de protagonismo iconográ-
fico de santa Inés en el siglo XVII que se ha explicado en parte por su falta 
de presencia en el entorno americano, donde con el monasterio en Santafé 
solo existió un segundo cenobio en Puebla de los Ángeles fundado en 1626 
(Acosta y Vargas 2011: 20)5.

Otra razón para la invisibilización de la santa de Montepulciano se debe 
a su lento proceso de canonización. Si bien la religiosa había sido beatificada 
a comienzos del siglo XVII, solo hasta el 10 de diciembre de 1726 se expidió 
la bula papal de Benedicto XIII que otorgaba la canonización a santa Inés. Es 

3.  Archivo Monasterio Santa Inés de Montepulciano (AMSIM), «Libro de la fundación 
del Convento de Santa Ygnes», Santafé, 7 de julio de 1645, fols. 47r - 47v; véase el Apéndice 1 
(Acosta y Vargas 2017: 80).

4.  Acosta y Vargas citan: AMSIM. Libro de constituciones (1667-1814), fol. 15r.
5.  Sobre el Convento y la iglesia inesita en Puebla véase: Amerlinck y Ramos Medina 

1995.



178

Olga Isabel, David Leonardo, Jimena Guerrero, Óscar Leonardo, Ana María y María Isabel

en este proceso de más de un siglo que surge una iconografía inesita propia, 
especialmente en Italia (Acosta y Vargas 2011: 42-48). Tal impulso propició 
la creación de un ciclo completo pintado al fresco en los lunetos de los muros 
del claustro del antiguo convento de Santa Inés en Montepulciano. Esta serie, 
sin embargo, no fue difundida en fuentes grabadas, como sí fue el caso de la 
vida de santa Catalina de Siena, la santa preferida como patrona de los mo-
nasterios dominicos y que sirvió de modelo para amplios ciclos pictóricos en 
algunos conventos de los virreinatos americanos6. Para santa Inés contamos 
apenas con algunos grabados sueltos de ciertas escenas o de su retrato, de los 
siglos XVIII y XIX (Acosta y Vargas 2011: 44-47).

De ahí la particularidad de la serie de lienzos santafereños dedicados a la 
vida de santa Inés, datada hacia 1775 y hoy en el MAMU (Acosta y Vargas 
2011: 36). Como ya se ha demostrado en el pasado, esta serie se creó a partir 
de diferentes fuentes visuales y escritas y evoca a menudo prácticas y culturas 
materiales que podemos relacionar con dinámicas de la sociedad neograna-
dina del siglo XVIII (Acosta 2017a). Esta serie se aleja iconográfica y estilís-
ticamente de las pinturas que conservan los conventos de Montepulciano y de 
Puebla, hecho que demuestra la inventiva por parte de los artífices locales a la 
hora de concebir en Suramérica un ciclo pictórico dedicado a una santa tos-
cana del siglo XIII. Se trata así de una serie íntima que acercaba aquella santa 
italiana lejana a las hermanas en Santafé. Por ello, proponemos que, aunque 
la documentación no nos dé luces al respecto, la serie bogotana fue pensada y 
destinada desde el inicio para el uso y contemplación al interior del monaste-
rio, especialmente por su carácter ejemplificante dentro de la vida común de 
las monjas.

De la misma manera, los diecinueve retratos de monjas del monaste-
rio –dieciséis muertas y tres vivas– que conserva hoy el MAMU, fueron obras 
elaboradas entre los siglos XVIII y XIX y evidencian un interés al interior 
del monasterio por construir y visibilizar memorias de la comunidad a tra-
vés de la producción de imágenes pintadas con fines edificantes y espirituales 

6.  Es de destacar, por ejemplo, la serie dedicada a santa Cataliana de Siena en el Monas-
terio dedicado a ella en Arequipa y que se basa en la serie de 33 grabados titulada D. Cathari-
nae Senensis […] Vita ac miracula selectiora formis aeneis expressa apud Ioannem Le Clerc, 
via S. Ioa. Lateranensis, ad insignem Salamandrae Regiae, abierta en el taller de Jean Leclerc 
IV en París en 1607 a partir de los grabados de Cornelis Galle I publicados en Amberes en 1603 
por Philip Galle. Véase: https://colonialart.org/archives/subjects/saints/individual-saints/cathe-
rine-of-siena#c2898a-2898b (2898A/2898B - 3301A/3301B).



179

ROMPIENDO LA CLAUSURA: CREACIÓN DE LA COLECCIÓN DE ARTE DEL MONASTERIO…

que tenían como destinatario principal las mismas monjas. Esto es sobre todo 
notorio en los dieciséis retratos de monjas coronadas muertas que buscaban 
plasmar el rostro post mortem de forma fidedigna de algunas de las mujeres 
consagradas a Cristo que, a razón de sus múltiples virtudes o su jerarquía, den-
tro del monasterio eran consideradas modelos ejemplares para ser recordados 
por la comunidad. Aunque los retratos más tempranos de la serie del Monas-
terio de Santa Inés datan de 1730 –dedicados a la venerable sor Gertrudis Te-
resa de Santa Inés–7, sabemos que ya en el siglo XVII existía esta práctica, 
como bien lo atestigua el Libro de las constituciones y elecciones del monas-
terio donde se narra el intento de retratar a Francisca Eufrasia de Cristo di-
funta en 16678.

Los dieciséis retratos que hoy se conservan se suman a una amplia tra-
dición y a extensas geografías comunes para los monasterios de clausura fe-
menina a lo largo de los virreinatos americanos y de España. Especialmente 
gracias a la información proporcionada por sus cartelas, estas pinturas son tes-
timonios de la vida de mujeres poderosas e influyentes dentro de su entorno 
conventual y religioso. Lo mismo podemos decir de las tres monjas que fue-
ron representadas vivas, una costumbre en la sociedad colonial cuando alguna 
joven tomaba los votos religiosos por primera vez o en reconocimiento por la 
ejecución de alguna labor ejercida con especial dedicación. La imagen retra-
tada de estas monjas no era solo un homenaje a su virtud y poder dentro de la 
comunidad, sus imágenes las sustituían y se constituían en los modelos a se-
guir para las novicias y demás religiosas del monasterio, de allí la importancia 
que estas monjas las siguieran acompañando en su día a día al interior del ce-
nobio y en la clausura (Acosta y Cruz 2013). No es de extrañar entonces que 
estos retratos se conservaran en el monasterio ubicado en Chapinero, sede que 
habitaron desde la década de 1960. Hasta hace algunos años, los retratos es-
taban expuestos en grupo y unidos para ser vistos por las demás religiosas en 
una sala conocida como la «sala de las coronadas» (imagen 22) (Acosta y Var-
gas 2007: 16-18) (Fig. 2).

7.  Sobre sor Gertrudis Teresa de Santa Inés véase Villalobos 2017 y Toquica 2013.
8.  AMSIM. Libro de constituciones (1667-1814), fol. 12v.



180

Olga Isabel, David Leonardo, Jimena Guerrero, Óscar Leonardo, Ana María y María Isabel

6.2. P atrimonio desamortizado y exclaustrado

Las prácticas de uso, significado y cuidado en torno a las pinturas de propie-
dad de la comunidad de las religiosas de santa Inés cambiaron especialmente 
en 1861 con el decreto de desamortización de bienes de manos muertas y con 
la exclaustración de las comunidades religiosas, de tal manera que la salida de 
la clausura de los bienes pictóricos de las inesitas y el cambio de contexto de un 
entorno religioso a uno secular fueron hechos determinantes en la valoración 
que se le dio a este acervo. Ahora bien, el decreto de desamortización de Tomás 
Cipriano de Mosquera no fue uno de los primeros de su clase. El caso espa-
ñol y el mexicano fueron las referencias de la ley de Mosquera, que parece una 
transcripción literal de esta última, con la diferencia de que en México la desa-
mortización se hizo a favor de los arrendatarios de los bienes, mientras que en 
el caso colombiano favoreció a la nación (Cortes 2016: 302-303). De acuerdo 

Figura 2. Sala de las Coronadas, Monasterio de Santa Inés de Montepulciano, 
Bogotá, 2011. (Fotografía de: Olga Isabel Acosta)



181

ROMPIENDO LA CLAUSURA: CREACIÓN DE LA COLECCIÓN DE ARTE DEL MONASTERIO…

a esta ley de desamortización, expedida el 11 de septiembre de 1861, todos los 
bienes y propiedades de corporaciones civiles y eclesiásticas, centros educati-
vos, de caridad o beneficencia pasarían a manos del Estado, con excepción de 
los espacios destinados al culto. Al poco tiempo, el 5 de noviembre de 1861, 
se decretó la extinción de las comunidades religiosas, que significó la disolu-
ción de estas y la obligación para las comunidades masculinas de abandonar 
los conventos, como lo atestiguó el dominico Buenaventura García Saavedra 
(1826-1915) (García 2011). En el caso de las comunidades femeninas, el 6 de 
febrero de 1863 se les notificó la exclaustración, que de acuerdo con los testi-
monios de las propias religiosas se realizó con militares rodeando los edificios 
conventuales (Herrán 1863; Restrepo 1863).

Además de ser un periodo en donde los conventos y las iglesias estuvie-
ron abandonados, algunos espacios fueron adaptados a la nueva coyuntura po-
lítica. Este fue el caso de San Agustín, donde entre el 21 y 26 de febrero de 
1862 se libró una batalla campal en el antiguo claustro y en su iglesia, caos 
que fue capturado en los dibujos de Manuel Doroteo Carvajal y donde pode-
mos ver cómo a pesar de la destrucción de estos espacios, las pinturas religio-
sas coloniales seguían colgando de los muros (Imagen 23) (Acosta 2020a: 23; 
García 2011). Otra clase de transformación de los espacios religiosos y con 
ellos de sus acervos pictóricos respondió a su nueva utilización como oficinas 
del Estado. El fraile Buenaventura García Saavedra informó, por ejemplo, que 
la iglesia de los dominicos en Bogotá fue dividida en dos para que el congreso 
sesionara allí y que las imágenes de santos que ocupaban los altares fueran re-
emplazadas por las imágenes de los «próceres liberales» (García 2011: 162). 
Esta situación hizo que no solamente la colección pictórica, sino también los 
archivos, bibliotecas y objetos de uso cotidiano de los dominicos fueran saca-
dos del convento. Ya afuera de los cenobios, estos bienes fueron custodiados 
por personas cercanas a las comunidades religiosas o se convirtieron en parte 
de colecciones de individuos que estaban fuera del circuito religioso, quienes 
a menudo las valoraron como objetos de devoción, pero también como pie-
zas de arte (Fig. 3).

Tanto la desamortización como la exclaustración tuvieron enormes con-
secuencias en la suerte del acervo pictórico de santa Inés. Por un lado, a par-
tir de ese momento, se da una separación entre los conjuntos de pinturas que 
se encontraban dentro del monasterio en la clausura, como debió ser el caso 
de la serie de la vida de santa Inés y del grupo de retratos de monjas y aque-
llos cuadros que estaban en la iglesia. Este último acervo debió permanecer en 
la iglesia de Santa Inés que desde en torno al 1863 dejó de ser custodiada por 



182

Olga Isabel, David Leonardo, Jimena Guerrero, Óscar Leonardo, Ana María y María Isabel

Figura 3. Manuel Doroteo Carvajal, San Agustín febrero 1862, acuarela sobre papel, 
Instituto Caro y Cuervo. (Fotografía: Ministerio de Cultura - ICC)



183

ROMPIENDO LA CLAUSURA: CREACIÓN DE LA COLECCIÓN DE ARTE DEL MONASTERIO…

las monjas para pasar a manos de las betlemitas y desde 1930 de los redento-
ristas hasta la demolición del templo en 1957 (Niño y Reina 2019: 126-127).

Sabemos además que de las 37 monjas que habitaban el Monasterio de 
Santa Inés, 11 monjas salieron el 14 de enero de 1864 de Colombia con rumbo 
al exilio en el convento de Santa Catalina de Siena en La Habana. Mientras 
tanto, otro grupo se habría quedado en la ciudad y, para finales de 1864, com-
pró una casa en ruinas, lugar donde probablemente ellas mismas llevaron y 
preservaron la serie pictórica de la vida de santa Inés y los retratos de monjas, 
entre otros bienes de la comunidad (Acosta y Vargas 2017: 63)9. Como ya lo 
hemos anotado en el pasado, la coyuntura de la exclaustración no es clara, por-
que a pesar de los momentos turbulentos que vivían las monjas, la documen-
tación revela que las religiosas exiliadas pudieron salir calmadamente rumbo 
a La Habana. Por ejemplo, sabemos que ellas no viajaron a Cuba sin antes 
exhumar el cuerpo de sor Gertrudis de santa Inés para que intercediera por 
ellas. La venerable religiosa, conocida como el Lirio de Bogotá, quien había 
muerto en 1730, y que fue retratada profusamente tras su defunción (Acosta 
y Vargas 2017: 63)10.

6.3. N uevos tiempos y gustos para la pintura colonial

En una ciudad como Bogotá, la desamortización y con ella la exclaustra-
ción se constituyeron en rupturas importantes con el orden colonial hasta en-
tonces imperante y, para nuestros intereses, con la manera en la que habían 
sido valoradas y percibidas las imágenes religiosas que fueron albergadas 
en conventos e iglesias desde el siglo XVI. Entre el caos y la incertidumbre 
que debieron vivir las inesitas desde 1861, lo cierto es que gracias a la do-
cumentación existente fechada entre 1885 y 1912 podemos establecer que el 

9.  Acosta y Vargas, 63, citan: Sor María Angélica de San José, «El monasterio dominico 
de Santa Inés de Bogotá en tiempos de la exclaustración», en Los dominicos y el Nuevo Mundo. 
Siglos XVIII y XIX. Actas del IV Congreso Internacional Santafé de Bogotá, 6-10 septiembre 
de 1993, (Salamanca, San Esteban, 1995), 387-394; véase el dato en las pp. 393-394. Las mon-
jas lograron además preservar su archivo documental, así como su biblioteca y diversos bienes 
necesarios para la vida en comunidad y para su sustento como las máquinas para elaborar las  
ostias (De San José 1995: 393-394).

10.  Acosta y Vargas, 63-64, citan a su vez: AMSIM, Epistolario (1864 y 1912) e Inven-
tario general comunidad de Nuestra Madre Santa Inés, 21 de marzo de 1889-2 de octubre de 
1931 (21-22, 25).



184

Olga Isabel, David Leonardo, Jimena Guerrero, Óscar Leonardo, Ana María y María Isabel

Monasterio de Santa Inés se instaló en un nuevo lugar de la ciudad y se res-
tauró su vida en comunidad (Guerrero, Méndez, Echeverri y Orobio: 2020). 
En este nuevo monasterio, sabemos que en 1908 las pinturas dedicadas a la 
vida de santa Inés estaban repartidas entre la capilla y el claustro alto y bajo 
(Acosta y Vargas 2011: 36-37). Unos años más tarde, el Libro de inventa-
rio de oficinas del monasterio, datable en 1937, informa que en el coro se 
encontraban «8 cuadros de la vida de Nuestra Madre Santa Inés»11, infor-
mación que podemos vincular a una serie de fotografías que conserva el 
monasterio de la década de 1950 donde vemos a las monjas rezando en una 
capilla en cuyos muros identificamos parte de la serie pictórica. Así, las pin-
turas que conformaban la serie de la vida de su santa patrona seguían siendo 
percibidas como imágenes devocionales en los espacios dedicados a la clau-
sura. Curiosamente, la documentación conservada no incluye en los inven-
tarios de bienes los retratos de monjas muertas ni vivas, ¿acaso esta omisión 
obedece a que estas imágenes representaban más que bienes materiales en la 
intimidad de la vida común dentro del monasterio y que su lugar de memo-
ria debía ser otro que el de un inventario?

Fuera de los conventos y monasterios y de la institucionalidad religiosa, 
los sucesos vinculados con la desamortización y exclaustración debieron cata-
pultar una preocupación que ya se evidenciaba en algunos escritos y en accio-
nes visibles en la primera mitad del siglo XIX: la valoración y la conservación 
del patrimonio colonial. Si bien sabemos que ya desde el siglo XVII había 
colecciones de pintura religiosa en algunas casas santafereñas para satisfa-
cer placeres estéticos y no solo religiosos (Villalobos, 2021), va a ser el siglo 
XIX el siglo donde algunos ejemplos de la pintura colonial y algunos artífi-
ces fueron evocados en el establecimiento de los orígenes y derroteros pro-
pios de una nueva república americana que aspiraba alcanzar la civilización 
ayudada de las artes y las letras (Arboleda 1936: 40-41). Ya desde la década 
de 1830, por ejemplo, vemos cómo en los primeros viajes de turismo a Europa 
hechos por algunos criollos adinerados no se escatimó en gastos e incomo-
didades para llevar entre su equipaje pinturas atribuidas a Gregorio Vásquez 
de Arce y Ceballos (1639-1711) para darlas a conocer en París y Londres, lu-
gares donde esperaban que se rindiera pleitesía al pintor santafereño (Acosta 
2020b: 3-5) (Fig. 4).

11.  AMSIM, Libro de inventario de oficinas del monasterio, 1937, 6.



185

ROMPIENDO LA CLAUSURA: CREACIÓN DE LA COLECCIÓN DE ARTE DEL MONASTERIO…

Un importante proyecto de protección del patrimonio se dio poco tiempo 
después de la exclaustración de las inesitas en enero de 1864, cuando se pla-
neó que el antiguo convento de santa Inés funcionara como sede de la Gale-
ría Nacional de Pintura. Según los inventarios de 1864 a 1872, que muestran 
la corta vida de este proyecto (Lesmes 2018: 61), fue el artista Ramón Torres 
Méndez (1809-1885) el encargado de seleccionar una serie de pinturas que 
hasta entonces se encontraban en iglesias de Bogotá y cuyo nuevo dueño 
y custodio era el Estado. La pinacoteca se trató entonces de una propuesta 

Figura 4. Capilla dentro del Monasterio de Santa Inés, ca. 1950. 
Archivo Monasterio de Santa Inés. (Fotografía de: Olga Acosta, 2015)



186

Olga Isabel, David Leonardo, Jimena Guerrero, Óscar Leonardo, Ana María y María Isabel

estatal que procuraba la conservación del patrimonio local recién adquirido 
a través del decreto de desamortización, esto por medio de una selección de 
78 pinturas para ser exhibidas públicamente y con las cuales se buscaba que 
estudiantes y maestros que hacían uso del claustro se beneficiaran aprecián-
dolas y estudiándolas (Lesmes 2018: 59). Según los inventarios, la única 
obra de las inesitas que hizo parte de esta galería se encontraba en el coro 
alto de la antigua iglesia conventual y se trataba de una Huida a Egipto atri-
buida a un artista anónimo del siglo XVII (Acosta 2020a: 28).

Un segundo escenario en donde se crearon espacios de secularización para 
las obras provenientes de iglesias y conventos fue en la Primera Exposición 
Anual de la Escuela de Bellas Artes de Colombia, realizada en 1886 y orga-
nizada por Alberto Urdaneta, evento que sirvió como inauguración de la Es-
cuela Nacional de Bellas Artes. La fundación de la escuela cristalizó un largo 
proceso de formalización de la educación artística en el país, luego de intentar 
consolidar varios proyectos fallidos de academias a lo largo del siglo XIX 
(Acosta 2020c; Vásquez 2014). Así como la galería, la muestra fue también 
un evento que estuvo estrechamente ligado a un proyecto educativo nacional 
que buscaba dar a conocer obras que hasta el momento estaban ocultas, así 
como desarrollar el gusto artístico en el país (Vásquez 2008: 7). La exhibi-
ción estuvo conformada por diversas temáticas, épocas y artífices y una de las 
secciones que la conformó fue la correspondiente a obras antiguas producidas 
por artistas colombianos (Vásquez 2008: 7-9). Para esta última sección, con 
la autorización del arzobispado (Vásquez 2008: 11), se trasladaron algunas de 
las obras más representativas que se encontraban en la Catedral Primada de 
Bogotá, la Capilla del Sagrario y las iglesias de San Francisco, San Agustín, 
la de Chipaque, la de Egipto y la de La Enseñanza (Urdaneta 1886). Para esta 
sección se expusieron además obras que pertenecían a familias y personas que 
habían heredado o adquirido recientemente patrimonios artísticos coloniales, 
evidenciándose con ello el incipiente coleccionismo de la época.

Aunque en el catálogo de la exposición no se encuentran obras pertene-
cientes a la colección inesita, la realización de este evento, así como la for-
mación de la galería, determinó un cambio de valoración con respecto al arte 
religioso. Como lo ha establecido Juliana Lesmes en su estudio sobre la gale-
ría, el cambio de uso y contexto de estas pinturas al apartarlas de su función 
religiosa y transformarlas en obras de exhibición con valor pedagógico, esta-
bleció una nueva puesta en valor que proponía al público una aproximación 
diferente a estas pinturas, al impulsar un acercamiento secularizado y, con él, 



187

ROMPIENDO LA CLAUSURA: CREACIÓN DE LA COLECCIÓN DE ARTE DEL MONASTERIO…

la posibilidad de observarlas y de apreciar sus formas, composiciones y colo-
ridos, más allá de su carácter devocional (Lesmes 2018: 71-77).

6.4. Del claustro al museo

Tras el interés por el patrimonio colonial, el 6 de agosto de 1942, bajo el go-
bierno liberal de Eduardo Santos, se fundó el Museo de Arte Colonial en el cen-
tro de Bogotá en la antigua casa de las aulas de los jesuitas. Este museo fue 
creado a partir de «objetos coloniales pertenecientes a integrantes de la élite bo-
gotana, cuyas familias los habían comprado a instituciones eclesiásticas desde 
el siglo XIX», a los cuales se sumaron comodatos de colecciones privadas, así 
como traslados de otras entidades estatales (Toquica 2021). A diferencia de 
otros museos semejantes en América Latina, el Museo de Arte Colonial fue una 
iniciativa laica y estatal que buscaba resguardar este patrimonio y presentar una 
narrativa en torno a él a través de sus colecciones y su respectiva exhibición. De 
ahí que la fundación del museo haya representado un punto de inflexión en la 
valoración de diversos acervos coloniales como obras artísticas coleccionables.

La creación del museo se dio de la mano con la modernización del centro 
urbano de Bogotá para la cual diversos templos y conventos coloniales fueron 
derrumbados para la construcción de nuevas edificaciones y vías con mayor 
capacidad y amplitud. Esto llevó a un desmantelamiento de las obras que en-
galanaban las iglesias y los conventos coloniales para ser trasladadas a otras 
iglesias, vendidas al coleccionismo privado o para las cuales no hubo un des-
tino específico y, por ende, desconocemos qué pudo pasar con ellas. En este 
contexto, el antiguo monasterio e iglesia de Santa Inés fueron demolidos para 
la construcción de la carrera décima, también conocida como la «carrera de la 
modernidad». Este proceso se inició el 13 de noviembre de 1956, cuando las 
inesitas ya no administraban sus antiguos predios, sino que estaban a cargo de 
los hermanos redentoristas, quienes pudieron «salvar las obras de arte del tem-
plo» (Niño y Reina 2019: 259) trasladándolas a su iglesia recién construida de 
San Alfonso María de Ligorio, en el barrio La Soledad en Bogotá, donde hasta 
la fecha se conserva parte sustancial de la colección pictórica y la retablística 
de la antigua iglesia de santa Inés.

Tanto la valoración secularizada del patrimonio colonial que comenzó en 
el siglo XIX, como la circulación de obras religiosas de entornos eclesiásti-
cos a espacios privados por los motivos ya mencionados, dio como resultado 
el fortalecimiento del coleccionismo privado y una creciente visibilización del 



188

Olga Isabel, David Leonardo, Jimena Guerrero, Óscar Leonardo, Ana María y María Isabel

patrimonio colonial en escenarios públicos (Echeverri 2020). Para el caso de 
santa Inés fue fundamental la exposición de Arte Religioso de la Nueva Gra-
nada en el marco del XXXIX Congreso Eucarístico y de la visita del papa Paulo 
VI a Colombia en agosto de 1968. La muestra que buscaba evidenciar una «so-
ciedad devota» (Fernández 1968) a través del arte religioso colonial fue curada 
por el arquitecto, gestor cultural y salvaguarda del patrimonio colonial Carlos 
Arbeláez Camacho y por el historiador del arte español radicado en Colombia 
Francisco Gil Tovar. La exposición logró reunir 189 obras que procedían de 
conventos, iglesias y colecciones privadas que fueron mostradas por primera 
vez al público general y entre las cuales se encontraban seis pinturas pertene-
cientes al monasterio de santa Inés. Por un lado, se encontraban las represen-
taciones del bautismo, el apostolado profético y la profesión de santa Inés y el 
retrato de la Madre María Josefa del Espíritu Santo y de las monjas María de 
Santa Teresa y Rosalía de San José en su lecho de muerte.

Tras la exposición, si bien las obras volvieron a la clausura, la relación 
de las inesitas con su patrimonio cambió para siempre, desde entonces las re-
ligiosas abrieron en ocasiones sus puertas a algunos interesados en el arte co-
lonial, bien para comercializar algunas de sus pinturas o para restaurarlas. 
Podemos leer en estos cambios una transformación en la mirada piadosa y en 
la valoración que tenían de sus acervos y, por qué no, quizá una apreciación 
secularizada que se sumaba y que lentamente amplió el espectro de significa-
dos dados a sus obras, convirtiendo a las monjas en coleccionistas (Fig. 5).

En el caso particular de las seis pinturas presentes en la exposición de 1968, 
vemos unos cambios importantes en su apreciación. Las tres pinturas de la se-
rie de la vida de santa Inés empezaron a ser involucradas en las narrativas de 
lo que desde la década de 1920 se denominó bajo la categoría de arte colonial 
en diferentes lugares de América Latina12. Una de las razones de la inclusión en 
estas narrativas fue la atribución de los lienzos al pintor hasta entonces desco-
nocido Jerónimo López, activo en Santafé en la segunda mitad del siglo XVII, 
este artista había sido descubierto por los curadores a través de la identificación 
de su firma en uno de los lienzos de santa Inés. La segunda razón que llevó a 
que las pinturas fueran recordadas fue su carácter documental al constituirse en 
uno de los escasos ejemplos que daban cuenta de «la indumentaria de las altas 
clases sociales santafereñas del siglo XVII» (Gil Tovar y Arbeláez 1968: 162).  

12.  De forma paralela sin existir ninguna correlación aparente el arquitecto Ángel Guido 
y el colombiano Roberto Pizano ya hablaban en la década de 1920 del arte colonial. (Guido 
1927; Pizano 1985; Weddigen 2017).



189

ROMPIENDO LA CLAUSURA: CREACIÓN DE LA COLECCIÓN DE ARTE DEL MONASTERIO…

A pesar de estos reconocimientos, para los curadores las pinturas mismas no po-
seían mérito más allá de su valor anecdótico y documental, para ellos se trataba 
de obras con «dulce amaneramiento», «cierta feminidad» y «mediocre dibujo» 
(Gil Tovar y Arbeláez 1968: 162). Esta apreciación no fue un impedimento para 
que desde 1968, su supuesto artífice, Jerónimo López, fuera transformándose en 
un artista prolífico del siglo XVII para la historiografía local, que de manera li-
gera le fue atribuyendo obras diversas y añadiendo datos a su biografía (Acosta 
y Vargas, 2011: 26-34).

Otra fue la suerte de los retratos de las hermanas María Josefa del Espí-
ritu Santo, María de Santa Teresa y Rosalía de San José tras la exposición de 
1968. Entonces, el papel de las mujeres en la colonia y en particular el de las 

Figura 5. Tres de las seis pinturas pertenecientes al Monasterio de Santa Inés que 
hicieron parte de la exposición Arte Religioso de la Nueva Granada de 1968, 

Catálogo de la muestra



190

Olga Isabel, David Leonardo, Jimena Guerrero, Óscar Leonardo, Ana María y María Isabel

monjas era desdeñado por la historiografía colombiana que apenas empezó a 
interesarse en ellas a fines del siglo XX y comienzos del XXI13. Justamente, 
los retratos de monjas vivas y muertas fueron importantes en estas investiga-
ciones recientes al representar evidencias de la vida íntima e individual de las 
monjas, además de visibilizar una tradición iconográfica común entre los dis-
tintos virreinatos y España. A diferencia de Colombia, estos retratos ya eran 
conocidos en México tras la exclaustración en el siglo XIX, lo que hizo que 
algunas de estas pinturas se encontraran en colecciones familiares, en museos 
e incluso ya se vendían en anticuarios cuando se publicó en 1952 el primer es-
tudio dedicado a estos retratos (Muriel 1952; Muriel 2008: 6-9). Para el caso 
colombiano, el primer interés por este tipo de pinturas se dio también a tra-
vés del coleccionismo privado hacia 1983, cuando desde París fueron repatria-
dos diez retratos de las religiosas del monasterio bogotano de la Concepción, 
que habían sido vendidos en 1977 por las mismas religiosas a un comerciante 
ecuatoriano. Ya en Colombia, los diez retratos fueron adquiridos por el Banco 
de la República en 1998, dando comienzo con esta compra a su colección de 
retratos de monjas muertas (González y Vallín 2000: 5).

Sin embargo, fue especialmente la exposición Monjas coronadas. Vida 
conventual femenina celebrada entre el 2003 y el 2005 en el Museo Nacional 
en Bogotá, el Museo del Virreinato en Tepotzotlán y la Academia de San Fer-
nando en Madrid la ocasión que visibilizó globalmente la importancia de es-
tos retratos para los virreinatos americanos y para España durante los siglos 
XVIII y XIX (Montero 2003: 50). Fue justamente esta exposición la que per-
mitió insertar en el canon del arte colonial local las pinturas de monjas muer-
tas, entre las cuales estuvieron los retratos de de las inesitas María de Santa 
Teresa, María Josefa del Espíritu Santo, Rafaela de Santo Domingo y Ger-
trudis Teresa de Santa Inés presentes en la muestra (Monjas coronadas 2003: 
191-194). No solo el reconocimiento de estas pinturas fue importante para el 
coleccionismo público y privado, también lo fue para las mismas religiosas de 
santa Inés quienes empezaron a reconocer el valor artístico y patrimonial de 
sus acervos pictóricos y la importancia que representaba estudiarlos y darlos a 
conocer al público. Así, en el año 2007, las inesitas abrieron las puertas de su 
monasterio al equipo del Museo Colonial para el estudio de la serie pictórica 
sobre la vida de Santa Inés de Montepulciano14.

13.  El primer estudio de este género fue: Toquica 2008.
14.  En el 2007 Laura Vargas Murcia y Olga Isabel Acosta Luna por comisión del Museo 

Colonial realizaron esta investigación.



191

ROMPIENDO LA CLAUSURA: CREACIÓN DE LA COLECCIÓN DE ARTE DEL MONASTERIO…

Desde el 2007, comenzó una extensa y fructífera colaboración entre el 
Monasterio de Santa Inés y el Museo Colonial que dio como resultado el estu-
dio documentado de la serie de la vida de santa Inés. En esta investigación se 
pudo establecer que la atribución a Jerónimo López era un malentendido ocu-
rrido en 1968 ante la interpretación equívoca de la signatura presente en la ins-
cripción de la pintura del nacimiento de la santa, firma que se refería al autor 
del texto que acompañaba la escena, mas no al artífice del cuadro (Acosta y 
Vargas 2011: 26-34). Con esta constatación y sumando pruebas documentales, 
iconográficas y contextuales se propuso en esta investigación atribuir el ciclo 
pictórico al «Maestro de la Serie de Santa Inés» y datarlo en la segunda mi-
tad del siglo XVIII (Acosta y Vargas 2011: 34-41) (Fig. 6). En consecuencia, 
en el año 2011, se presentó la exposición titulada Una Vida para Contemplar 
que daba cuenta de la investigación realizada y se restauró la serie pictórica. 
Adicional a ello y tras establecer un amplio comodato de su colección pictó-
rica con el Museo Colonial, se organizó la muestra Del Claustro al Museo en 
el 2012 donde se visibilizó por primera vez el importante patrimonio que aún 
conservaban bajo la clausura las hermanas de santa Inés.

A la par que la serie de la vida de santa Inés gozaba de protagonismo tam-
bién lo hacía la serie de retratos de monjas. En el 2013, el Museo Santa Clara 
realizó la exposición titulada Cuerpos Opacos, que tuvo como centro su serie 
de monjas muertas que también había recibido el museo en comodato. Para 
la exposición, se aprovechó el sugerente espacio que ofrecía la antigua igle-
sia de las clarisas para exponer los 16 retratos en el coro bajo, porque era este 
el «lugar histórico que funcionaba como Sala De Profundis, donde el pintor 
realizaba la difícil tarea de retratar a las clarisas recién fallecidas» (Cuerpos 
opacos 2013: 5). Por primera y única vez, el público ha podido visibilizar los 

Figura 6. Exposición Una vida para contemplar, 2011, Museo Colonial, Bogotá.
(Fotografía de: Olga Acosta, 2011)



192

Olga Isabel, David Leonardo, Jimena Guerrero, Óscar Leonardo, Ana María y María Isabel

retratos en un entorno semejante a donde fueron creados, esto permitió mos-
trar, entender e imaginar más claramente el valor simbólico de estas obras en 
su contexto monástico de origen.

Las investigaciones realizadas, el traslado de las obras de las inesitas a los 
dos museos Colonial y Santa Clara, así como la celebración de las muestras 
que dieron a conocer estas obras a amplias audiencias, fueron los mecanis-
mos que definitivamente permitieron reconocer más allá del monasterio estos 
acervos como conjuntos de objetos relacionados y cargados de significado, es 
decir, y recordando a Pomian, como una colección de «semióforos» (Pomian 
2013: 16) Entonces, las investigaciones realizadas más allá de enfatizar el va-
lor artístico de estas obras, se preocuparon por visibilizar su valor simbólico 
como imágenes vitales de una comunidad y de un entorno de clausura de las 
religiosas de santa Inés, espacio que había desaparecido de la cartografía de la 
Bogotá colonial aún sobreviviente en el siglo XXI. Esto ayudó a que las dos 
series fueran apreciadas y valoradas además como obras de arte realizadas en-
tre los siglos XVIII y XIX.

Tras las exposiciones celebradas entre el 2011 y el 2012 en los Museos 
Colonial y Santa Clara, las religiosas de santa Inés decidieron internamente 
que no podían custodiar más de la forma adecuada este patrimonio y deci-
dieron vender sus dos series pictóricas para garantizar su conservación y ex-
hibición15. Debemos imaginar que no fue una fácil decisión, resguardar sus 
acervos pictóricos había representado una prioridad para las monjas especial-
mente tras la desamortización y exclaustración, lo que les había permitido 
construir y mantener su memoria histórica como una comunidad sobrevi-
viente. Ellas mismas explicaron en el catálogo de la exposición Cuerpos Opa-
cos del año 2013 el valor que tenía la serie de retratos de sus hermanas en su 
vida común en pleno siglo XXI, estas pinturas jugaban un rol fundamental 
como imágenes ejemplo para la guía inicial de las novicias, porque «el co-
nocer los cuadros que han formado parte del Patrimonio Artístico de la Co-
munidad (...) consistía en irse adentrando gradualmente en el conocimiento 
histórico de la misma Orden y en un estilo de contemplación en la cotidia-
nidad del Monasterio» (Cuerpos opacos 2013: 9). Las inesitas explicaban 

15.  Esta información fue suministrada por las mismas religiosas de santa Inés en el mes 
de octubre del 2014 a Olga Isabel Acosta Luna. Cabe resaltar, que en este proceso el interés ini-
cial por parte de las religiosas y del Museo Colonial era que estas obras pertenecieran al Es-
tado a través de la venta de las mismas al Ministerio de Cultura, sin embargo, esta negociación 
no pudo materializarse.



193

ROMPIENDO LA CLAUSURA: CREACIÓN DE LA COLECCIÓN DE ARTE DEL MONASTERIO…

además que la lectura de las cartelas de los retratos las llevaba «a la contem-
plación de la fidelidad de Dios y de cada monja en Él consagrada» (Cuerpos 
opacos 2013: 10), igualmente manifestaban que las tradiciones presentes en 
los retratos seguían vigentes, porque tras el fallecimiento de algunas monjas, 
las mayores fabricaban coronas con las flores del jardín del monasterio y las 
ponían sobre la frente de la difunta (Cuerpos opacos 2013: 11).

Por ello, tras entregar en comodato las obras al Museo Colonial en el 
2011, las inesitas recibieron copias impresas en lienzos de las obras que con-
formaban las series de la vida de santa Inés y de sus hermanas muertas, copias 
que aún conservan y utilizan en su vida común. Tras la primera salida de las 
obras de la clausura para ser expuestas en 1968, se empezó a dar un proceso 
que llevó al reconocimiento por parte de las religiosas de la pluralidad de sig-
nificados que podían tener estas pinturas más allá de la clausura. La visibili-
dad de su patrimonio significó también su reconocimiento como objetos con 
un valor lucrativo en aumento, lo que pudo impulsar a que las religiosas «ce-
dieran» estas colecciones para la contemplación de otros públicos en espacios 
distintos al monasterio. En su vida común en la clausura, para ellas eran su-
ficientes las reproducciones fidedignas que a pesar de ser copias impresas se-
guían conteniendo la fuerza simbólica de la representación y el significado de 
cada serie. Como lo ordenó Trento en 1563, para ellas su legitimidad radicaba 
en su imagen como medio y no como un objeto material. Reconocer el valor 
material de los acervos pictóricos, significó para estas religiosas aceptar su 
valor económico y comercial que podía beneficiar su subsistencia como una 
comunidad monástica en el siglo XXI, pero a la vez se habían constituido en 
bienes cuyo cuidado y seguridad ellas difícilmente podían garantizar.

Finalmente, las dos series fueron compradas en el 2015 por el Banco de 
la República. Mientras que la serie de la vida de santa Inés entraba como un 
conjunto único a la colección del banco, los retratos de monjas se sumaron a 
otros de concepcionistas, clarisas y carmelitas de los siglos XVIII y XIX para 
así conformar la colección más importante en Hispanoamérica de retratos de 
religiosas muertas (Alma 2016: 13). La colección completa conformada por 
46 lienzos fue presentada por primera vez al público en el 2016 en el Museo 
de Arte del Banco de República en la exposición titulada Muerte Barroca. Re-
tratos de Monjas Coronadas. La exposición ejemplificaba «una de las formas 
en que los virreinatos americanos fijaron su orden cultural, político y social a 
partir de una estricta doctrina católica» (Muerte barroca 2016: 13) y resaltaba 
a través de estas pinturas la importancia que adquirieron estas mujeres dentro 
de la sociedad colonial.



194

Olga Isabel, David Leonardo, Jimena Guerrero, Óscar Leonardo, Ana María y María Isabel

Conclusiones

A través de estas páginas hemos presentado los transcursos y significados da-
dos a las dos series pictóricas del Monasterio de Santa Inés desde el siglo XVII 
hasta su llegada al MAMU en años recientes, significados que estuvieron de-
terminados por las condiciones particulares del entorno donde fueron resguar-
dadas y expuestas. Pudimos, por ende, establecer que a partir del siglo XX 
estas series pictóricas se hicieron visibles en espacios ajenos a la clausura 
donde fueron presentadas como documentos históricos y obras artísticas del 
periodo colonial. A pesar de la progresiva transformación de estas imáge-
nes devocionales en obras testimoniales y artísticas y el cambio en el rol de las 
monjas, de mujeres devotas a coleccionistas, lo cierto es que fueron entornos 
como los de la historia del arte y los museos los que transformaron estas se-
ries pictóricas en objetos coleccionables. Sin duda este cambio representó un 
proceso largo y complejo donde confluyeron especialmente dos de las formas 
de coleccionismo de patrimonio religioso que explicábamos al comienzo de 
este escrito. Aquel coleccionismo de carácter público y estatal que puso en 
valor el acervo pictórico de las religiosas como un patrimonio histórico y ar-
tístico de Colombia y América Latina, a la par que uno eclesiástico donde las 
mismas monjas fungieron como coleccionistas. Justamente, las monjas, al re-
nunciar a este último rol no sólo vendieron las dos series que acá estudiamos, 
sino también comercializaron algunas piezas con otros coleccionistas públi-
cos y privados, así como entregaron en comodato del resto de sus pinturas al 
Museo de la Basílica de Chiquinquirá de la Orden de los Predicadores.

Paradójicamente, la puesta en valor de los acervos pictóricos de las inesi-
tas y la transformación en una colección visible trajo consigo el desmem-
bramiento del conjunto que había logrado sobrevivir a la desamortización y 
exclaustración de las religiosas en el siglo XIX. Hoy las casi doscientas pintu-
ras que se mantenían unidas a comienzos del siglo XXI en la sede del monas-
terio en Chapinero se encuentran repartidas en diversas colecciones públicas, 
privadas y eclesiásticas. Tras las ventas, traspasos y comodatos, las monjas 
apenas conservaron unas pocas pinturas que tenían un importante significado 
devoto para la comunidad. Por ello, la escritura de este texto, junto con los pu-
blicados de manera individual y colectiva por el semillero en los últimos años 
(Guerrero, Méndez, Echeverri, Orobio 2020), pretenden contribuir a la cons-
trucción de la memoria histórica de estos acervos pictóricos que alguna vez 
compartieron los mismos espacios y funciones.



195

ROMPIENDO LA CLAUSURA: CREACIÓN DE LA COLECCIÓN DE ARTE DEL MONASTERIO…

Ahora bien, las dos series protagonistas de esta transformación: la vida de 
santa Inés y los retratos de monjas muertas, fueron compradas por el MAMU 
y son parte de las 6000 piezas que conforman la colección de arte del Banco 
de la República. Desde su llegada han sido expuestas en la sala de exposicio-
nes permanente titulada Primeros Tiempos Modernos y curada por el recono-
cido historiador Jaime Borja en el 2012, hoy en reestructuración. En el marco 
de esta curaduría, lejos de identificar estas pinturas como obras de arte, la 
muestra busca presentar al público estas obras como ejemplos propios de la 
cultura visual del periodo colonial en el Nuevo Reino de Granada. Desde esta 
perspectiva, los lienzos y sus contenidos presentan rasgos de una primera mo-
dernidad que se inauguró en Europa en el siglo XV gracias a la consolidación 
del humanismo y las expansiones geográficas que conectaron cuatro conti-
nentes. De ahí que la pintura colonial, como experiencia visual haya sido de-
positaria de «ese cambio que se origina europeo en contacto con un entorno 
colonial hispánico, llamado a defender la tradición como último gran bastión 
del catolicismo» (Borja 2012: 2). De esta manera, los lienzos inesitos junto 
con otras pinturas de la colección del MAMU son entendidas en esta exposi-
ción como huellas de esos siglos coloniales, como rastros de esa modernidad 
naciente y como herramientas para el ordenamiento de la sociedad colonial. 
Al ser parte de una colección de un museo que dialoga y visibiliza las inves-
tigaciones locales, estas obras son ahora «semióforos» camaleónicos, se han 
convertido en actores de teatro cuya agencia será transformada de acuerdo con 
el rol que deban desempeñar en el escenario de turno.



196

Olga Isabel, David Leonardo, Jimena Guerrero, Óscar Leonardo, Ana María y María Isabel

Bibliografía

Acosta Luna, Olga Isabel (2017a): «Objetos foráneos en imágenes propias. Entrecru-
zamientos y apropiaciones en la pintura dieciochesca neogranadina», en Ba-
rroco. Mestizajes en Diálogo. VII Encuentro Internacional sobre Barroco. La 
Paz: Fundación Visión Cultural, 145-156.

Acosta Luna, Olga Isabel (2017b): «¿En el Museo o en la Iglesia? En busca de un dis-
curso propio para el arte colonial neogranadino, 1920 – 1942», H-ART, 0, 46-67.

Acosta Luna, Olga Isabel (2020a): Las huidas de Gregorio Vásquez de Arce y Ceba-
llos. Bogotá: Museo Colonial y Museo Santa Clara.

Acosta Luna, Olga Isabel (2020b), De vuelta a casa. Los Vásquez de los Cuervos. Ex-
posición temporal. Bogotá: Casa Caro y Cuervo.

Acosta Luna, Olga Isabel (2020c): «Forming an Academy in Colombia: Local Desi-
res and External Influences», en Óscar Vásquez (ed.), Academies and Schools 
of Art in Latin America. Londres: Routledge Ashgate, 65-78.

Acosta Luna, Olga Isabel y Juan Pablo Cruz Medina (2013): «Monjas muertas, ¿pin-
tores opacados?», en Cuerpos opacos: delicias invisibles del erotismo místico. 
Bogotá: Museo Santa Clara, Ministerio de Cultura, 21-31.

Acosta Luna, Olga Isabel y Laura Liliana Vargas Murcia (2007): Lista de pinturas 
del monasterio Santa Inés de Montepulciano [documento inédito manuscrito].

Acosta Luna, Olga Isabel y Laura Liliana Vargas Murcia (2011): Una vida para con-
templar. Serie inédita de la vida de santa Inés de Montepulciano, OP, Bogotá: 
Museo Colonial.

Acosta Luna, Olga Isabel y Laura Liliana Vargas Murcia (2017): «Imágenes sobrevivien-
tes. Reflexiones sobre la colección pictórica del monasterio de Santa Inés de Mon-
tepulciano de Santafé de Bogotá», Boletín de monumentos históricos, 40, 58-83.

Amerlinck de Corsi, Maria Concepción y Manuel Ramos Medina (1995): Conven-
tos de monjas. Fundaciones en el México virreinal. México: Grupo Condumex.

Arboleda, Sergio (1936): Las Ciencias, las letras y las Bellas Artes en Colombia. Bo-
gotá: Editorial Minerva.

Borja Gómez, Jaime (2021). Los ingenios del pincel. Geografía de la pintura y cul-
tura visual en América colonial. Bogotá: Universidad de los Andes. Disponible 
en https://losingeniosdelpincel.uniandes.edu.co/herramientas/produccion-vi-
sual-por-paises-nueva-granada-colombia/.

Borja Gómez, Jaime (2021) «Los primeros tiempos modernos». Guía de estudio. Bo-
gotá: Colección de arte del Banco de la República.

Cortés, José David (2016): La batalla de los siglos. Estado, Iglesia y religión en Co-
lombia en el siglo XIX. De la Independencia a la Regeneración. Bogotá: Uni-
versidad Nacional de Colombia.

Cuerpos opacos. Delicias invisibles del erotismo místico (2013). Bogotá: Museo 
Santa Clara y Ministerio de Cultural.

https://losingeniosdelpincel.uniandes.edu.co/herramientas/produccion-visual-por-paises-nueva-granada-colombia/
https://losingeniosdelpincel.uniandes.edu.co/herramientas/produccion-visual-por-paises-nueva-granada-colombia/


197

ROMPIENDO LA CLAUSURA: CREACIÓN DE LA COLECCIÓN DE ARTE DEL MONASTERIO…

Echeverri Duarte, David (2020): El trasegar de una colección de arte: del templo a la 
rectoría [monografía de grado para optar por el título de Historia del Arte]. Bo-
gotá: Universidad de los Andes.

Fernández Jaramillo, Germán (1968): Arte Religioso en la Nueva Granada. Obsequio 
de Galería de Bogotá. Bogotá: Ediciones Sol y Luna.

García Saavedra (O. P.), Buenaventura (2011): El hijo de la providencia. Bogotá: Pro-
vincia de San Luis Beltrán.

Gil Tovar y Carlos Arbeláez Camacho (1968): El Arte Colonial en Colombia. Bogotá: 
ediciones Sol y Luna.

González, Beatriz y Rodolfo Vallín (2000): «Las religiosas muertas», en Colección 
del Banco de la República. Serie Monjas muertas. Bogotá: Biblioteca Luis Án-
gel Arango.

Guerrero Jimena, Lina Méndez, David Echeverri y Ana María Orobio (2020): «Jardín 
Florido: retratos de monjas coronadas del monasterio de Santa Inés de Monte-
pulciano», Revista Nova et Vetera, 6, 64. Disponible en https://www.urosario.
edu.co/Revista-Nova-Et-Vetera-2021/Cultura/Visita-de-Santa-Catalina-al-
cuerpo-de-Santa-Ines-d/.

Guido, Ángel (1927): La arquitectura Hispanoamerica a través de Wölfflin. Buenos 
Aires: III Congreso Panamericano de arquitectos.

Herrán, Antonio (1863): Representación del Metropolitano a la convención Nacional 
en favor de las monjas. Bogotá: Imprenta de Nicolás Gómez.

Lesmes, Juliana (2018). La Galería Nacional de Pintura (1864-1873) Coleccionismo, 
patrimonio y apreciación artística en tiempos de desamortización [monografía 
de grado para optar por el título de maestría en Historia del Arte]. Bogotá: Uni-
versidad de los Andes.

Londoño, Óscar (2016): Flores de la santidad en un orbe profano: El Monasterio de 
Santa Inés de Montepulciano en Santafé de Bogotá siglos XVII-XVIII. Bogotá: 
Instituto de Antropología e Historia.

Méndez Castañeda, Lina María (2017). El retrato de Sor María de Santa Teresa por 
José Miguel Figueroa: Detalles de una pintura entre lo sagrado y lo profano 
[monografía de grado para optar por el título de Historia del Arte]. Bogotá: Uni-
versidad de los Andes.

Montero, Alma (2003): «Pinturas de monjas coronadas en Hispanoamérica», en Sara 
Gabriela Baz (coord.), Monjas coronadas. Vida conventual femenina en Hispa-
noamérica. Ciudad de México: INAH-Museo Nacional del Virreinato.

Montero, Alma (2016): Muerte barroca. Retratos de monjas coronadas. Bogotá: Co-
lección de Arte del Banco de la República.

Muriel, Josefina (2008): «Prólogo», en Alma Montero, Monjas coronadas: profesión 
y muerte en Hispanoamérica virreinal. México: Plaza y Valdez, 6-9.

Muriel, Josefina y Manuel Romero de Terreros (1952): Retratos de monjas. México: 
Editorial “Jus”.

Niño Murcia, Carlos y Sandra Reina Mendoza (2019): La carrera de la modernidad. 
Construcción de la Carrera Décima Bogotá (1945-1960). Bogotá: IDPC.

https://www.urosario.edu.co/Revista-Nova-Et-Vetera-2021/Cultura/Visita-de-Santa-Catalina-al-cuerpo-de-Santa-Ines-d/
https://www.urosario.edu.co/Revista-Nova-Et-Vetera-2021/Cultura/Visita-de-Santa-Catalina-al-cuerpo-de-Santa-Ines-d/
https://www.urosario.edu.co/Revista-Nova-Et-Vetera-2021/Cultura/Visita-de-Santa-Catalina-al-cuerpo-de-Santa-Ines-d/


198

Olga Isabel, David Leonardo, Jimena Guerrero, Óscar Leonardo, Ana María y María Isabel

Pizano Restrepo, Roberto (1985). Gregorio Vásquez de Arce y Ceballos. Bogotá: Edi-
torial Siglo XVI.

Pomian, Krzysztof (2013): Der Ursprung des Museums. Vom Sammeln. Berlín: Ver-
lag Klaus Wagenbach.

Real Academia Española (1729): Diccionario de la lengua castellana, en que se ex-
plica el verdadero sentido de las voces, su naturaleza y calidad con las phra-
ses o modos de hablar, los proverbios o refranes, y otras cosas convenientes al 
uso de la lengua, tomo II. Madrid: Imprenta de Francisco del Hierro, impresor 
de la Real Academia Española.

Restrepo, Manuel (1863): «El partido Liberal y las Monjas», 2 de noviembre de 1863, 1-2.
Toquica, Constanza (2008): A falta de oro: linaje, crédito y salvación. Una historia 

del real convento de Santa Clara de Santafé de Bogotá, siglos XVII y XVIII. Bo-
gotá: MC / ICANH / UNAL.

Toquica, Constanza (2013): «Dos cuerpos opacos de un solo cadáver virtuoso: Ger-
trudis Theresa de Santa Inés, emblema, memorial grabado por los dolores del 
amor», Cuerpos opacos: delicias invisibles del erotismo místico. Bogotá: Mu-
seo Santa Clara, Ministerio de Cultura, 33-42.

Toquica, Constanza (2021): «Las colecciones de pintura, escultura y mobiliario del 
Museo Colonial», en Santiago Robledo (ed.), Colecciones y coleccionistas en 
Colombia. Bogotá: Credencial Historia, 26-30.

De San José, Sor Angélica (1995). «El monasterio dominico de Santa Inés de Bogotá 
en tiempos de la exclaustración», Los dominicos y el Nuevo Mundo. Siglos XVIII 
y XIX. Actas del IV Congreso Internacional Santafé de Bogotá, 6-10 septiembre 
de 1993. Salamanca: San Esteban, 387-394.

Urdaneta, Alberto (1886): Guía de la primera exposición anual organizada bajo la 
dirección del rector de dicha escuela, General Alberto Urdaneta. Bogotá, Co-
lombia: Escuela de Bellas Artes de Colombia.

Vásquez Rodríguez, William (2008): Escuela de bellas artes de Colombia: 1886-
1899 [monografía para optar el título de Magíster en Historia y Teoría del Arte 
y la Arquitectura]. Bogotá: Universidad Nacional de Colombia.

Vásquez Rodríguez, William (2014): «Antecedentes de la Escuela Nacional de Bellas 
Artes de Colombia 1826-1886: de las artes y oficios a las bellas artes», Cuader-
nos de Música, Artes Visuales y Artes Escénicas, 9, 1, 35-68.

Villalobos, María Constanza (2021a): «Las maravillas vistas en el virginal cuerpo 
de Sor María Gertrudis Teresa de Santa Inés. La serie de retratos de un cuerpo 
santo», en Adrián Contreras y Jaime Borja (eds.) Esencias y pervivencias ba-
rrocas. Colombia en el Nuevo Reino de Granada. Sevilla: Enredars, 441-487.

Villalobos, María Constanza (2021b) «Colecciones de imágenes en Santafé», en San-
tiago Robledo (ed.), Colecciones y coleccionistas en Colombia. Bogotá: Cre-
dencial Historia, 15-19.

Weddigen, Tristan (2017): «Hispano-Incaic Fusions: Ángel Guido and the Latin Ame-
rican Reception of Heinrich Wölfflin», Art in Translation, 9, 1, 92-120.



199

Capítulo 7
DEL ALTAR AL MUSEO: EL COLECCIONISMO 

PRIVADO DEL ARTE COLONIAL VENEZOLANO

Janeth Rodríguez Nóbrega

Universidad Central de Venezuela

La historia del coleccionismo privado en Venezuela es un aspecto poco ex-
plorado, y más aún el dedicado al arte colonial. En este texto revisaremos el 
importante papel que desempeñaron los coleccionistas privados en la revalo-
rización de esta producción artística a través de exposiciones, publicaciones y 
la fundación de museos especializados, desde finales del siglo XIX hasta me-
diados de la centuria siguiente; una tarea que como veremos sustituyó total-
mente las funciones del Estado.

En el caso venezolano el reconocimiento tardío del valor histórico y es-
tético del arte colonial impactó negativamente en su coleccionismo, estudio y 
preservación. En 1872, el cronista y médico Arístides Rojas (1826-1894) se 
lamentaba que medio siglo después de la independencia, Venezuela «todavía 
no tiene un museo público en el cual pueda exhibir su riqueza nacional, tan fe-
cunda, sus objetos históricos, las obras de su industria naciente, las diversas 
producciones del continente…» (Rojas 2001 [1872]: 244). A esta queja aña-
día que algunas antigüedades eran olvidadas, vendidas o regaladas a extranje-
ros que visitaban el país, pero acotaba que pese a no contar con una institución 
museística estatal si existían «pequeños museos privados», gracias a coleccio-
nistas interesados en la historia patria.

En realidad, algunos de estos pequeños museos se habían formado con 
herencias familiares atesoradas a lo largo de los años y otros por adquisi-
ciones recientes. Las familias caraqueñas de mayor abolengo habían sido 

https://orcid.org/0000-0003-0494-4925


200

Janeth Rodríguez Nóbrega

propietarias de una diversidad de muebles, objetos, platería, pinturas y tallas 
de distintas procedencias, como se comprueba en los inventarios de bienes de 
las testamentarias de los siglos XVII y XVIII. Sin embargo, al revisar estos 
documentos salta a la vista que estos objetos se acumularon más por su valor 
de cambio, la devoción de sus propietarios y la necesidad de testimoniar un li-
naje, que, por los aspectos estéticos o históricos, lo que nos advierte sobre la 
imposibilidad de considerarlos como parte de una colección en el sentido mo-
derno del término. Aunque no podemos dejar de reconocer que la necesidad 
de exhibir objetos suntuarios y el gusto por determinadas formas y materiales, 
no hayan jugado un importante papel a la hora de adquirir y conservar cada 
objeto durante el período colonial.

En los inventarios de bienes se registraron los aspectos materiales de los 
cuadros conservados como su tamaño, calidad de conservación y presencia de 
valiosos añadidos como marcos dorados y vidrieras, pero no encontraremos 
mención a sus creadores, por lo que no existió un reconocimiento de los artis-
tas locales como personalidades admiradas. En algunas ocasiones se indica la 
procedencia novohispana, española, flamenca o italiana, lo que nos revela el 
prestigio alcanzado por la producción artística de estas regiones y su mayor 
valor económico. También se mencionan los temas de las pinturas, que mues-
tran una amplia variedad: desde floreros y fruteros (bodegones), países (paisa-
jes), retratos de la familia real (tanto de la dinastía de los Habsburgo, como de 
los Borbones) lo que permitiría atestiguar la lealtad a la monarquía española, 
así como retratos familiares que nos hablan del interés por exhibir un linaje. 
A estos se sumaron las numerosas imágenes de las devociones religiosas par-
ticulares y familiares. Estas últimas imágenes se conservaron con mayor afán 
gracias a los vínculos devocionales y afectivos creados en torno a estas piezas.

A la posesión de pinturas y tallas se agregaba un variado mobiliario, en 
el cual destacaron piezas procedentes de otras regiones como los escritorios 
de Campeche, las sillas de brazos de Veracruz, los biombos novohispanos, las 
cajas habaneras, los relojes de sobremesa franceses y las sillas inglesas hacia 
finales del siglo XVIII. Igualmente encontramos la presencia de objetos asiá-
ticos, como marfiles, porcelanas y cortinas, calificados genéricamente como 
chinos, traídos en el Galeón de Manila hasta Acapulco, y luego a través de las 
flotas caribeñas que trasladaban el cacao caraqueño a los puertos de novohis-
panos. Tal acumulación de objetos tan variados nos habla más de un consumo 
suntuario, que de un coleccionismo consciente durante la época colonial.



201

DEL ALTAR AL MUSEO: EL COLECCIONISMO PRIVADO DEL ARTE COLONIAL VENEZOLANO

7.1. E l coleccionismo durante el siglo xix e inicios del xx

Si bien durante el siglo XIX numerosos hogares sufrieron los embates vio-
lentos de la Guerra de Independencia (1810-1823) y posteriormente la fede-
ral (1859-1863), con saqueos, incendios, expropiaciones y empobrecimiento 
generalizado, además del impacto de los terremotos y del corrosivo clima tro-
pical, muchas familias lograron conservar su patrimonio. Tras la independen-
cia surgió un intenso antihispanismo en la elite gobernante que «borró a nivel 
oficial la tradición y relegó al olvido el pasado colonial» (Vilda 1999: 100). 
A esta corriente ideológica hay que sumar los cambios en el gusto con la lle-
gada de modas afrancesadas, lo que impulsó a muchos a vender, desechar y 
obsequiar aquellos objetos ya considerados anticuados. Tal fue la dispersión 
del patrimonio que, por citar solo un ejemplo, no se conserva ningún biombo 
novohispano, pese a que el investigador Carlos Federico Duarte (2002: 179) 
logró apuntar unos ciento noventa y ocho en su revisión de los inventarios de 
bienes del siglo XVIII, lo que testimonia que se trataba de un objeto extrema-
damente popular entre las familias caraqueñas, pero desechado años después.

Por su parte, la tensa relación Estado-Iglesia que desde el siglo XIX ha 
vivido sus períodos críticos, produjo el desinterés gubernamental por la pre-
servación de los edificios eclesiásticos y las obras que albergaban. Durante la 
guerra de Independencia, algunos conventos fueron ocupados por las tropas y 
convertidos en cuarteles. Tras la emancipación, el 28 de julio de 1821 el Con-
greso de Cúcuta ordenó el cierre de todos los conventos con menos de ocho 
religiosos, medida que fue reiterada el 23 de febrero de 1837 por el Congreso 
de Venezuela, lo que implicó la confiscación definitiva de los monasterios de 
frailes franciscanos, dominicos y mercedarios que aún se encontraban en fun-
cionamiento. Estos edificios fueron ocupados para otros fines y su patrimonio 
artístico se dispersó perdiéndose su rastro.

A esto hay que sumar el terremoto del 26 de marzo de 1812, que arruinó 
a numerosas iglesias y conventos en Caracas, La Guaira, Barquisimeto, Mé-
rida y otras ciudades. Muchos de estos edificios no pudieron ser reconstruidos 
por el empobrecimiento de la Iglesia católica venezolana, tras la expropiación 
de tierras y bienes. Tan sólo en Caracas, durante el primer gobierno del gene-
ral Antonio Guzmán Blanco entre 1870 y 1877, se ordenó la demolición de 
algunos de estos templos arruinados que aún permanecían en pie. Así, se de-
rribó el Oratorio San Felipe Neri (1870), la iglesia y convento de San Jacinto 
(1874), los restos del monasterio de la Merced (1874), la iglesia y hospital de 



202

Janeth Rodríguez Nóbrega

San Pablo (1876), y se confiscó la iglesia de la Santísima Trinidad para con-
vertirla en Panteón Nacional (1874). Más tarde, durante su segundo gobierno 
(1879-1884), se demolió la iglesia de San Mauricio (1883). A estas pérdidas 
patrimoniales se sumó el decreto del 5 de mayo de 1874 en el cual se ordenó el 
cierre definitivo de todos los conventos femeninos y comunidades religiosas 
en el país. Tras la salida de las religiosas se procedió al derribo del convento 
de concepcionistas, mientras el de carmelitas fue destinado a convertirse en 
la sede del Ministerio de Hacienda hasta 1907 cuando fue demolido (Möller 
1962: 133).

En este proceso de demolición de tantos edificios eclesiásticos muchas 
piezas coloniales se perdieron y otras fueron destinadas a iglesias pobres de la 
provincia, por lo que tampoco se garantizaba su conservación. Mientras que 
los bienes de los conventos femeninos exclaustrados debían pasar al control 
del Estado, pero las monjas se encargaron de obsequiar obras a familiares y 
amigos, al tiempo que algunas llevaron en su equipaje sus imágenes devocio-
nales más apreciadas, por lo que algunas piezas acabaron en conventos euro-
peos que recibieron a las religiosas, como el Convento de San Pedro Apóstol 
y San Cristóbal en Garachico, Tenerife (Lorenzo 2011). Los inventarios rea-
lizados por los funcionarios gubernamentales tras la salida de las monjas evi-
denciaron retablos vaciados y muy pocas obras en claustros antes ricos en 
imágenes, pero las piezas que pasaron a manos del Estado venezolano tam-
bién desaparecieron sin dejar rastros (Balsells 2003: 64).

Otros templos capitalinos sufrieron remodelaciones que afectaron tanto a 
su estructura arquitectónica como a su patrimonio artístico. En este contexto 
pocos miembros de la jerarquía eclesiástica valoraron las piezas coloniales, 
muchas obras fueron vendidas, regaladas y hasta destruidas por los propios 
párrocos, que las consideraron ya inútiles para mantener la devoción de su fe-
ligresía. Así, muchos altares fueron renovados, cambiando sus retablos ba-
rrocos por piezas de falso mármol de inspiración neoclásica o neogótica, las 
tallas en madera policromada por nuevas figuras de pasta y los lienzos colo-
niales desplazados por pinturas académicas o por litografías coloreadas que 
reproducían nuevas devociones como el Sagrado Corazón de Jesús, la Virgen 
de Lourdes, la Virgen Milagrosa, etc.

Desde finales del siglo XIX y primera mitad del XX, localizamos los pri-
meros coleccionistas de arte colonial, apreciado más por su antigüedad que 
por sus valores estéticos. Uno de ellos fue el ya citado Arístides Rojas, parte 
de su colección se conserva hoy en la Fundación John Boulton, institución 
creada por sus descendientes en la década de 1950. Rojas coleccionaba piezas 



203

DEL ALTAR AL MUSEO: EL COLECCIONISMO PRIVADO DEL ARTE COLONIAL VENEZOLANO

de cerámica, pero como apasionado por la historia nacional también adquirió 
cuadros, documentos, libros, mobiliario y objetos precolombinos. Para Rojas, 
las piezas de su colección se convertían en testimonios del pasado, que le ser-
vían para reunir anécdotas de tradición oral y escribir sus crónicas que publicó 
en la prensa nacional y en folletos. En ninguno de sus artículos se evidencia 
un interés por rescatar nombres de artistas o valorar la producción artística 
colonial, tan solo se ocupó de relacionar algunas pinturas con la devoción de 
antaño o con sucesos como sismos y epidemias, aunque con numerosas im-
precisiones históricas.

Tras los pasos de Rojas se sumaron otros nombres como los herma-
nos José María y Domingo Garbán Pérez, Manuel Segundo Sánchez (1868-
1945), Charles Röhl (1855-1933) y el danés Christian Witzke (1856-1921), 
entre otros. Estos coleccionistas lograron salvar algunas obras de los con-
ventos exclaustrados e iglesias derribadas. A este grupo se sumó una si-
guiente generación de coleccionistas, nacidos hacia finales del siglo XIX, 
como Luis Suárez Borges (n. 1884), John Boulton (1870-1940), Leopoldo 
García Quintero (n. 1880), Eduardo Páez-Pumar (1899-1960), Federico 
Brandt (1878-1932), Lope Tejera (n. 1883), José Ramón Urbaneja (n. 1884), 
entre muchos otros nombres.

Sobre estas primeras colecciones es muy poco lo que se conoce y, en rea-
lidad, no podemos afirmar que se tratara de un coleccionismo entendido como 
una «labor sistemática, periódica, orientada a la formación y fomento de una 
colección comprendida como una serie, es decir, como una compilación de 
obras con relaciones de correspondencia» (Navarrete 2007:s.p.), que siguiera 
las reglas básicas de homogeneidad, coherencia y representatividad. Las po-
cas referencias halladas nos indican más bien que se trataba de adquisiciones 
azarosas, de piezas muy diversas, mezcladas con objetos históricos y curio-
sos. Así adquirían cualquier objeto que pareciera anterior a la independen-
cia, como pinturas, tallas, grabados, marfiles, cerámica, mobiliario, platería, 
pedazos de retablos (frontales, copetes, columnas y estípites), libros y obje-
tos de uso cotidiano (fanales, faroles, herrajes, espejos, florones, portones, al-
fombras, etc.). Estos coleccionistas visitaban hogares y sacristías venidas a 
menos, casas de empeño y residencias a punto de ser demolidas, comprando 
piezas que en algunos casos sometieron a dudosas restauraciones. Tras lo cual 
acabaron desfiguradas de manera irreparable, como atestiguan los cuadros re-
cortados, los muebles reconstruidos o las tallas reensambladas con pedazos 
procedentes de otras.



204

Janeth Rodríguez Nóbrega

Algunas pinturas conservadas en estas colecciones se exhibieron por pri-
mera vez en la Exposición Nacional de Arte Cristiano, organizada por el ar-
zobispo Juan Bautista Castro (1846-1915) con motivo del Año Jubilar del 
Santísimo Sacramento en 1907. La muestra se realizó en la sede del Diario 
La Religión en Caracas y se inauguró el 22 de diciembre. Según el catálogo 
se exhibieron 427 piezas, entre ellas pinturas y esculturas «antiguas», término 
genérico para definir a la pintura colonial y a cualquier cuadro con un barniz 
oscurecido. A estas se sumaron obras y bocetos de los artistas académicos de 
finales del siglo XIX como Arturo Michelena, Antonio Herrera Toro y Carlos 
Otero; artesanías diversas elaboradas por mujeres como bordados, flores de 
papel, pintura sobre porcelana, etc.; pinturas de aficionados y copias de céle-
bres cuadros europeos, sobre todo de Guido Reni y Bartolomé Esteban Muri-
llo; medallas, libros, litografías, planos y maquetas de capillas.

En la introducción del catálogo, atribuido al arzobispo Juan Bautista Cas-
tro (1907: III), se presentaba esta exposición como el «primer esfuerzo hecho 
en nuestro país como manifestación del sentimiento religioso nacional en el 
terreno de las bellas artes». Ciertamente, se trató de la primera exhibición de 
arte con temática religiosa, cuyo objetivo era testimoniar la devoción de la so-
ciedad venezolana. Sobre las piezas coloniales se explicaba:

Esos que son hoy casi destruidos lienzos, presentaron con brillo a nuestros 
próceres, aún infantes, el primer ideal del verdadero heroísmo, en las inminen-
tes virtudes de los santos católicos; y ante esas hoy apagadas Dolorosas, lloraron 
nuestras abuelas, con lágrimas también corredentoras, la voluntaria inmolación 
de sus hijos por conquistar una independencia cristiana. (Castro 1907: V).

Como puede entreverse, la importancia de las imágenes coloniales residía 
en haber inspirado a los héroes de la patria, por lo que prevalecía la idea de que 
la historia nacional comenzaba a partir de 1810 con la gesta independentista.

Entre la pintura «antigua» exhibida se menciona un «muy antiguo cuadro 
de la Inmaculada Concepción por L. F. Landaeta, ejecutado probablemente en 
Caracas hace cerca de doscientos años» (Castro 1907: 70), facilitado por el co-
leccionista José María Garbán Pérez. En realidad, se trataba de una pintura al 
óleo de finales del siglo XVIII, firmada por el pintor caraqueño Antonio José 
Landaeta (hoy en el Denver Art Museum). De lo que puede deducirse que aún 
no se producía ningún tipo de investigación sobre estas obras, ni siquiera se 
había sometido la pieza a una limpieza que facilitara la lectura de la firma del 



205

DEL ALTAR AL MUSEO: EL COLECCIONISMO PRIVADO DEL ARTE COLONIAL VENEZOLANO

artista. Otros coleccionistas que suministraron obras coloniales fueron Char-
les Röhl, Ricardo Arteaga, la familia Echeverría y Christian Witzke.

Al año siguiente, el 31 de julio de 1908, el coleccionista, diplomático y 
empresario danés, Christian Witzke fue designado director del Museo Nacio-
nal. Witzke había arribado a Venezuela en 1878 como empleado de la firma 
alemana Breuer & Moller, con sede en Maracaibo (González 2005: 49). Tras 
colaborar con el gobierno nacional en distintas iniciativas culturales se radicó 
en la capital en 1905. Desde su llegada al país, se convirtió en un apasionado 
estudioso de la historia de Venezuela, comprando objetos relacionados con la 
vida de Simón Bolívar, que posteriormente donó a la nación en 1910. Aunque 
sus criterios coleccionistas muestran que valoraba estos objetos más como au-
ténticas reliquias. Así, el danés contaba entre sus posesiones con «un pedazo 
de suela del taburete en que se sentó el Libertador, en la quinta San Pedro Ale-
jandrino, en los últimos años de su vida» (González 2005: 50). Esta forma de 
construir una anécdota a través de los objetos se encuentra presente en mu-
chos coleccionistas de finales del siglo XIX y principios del XX. De allí que 
los objetos atesorados requirieran de una relación, así fuera circunstancial, 
con los héroes de la independencia o con un incidente histórico que pudiera 
ser narrado.

Witzke también adquirió obras de arte, entre ellas pinturas coloniales, que 
tras su fallecimiento en 1921 fueron vendidas por sus descendientes a otros 
coleccionistas. Llama poderosamente la atención que su paso por la dirección 
del Museo Nacional (inaugurado en 1875) no implicó la incorporación del 
arte colonial en la colección estatal, lo que podría explicarse no solo por la ca-
rencia de un presupuesto para adquisiciones y las constantes dificultades de 
espacio que padecía la institución, sino también por esta particular forma de 
apreciar el valor histórico de los objetos. Sin una relación directa con la gesta 
independentista o algún factor de transcendencia histórica, pues difícilmente 
una pintura colonial podría franquear la puerta del Museo Nacional, ya que 
no reunía los méritos estéticos para ser calificada como arte. Tal había sido la 
opinión del más importante crítico de arte de finales del siglo XIX, el gene-
ral Ramón de la Plaza (ca. 1831-1886), quien había considerado a la pintura 
colonial como «testimonio del atraso e ignorancia de un arte, dado exclu-
sivamente a reproducir en figuras informes, sin la observancia de las reglas 
más elementales del dibujo, y embadurnadas de un colorido atroz…» (De la 
Plaza 1883: 184). A inicios del siglo XX esta idea se mantenía vigente como 
se aprecia en «La pintura en Venezuela», texto publicado por el crítico lite-
rario Jesús Semprum (1882-1931) en el Boletín de la Unión Panamericana 



206

Janeth Rodríguez Nóbrega

en 1919, en el cual sentenciaba «por lo demás, el sistema colonial no era pro-
picio al amor de las bellas artes, ni mucho menos a su cultivo. Fue menester 
que sobreviniera la Independencia y que la República se estableciera formal-
mente para que principiaran a apuntar en Venezuela las tendencias artísticas» 
(Semprum 2006 [1919]): 198).

En consecuencia, la única obra colonial conservada en el Museo Nacional 
era un cuadro anónimo de Nuestra Señora de Caracas, pintado hacia 1766, 
que representa a la Virgen María sentada sobre nubes, rodeada por los santos 
patronos de la ciudad y ángeles, y a sus pies un paisaje de Caracas1. Su incor-
poración a la colección estatal desde la inauguración de la institución se de-
bió a su valor como testimonio histórico al reproducir una vista de la ciudad 
de mediados del siglo XVIII (Duarte 1996: 168).

Unos pocos años después de la Exposición Nacional de Arte Cristiano 
encontramos la primera iniciativa desde el ámbito eclesiástico para crear un 
museo, aunque no se trató de una institución consagrada exclusivamente al 
arte colonial. En Mérida2, monseñor Antonio Ramón Silva García (1850-
1927) fundó el Museo Diocesano en 1909. Se inauguró el 6 de julio de 1911 
en el marco de las celebraciones del primer centenario de la independencia 
de Venezuela. Esta institución, hoy conocida como Museo Arquidiocesano 
de Mérida, reúne una muy variopinta colección, más semejante a un gabi-
nete de curiosidades que a un museo de arte o de historia. El primer arzobispo 
de Mérida recopiló objetos curiosos e históricos, profanos y religiosos, como 
campanas, vestiduras litúrgicas, balas de cañón y armas de la independencia, 
numismática, libros, orfebrería, muebles, tallas asiáticas en jade, ejemplares 
de mineralogía, zoología y botánica; piezas arqueológicas y una momia pre-
hispánica. En esta colección incorporó pinturas y tallas coloniales que fue re-
cogiendo durante sus visitas a los pueblos de la diócesis y por donaciones de 
personalidades locales como el cronista Tulio Febres Cordero (1860-1938).

1.  El cuadro había estado exhibido en un nicho en una de las esquinas de la Plaza Mayor 
(hoy Plaza Bolívar) desde 1766 hasta 1870 cuando se remodeló la plaza eliminándose el nicho. 
Arístides Rojas escribió un breve ensayo sobre la pintura, titulado Nuestra Señora de Caracas 
que recoge parte de la tradición oral en torno a su creación, aunque no libre de errores de inter-
pretación. Posiblemente fue escrito cuando el cuadro ingresó al Museo Nacional, ya que inten-
taba defender su valor histórico (Rojas 2001 [1872]: 532-538).

2.  La ciudad de Mérida fue fundada en 1558 en la zona central de la cordillera andina 
venezolana. Fue capital de la gobernación homónima desde 1622 y sede episcopal a partir de 
1785. Hasta 1777 dependió de la Nueva Granada, fecha a partir del cual formó parte de la Ca-
pitanía General de Venezuela.



207

DEL ALTAR AL MUSEO: EL COLECCIONISMO PRIVADO DEL ARTE COLONIAL VENEZOLANO

Entre las obras coloniales recuperadas, sobresalen las tallas sevillanas y 
quiteñas, pinturas neogranadinas y cuadros atribuidos al pintor merideño José 
Lorenzo de Alvarado (1760-act. 1817). Si bien no podemos considerar a monse-
ñor Antonio Ramón Silva García como un coleccionista en toda su dimensión, 
es indudable que su interés por la historia local salvó muchas piezas coloniales 
y objetos históricos de su desaparición definitiva. Previo a la fundación del mu-
seo, el prelado había creado el Archivo Arquidiocesano de Mérida (1905) para 
preservar los documentos de la diócesis (Castro Moreno 2009: 202).

7.2. E l estilo neocolonial y su impacto en el coleccionismo

Tras estas iniciativas eclesiásticas nos toca esperar unas cuantas décadas para 
hallar un interés renovado por el arte colonial, pero esta vez en pleno auge de 
la moda neocolonial en la década de 1930. Esta se inicia en el ámbito de la ar-
quitectura tras los excesos del historicismo, la búsqueda de las raíces ameri-
canas –tanto indigenistas como hispánicas– en reacción al advenimiento del 
modernismo internacional; y la influencia del Spanish Mission Style nortea-
mericano que se había apropiado de la herencia hispana para diseñar residen-
cias en California, Texas y Florida. Estas tendencias conllevaron al estudio y 
revalorización del pasado arquitectónico colonial a través de la publicación de 
monografías, inventarios y relevamientos patrimoniales, que permitieron a al-
gunos arquitectos no sólo conservar los vestigios sobrevivientes, sino proyec-
tar nuevos edificios en un estilo neocolonial (Fig. 1).

En Venezuela este proceso se produce con la consolidación de la explota-
ción petrolera y el crecimiento demográfico de ciudades como Caracas, Mara-
cay y Maracaibo. En este contexto, el establecimiento de empresas petroleras 
norteamericanas y la participación de arquitectos estadounidenses en proyec-
tos locales (como el arquitecto Clifford Wendehack en la casa del Country 
Club de Caracas en 1928 o la oficina de Wallace Harrison en el Hotel Ávila 
en 1939), contribuyeron paradójicamente a impulsar el interés por la arqui-
tectura colonial y la reafirmación de los valores locales (González Casas y 
Garrido 2010: 823). Así, en la década de 1930, se produce la restauración de 
distintos edificios coloniales como el Colegio Chávez (1932), la casa de la Ha-
cienda la Vega en Montalbán (1935), la Casa de la Compañía Guipuzcoana en 
La Guaira (1935) y la remodelación del Panteón Nacional (1930), esta última 
efectuada por el arquitecto español Manuel Mujica Millán (1897-1963). Pero, 
en esas mismas fechas, la Catedral de Caracas perdía su original artesonado 



208

Janeth Rodríguez Nóbrega

mudéjar sustituido por unas falsas bóvedas (1933)3, y la casa de los Condes de 
Tovar de 1781 era desfigurada para convertirla en la Oficina Principal de Co-
rreos de Caracas (1933). Como se puede apreciar la moda neocolonial aún no 
alcanzaba a todos los sectores de la sociedad venezolana.

En Caracas se impulsó la construcción de viviendas en este estilo en las 
nuevas urbanizaciones como La Florida, el Country Club o La Castellana. 
Lo colonial comenzó a ser sinónimo de buen gusto, permeando la decora-
ción interior de muchas residencias de la alta burguesía. Al respecto, el escri-
tor Mario Briceño Iragorry (1988 [1951]: 162) explicaba en una conferencia 
dictada en la Casa del Escritor que «se ha despertado cierto sentimentalismo 
colonial entre las clases cultas del país, y es corriente encontrar hoy opulen-
tas mansiones que lucen con orgullo ricos mobiliarios del setecientos». Pero 
también advertía sobre la presencia de imitaciones de la ebanistería his-
pánica, artesonados, faroles, etc., elaborados por artífices contemporáneos. 
Esta carencia de piezas originales era producto de la pérdida del patrimo-
nio, que Briceño Iragorry describía con sentidas palabras: «hubo empeño en 
destruirlo todo. A nada se le halló mérito. No se respetaron ni templos ni se-
pulcros. Y porque nuestras edificaciones carecían la riqueza de las de Mé-
xico, Lima, Guatemala y Quito era preciso echarlas abajo. Todo se miró feo 
y nada se quiso conservar» (1988 [1951]: 165). Solo en la década de 1950 el 
neocolonial dejó de ser una moda de un sector exclusivo de la sociedad ca-
raqueña, popularizándose en el resto del país a través de la construcción de 
edificios públicos y residencias privadas.

Entre los coleccionistas surgidos durante esta etapa se destaca sin duda 
Carlos Möller (1896-1966), un funcionario público que se dedicó al coleccio-
nismo y a escribir numerosos artículos sobre artes decorativas y arquitectura 
que fueron publicados en revistas culturales y prensa local como El Nacional, 
El Farol y El Universal, entre las décadas de 1940 a 1960. Una parte de estos 
textos se recogieron en un libro antológico titulado Páginas coloniales, publi-
cado en 1962. Tras su jubilación en la administración pública, se dedicó por 
entero a investigar sobre el período colonial, siendo reconocido por la Acade-
mia Nacional de la Historia en 1966 al concederle el puesto del cronista Enri-
que Bernardo Núñez (1895-1964). También formó parte de la Junta Nacional 
Protectora y Conservadora del Patrimonio Artístico e Histórico de la Nación, 

3.  Duarte y Gasparini (1989: 222).



209

DEL ALTAR AL MUSEO: EL COLECCIONISMO PRIVADO DEL ARTE COLONIAL VENEZOLANO

creada en 19454, y fue profesor de Arquitectura precolombina y colonial en 
la entonces escuela de arquitectura de la Universidad Central de Venezuela a 
partir de 1956.

En sus artículos de prensa, Möller se dedicó a denunciar la destrucción 
del patrimonio, sobre todo el arquitectónico, que sufrió los embates de la mo-
dernización de la ciudad de Caracas. La mayoría de sus textos se consagraron 
entonces a las casas coloniales del centro capitalino, que eran vendidas por sus 
propietarios y derribadas con rapidez para dar paso a grandes edificios. Este 
interés por la vivienda colonial llevó a Möller a investigar sobre la decoración 
interior, el diseño de herrajes, la presencia de la cerámica poblana, los alfarjes 
y la evolución de la butaca. Sin embargo, son pocos los textos en los cuales se 
interesó por la pintura y la imaginería. Tan sólo abordó el origen de algunas 

4.  En 1945, el gobierno promulga la Ley de Protección y Conservación de Antigüeda-
des y Obras Artísticas de la Nación, que estuvo vigente hasta 1993. Esta dejaba en manos de 
una Junta Nacional Protectora y Conservadora del Patrimonio Artístico e Histórico de la Na-
ción todas las decisiones en materia de conservación y rescate. En 1960, esta junta declaró a 
todas las iglesias construidas antes de 1830 como monumentos históricos nacionales, sin em-
bargo, esto no impidió que algunas edificaciones fueran remodeladas sin considerar aspectos 
históricos y estilísticos.

Figura 1. Interior del Museo Arquidiocesano Monseñor Antonio Ramón Silva 
García. Mérida. (Fotografía de: MAMSG)



210

Janeth Rodríguez Nóbrega

iconografías como Nuestra Señora de la Luz o la Virgen de Caracas, sin dete-
nerse en posibles atribuciones, o la singular historia del Santo Niño de Belén 
atribuido a un escultor italiano, que se conserva en la iglesia de San Francisco 
en Caracas (Möller 1962: 158 y ss). Su labor docente se aprecia en la manera 
cómo desarrolló sus textos, incorporando bibliografía especializada como los 
tres volúmenes de Historia del arte hispanoamericano (1945-1950) de los es-
pañoles Diego Angulo Iñiguez y Enrico Marco Dorta e Imaginería popular 
novoespañola (1950) del mexicano Abelardo Carrillo y Gariel, además de pri-
vilegiar documentos de archivo y fotografías a blanco y negro que hoy nos 
permiten conocer una parte de la arquitectura civil ya desaparecida.

Como veremos, Möller se convirtió en uno de los principales promoto-
res de diversas iniciativas relacionadas con la preservación y exhibición del 
arte colonial. En 1939, formó parte de la organización de la Exposición de 
Arte Colonial en las salas de la nueva sede del recién reinaugurado Museo 
de Bellas Artes en Caracas. Se trató de la primera muestra en una institución 
museística pública que partía por reconocer en su mismo título a la pintura co-
lonial como arte. Se exhibieron 129 piezas procedentes de la Nueva España, 
Nueva Granada, Perú y Europa, además de partituras y libros de canto, pero 
también una producción local que dejaba atrás el anonimato al incluir cuadros 
firmados por pintores como Landaeta, Porras y Ponte. Las piezas exhibidas 
provenían de veintidós colecciones privadas5, ante la carencia de arte colonial 
en las colecciones estatales. El Museo de Bellas Artes sólo aportó una Divina 
Pastora pintada por Juan Lovera en 1822, que por sus fechas ya no corres-
pondía al período exhibido. Mientras el Museo Bolivariano facilitó un cuadro 
anónimo, Nuestra Señora de Caracas pintado en la segunda mitad del siglo 
XVIII, que hasta 1938 había estado arrumado en la colección del Museo Na-
cional6. Esto nos confirma el poco interés por coleccionar arte colonial por 
parte del Estado venezolano en esas fechas.

5.  Entre los coleccionistas que facilitaron piezas se encontraba Alfredo Machado Her-
nández, Luis Suárez Borges, Manuel Santaella, Eugenio Zuloaga, Charles Röhl, Juan Röhl, 
Lope Tejera, Leopoldo García Quintero, Carlos Möller, Enrique González Rincones, María Pé-
rez Melo, John Boulton, Pastor Oropeza, Luis A. López Méndez, Carolina Rodríguez, María 
Muro de Quintero y el entonces presidente del país, el general Eleazar López Contreras (Mu-
seo de Bellas Artes, 1939).

6.  En 1952 el cuadro fue enviado a la Capilla de Santa Rosa de Lima, ubicada en la sede 
del Consejo Municipal de Caracas, hoy Alcaldía del municipio Libertador. En esa oportunidad 
se decidió una desafortunada restauración que desfiguró la obra (Duarte 1996: 168).



211

DEL ALTAR AL MUSEO: EL COLECCIONISMO PRIVADO DEL ARTE COLONIAL VENEZOLANO

Las piezas se distribuyeron en las salas del museo según la colección de 
la que procedían, por lo que la exposición tenía como objetivo legitimar la 
pintura colonial como arte, pero también exhibir las colecciones privadas par-
ticipantes. Muchas de las piezas procedentes de otras regiones habían sido 
adquiridas por los coleccionistas en sus viajes al exterior y en casas de anti-
güedades locales que comenzaron a importar obras desde Perú, Ecuador, Co-
lombia, Guatemala y México. Esto nos evidencia el interés que despertaba el 
arte colonial, al punto de llenar el mercado con obras importadas ante la ca-
rencia de una oferta local que lograra satisfacer la demanda.

7.3. L a fundación del primer museo de arte colonial

Tras el éxito de esta primera exposición de arte colonial se va decantando en-
tre algunos coleccionistas la idea de crear un museo consagrado por entero a 
este período de la historia. Para ello fundaron la Asociación Venezolana Ami-
gos del Arte Colonial en 1942. Entre sus fundadores podemos destacar los 
nombres de coleccionistas como Carlos Möller, Eduardo Páez Pumar, Juan 
Röhl, Eugenio Zuloaga, Manuel Santaella, José Nucete Sardi, Lope Tejera y 
Alfredo Machado Hernández (Duarte 1991: 18).

El primer Museo de Arte Colonial de Caracas se abrió al público el 16 de 
diciembre de 1942, en una casa edificada en el siglo XVIII, que había sido 
propiedad del hacendado vasco don Felipe de Llaguno y Larrea (f. 1788). 
La casa había sido ocupada por distintas personas e instituciones hasta 1942, 
cuando el gobierno del general Isaías Medina Angarita (1941-1945) decidió 
restaurarla y ponerla a disposición de la asociación. Valga acotar que algunos 
de sus miembros, como Arturo Uslar Pietri (1906-2001) y Alfredo Machado 
Hernández (1887-1946), ocupaban cargos gubernamentales, lo que facilitó la 
buena disposición oficial. Tras la restauración del edificio bajo la responsabi-
lidad del arquitecto Carlos Raúl Villanueva (1900-1975) y el pintor Antonio 
Edmundo Monsanto (1890-1948), se exhibieron muestras temporales, como 
una dedicada al mobiliario en 1942 y otra de miniaturas en 1947, con piezas 
facilitadas por miembros de la asociación.

El objetivo del museo era recrear una vivienda colonial, por lo que se re-
quería de una ambiciosa colección permanente que mostrara la cotidianidad 
de la Caracas del siglo XVIII. Para ello se decidió adquirir objetos en Vene-
zuela, pero también en el extranjero. El primer director del museo, Alfredo 
Machado Hernández, ocupaba entonces el puesto de ministro de hacienda, por 



212

Janeth Rodríguez Nóbrega

lo que organizó el traslado de Carlos Möller a México como representante di-
plomático en 1943. Según Carlos F. Duarte el objetivo de este viaje era estu-
diar «las influencias mexicanas en nuestra vida y arte coloniales» (1998: 17), 
además de adquirir antigüedades para el museo y para sus propias coleccio-
nes. A su vez «la estadía de Möller en México estimuló a Manuel Santaella a 
viajar a ese país en septiembre de 1943. Así también lo hizo Juan Röhl y en 
junio de 1944 viajaba el propio Machado con su familia» (Duarte 1998: 18). 
Estos viajeros trajeron a Caracas pinturas, tallas, cerámica y diversidad de ob-
jetos cotidianos, que no lograban encontrar localmente.

La fundación del museo estuvo en consonancia con iniciativas similares 
en otras partes del continente. Basta recordar que ese mismo año se creó el Mu-
seo de Arte Colonial de Bogotá y, previamente en 1936, el arquitecto Martín 
Noel había fundado un Museo Colonial en Buenos Aires, que fue disuelto en 
1940. Lamentablemente, el Museo de Llaguno, como se le conoció popular-
mente, debió cerrar sus puertas en 1953 gracias a la decisión del gobierno del 
general Marcos Pérez Jiménez (1952-1958) de trazar la avenida Rafael Urda-
neta en el centro de Caracas, lo que obligó a demoler la casa, junto a su vecina 
que ocupaba el Colegio Chaves, perdiéndose dos importantes residencias co-
loniales. Tras el cierre, algunas pinturas de la colección fueron exhibidas en la 
muestra La pintura venezolana en el Museo de Bellas Artes en 1954, con tex-
tos del escritor y diplomático Mariano Picón Salas (1901-1965), en el marco 
de la «X Conferencia Interamericana» efectuada en Caracas (Duarte 1991: 15).

Dos años después, el Museo de Bellas Artes vuelve a facilitar sus salas 
para la exposición Arte sagrado colonial con motivo del «II Congreso Euca-
rístico Bolivariano». Nuevamente, Carlos Möller colabora en la organización 
de la exposición, que exhibió piezas de platería, pintura y ebanistería facili-
tadas por la Iglesia, algunos coleccionistas y el aún desarticulado Museo de 
Arte Colonial (Möller 1962: 279). El objetivo de todas estas exhibiciones se 
decantó hacia la legitimación de las piezas coloniales como obras de arte que 
formaban parte de un pasado aún por descubrirse, por lo que no aportaron ma-
yores luces en cuanto a investigación.

La falta de una sede para el Museo de Arte Colonial fue subsanada en 
1958, cuando la familia Eraso decidió donar a la nación una casona campestre 
llamada Quinta de Anauco, ubicada en una zona residencial conocida como 
San Bernardino en Caracas. La casa contaba con el prestigio de haber sido uno 
de los lugares en los cuales pernoctó el Libertador, en julio de 1827, en su úl-
tima visita a su ciudad natal. La propiedad había pertenecido a don Juan Javier 
Mijares de Solórzano y Pacheco, bisnieto del conde de San Javier, por ello se 



213

DEL ALTAR AL MUSEO: EL COLECCIONISMO PRIVADO DEL ARTE COLONIAL VENEZOLANO

le conoció a finales del siglo XVIII como la Casa de Solórzano. Durante el 
proceso de independencia, fue secuestrada por el gobierno patriota y arren-
dada al general Francisco Rodríguez del Toro. Tras pasar por distintos propie-
tarios, los últimos optan por entregar la propiedad con la condición de que se 
convirtiera en la sede del Museo de Arte Colonial de Caracas. Para ello tuvo 
que ser restaurada por los arquitectos Antonio Seijó y Guillermo Vogeler, me-
diante financiamiento del Estado. El 12 de octubre de 1961 abrió sus puertas 
al público y se convirtió en Monumento Histórico Nacional el 24 de enero de 
1978 (Duarte 1991: 15) (Fig. 2).

En las salas de Quinta de Anauco se ha intentado recrear la disposición 
de una vivienda de finales del siglo XVIII, por lo que exhibe muebles, plate-
ría, pintura, tallas, objetos diversos como cerámica, lámparas, cortinajes, he-
rrajes, etc. Para lograr esto se ha considerado las descripciones sobre la vida 
cotidiana caraqueña escritas por distintos viajeros extranjeros que recorrieron 
el país entre finales del siglo XVIII y las dos primeras décadas de la centu-
ria siguiente. Al recorrer las salas se puede contemplar obras atribuidas a Juan 
Pedro López, José Lorenzo de Alvarado, Francisco José de Lerma y Villegas, 

Figura 2. Interior del Museo de Arte Colonial “Quinta de Anauco”. Caracas



214

Janeth Rodríguez Nóbrega

etc. Además de muebles, tallas y objetos diversos correspondientes a los tres 
siglos de dominio español, pero también piezas elaboradas en las primeras dé-
cadas del siglo XIX.

Este museo pese a no recibir aportes gubernamentales ha podido mante-
nerse en funcionamiento, ampliando su patrimonio gracias a las donaciones 
y adquisiciones de los miembros de la asociación, que siguen gestionando la 
institución de manera privada. Una lectura atenta de su único catálogo (Duarte 
1991) revela los vericuetos de adquisición de algunas piezas, que pasaron de 
los altares de algunas iglesias a manos de anticuarios y coleccionistas priva-
dos sin ninguna explicación.

7.4.  Iniciativa de coleccionismo fuera de Caracas

Tras la inauguración del primer museo de arte colonial en Caracas en 1942, 
en la ciudad de Coro7 encontramos una iniciativa semejante emprendida por 
monseñor Francisco Iturriza Guillén (1903-2003), quien creó el Museo Dio-
cesano Lucas Guillermo Castillo de Coro en 1946. Su interés por el arte colo-
nial surgió en 1939, cuando vio «un camión cargado de antigüedades que salía 
de la jurisdicción para su venta en Caracas» (González Batista 1998: 3). La te-
nacidad de este obispo logró rescatar pinturas, tallas, campanas, loza, mobi-
liario y platería que estaban destinadas a su pronta desaparición, procedentes 
de distintas iglesias y capillas de la diócesis, además de incentivar la donación 
de particulares. A diferencia de la colección merideña, ya referida por noso-
tros, Iturriza Guillén concentró sus pesquisas en el arte producido durante el 
período colonial, por lo que recorrió toda su diócesis rastreando el patrimonio 
que aún se conservaba y reuniéndolo en una casa del siglo XVIII, donada por 
la familia Arcaya. Por lo que este museo conserva una importante colección 
de arte colonial venezolano y algunas piezas novohispanas, quiteñas e italia-
nas que posiblemente arribaron durante el antiguo régimen.

En 1979, se restauró el edificio del extinto convento franciscano de Nues-
tra Señora de la Salceda, y se encargó al museólogo Miguel Arroyo (1920-
2004) el proyecto de reinstalar la colección en esta sede. Para esto, Arroyo 
combinó diecinueve salas dedicadas a técnicas específicas como orfebrería, 

7.  Población fundada en 1527. Fue la primera capital de la Gobernación de Venezuela y 
sede de la diócesis homónima hasta las primeras décadas del siglo XVII cuando la gobernación 
y obispado se mudan al valle de Caracas.



215

DEL ALTAR AL MUSEO: EL COLECCIONISMO PRIVADO DEL ARTE COLONIAL VENEZOLANO

campanas y objetos de metal o tallas europeas, con algunas salas ambienta-
das en la época. El nuevo museo abrió sus puertas en septiembre de 1982. En 
1992, se amplía con la incorporación de la Casa de los Capriles contigua al 
edificio conventual, lo que permitió abrir una biblioteca y una sala de exposi-
ciones temporales.

La colección actual del Museo Diocesano comprende «1000 piezas, di-
vididas en cuatro colecciones: metales; pintura y escultura; vidrio, loza y pie-
dra; y muebles» (De Lima Urdaneta y Jaber Ferretis 2004: 220), de las cuales 
solo 102 son pinturas y 145 son esculturas. La mayoría de las obras proceden 
del siglo XVIII, predominan los cuadros anónimos y las tallas de bulto, todas 
de pequeños formatos, propios de la devoción doméstica (Fig. 3). Mientras las 
piezas de mayor formato son obras que proceden de las iglesias locales. Como 
institución que depende de un presupuesto reducido es poca la investigación 
realizada en torno a su colección.

Otra institución que también surgió por iniciativa de un coleccionista la 
hallamos nuevamente en la ciudad de Mérida. En 1963, se creó el Museo de 
Arte Colonial de Mérida, gracias a la donación al gobierno regional de una co-
lección privada conformada por piezas adquiridas por el poeta y diplomático 
merideño León Alfonso Pino (1922-1999) en sus recorridos por Perú, Bolivia, 
Ecuador, México y España. Posteriormente, se sumaron obras venezolanas 
gracias a donaciones, pero con escasa representación de la propia localidad. 
León Alfonso Pino ejerció como primer director del museo, el cual cambió de 
sede en 1990 para ocupar la residencia dieciochesca del general Juan Antonio 
Paredes Angulo (1770-1834). Esta institución solo ha publicado un catálogo 
en 1963, por lo que el investigador interesado no cuenta con material actuali-
zado para conocer la colección, que incluye mobiliario, objetos litúrgicos, pie-
zas de fundición, pintura y escultura (Fig. 4).

Si bien otras colecciones privadas se convirtieron en el origen de algu-
nos museos regionales, no surgió ninguna otra institución consagrada única-
mente al arte colonial. Tampoco encontramos exposiciones de arte colonial 
en las ciudades del interior del país durante el período revisado. Entre los nu-
merosos coleccionistas regionales de arte no localizamos ningún otro que se 
destacara públicamente por adquirir solo arte colonial venezolano y exhibirlo 
durante el período estudiado. Toca esperar a la segunda mitad del siglo XX 
para encontrar la fundación de nuevas instituciones desde el ámbito eclesiás-
tico. Por ejemplo, el Museo Arquidiocesano Obispo Lasso de la Vega en Ma-
racaibo (1991), el Museo Sacro en Caracas (1993), pero estas ya se escapan a 
nuestro período de estudio.



216

Janeth Rodríguez Nóbrega

Figura 3. Interior del Museo Diocesano “Lucas Guillermo Castillo”. Coro



217

DEL ALTAR AL MUSEO: EL COLECCIONISMO PRIVADO DEL ARTE COLONIAL VENEZOLANO

Figura 4. Interior del Museo de Arte Colonial. Mérida



218

Janeth Rodríguez Nóbrega

Conclusiones

En el caso venezolano muchas piezas pasaron de los altares a las colecciones 
privadas por vías muy poco transparentes, por lo que rara vez se puede cono-
cer el momento exacto en el cual la pieza abandonó el altar y las razones que 
motivaron su retirada. Los inventarios de las iglesias tan sólo evidencian los 
cambios devocionales en los altares, pero no dan cuenta del destino final de las 
imágenes antiguas. Si bien muchas acabaron olvidadas en depósitos y sacris-
tías por encontrarse deterioradas, otras se obsequiaron a feligreses, se vendie-
ron clandestinamente y hasta se hicieron trueques por imágenes nuevas. Esta 
dispersión de obras dificulta la investigación, ya que muchos coleccionistas 
optaron por silenciar el origen de su patrimonio y en otros casos se creó una 
tradición oral alrededor de las piezas que resulta difícilmente comprobable.

A su vez, pocos coleccionistas de la primera mitad del siglo XX se in-
teresaron por investigar sobre la producción artística colonial. Salvo el caso 
de Carlos Möller que combinaba la docencia, la investigación y el coleccio-
nismo, el resto apenas llegó a publicar algún breve ensayo en alguna revista 
cultural o en la prensa local, como fue el caso de Juan Röhl. En general, estos 
textos recogían la tradición oral –no siempre verídica– en torno a determina-
das obras y no obedecían a rigurosos estudios documentales.

Es durante la segunda mitad del siglo XX cuando se produce la publi-
cación del libro Historia de la pintura en Venezuela. Tomo I, época colo-
nial (1964) de Alfredo Boulton (1908-1995), primer texto sobre la pintura 
colonial producto de una dilatada investigación en archivos. A este libro se 
sumarán las primeras investigaciones sobre mobiliario, platería y escultura rea-
lizadas por Carlos Federico Duarte (n. 1939). Ambos autores pertenecen a una 
nueva generación de coleccionistas con un perfil más cercano al connoisseur, 
por lo que además de coleccionar también se ocuparon de catalogar y atribuir 
una parte considerable de las colecciones privadas a las que tenían acceso.

Boulton formaba parte de una familia de la alta burguesía con una larga 
trayectoria de coleccionismo. Su tío abuelo, el ya citado Arístides Rojas, fa-
lleció en 1894 sin descendencia directa por lo que su colección de libros, ce-
rámica, mobiliario, pinturas, documentos y objetos históricos pasó a manos 
de su sobrino John Boulton Rojas (1870-1940). Este incrementa la colección 
familiar, aunque en 1939 donó los libros a la Biblioteca Nacional. Como ya 
mencionamos líneas atrás, en la década de 1950 la familia Boulton decide 
crear la Fundación John Boulton en honor a John Boulton Towley, primer 



219

DEL ALTAR AL MUSEO: EL COLECCIONISMO PRIVADO DEL ARTE COLONIAL VENEZOLANO

miembro de la familia en llegar a Venezuela en 1824. La institución es dirigida 
por Alfredo Boulton hasta su fallecimiento en 1995, quien no sólo se encargó 
de preservar la colección sino también de incrementarla adquiriendo retratos, 
documentos, fotografías y objetos diversos.

En el caso del restaurador Carlos F. Duarte, este se inicia en el coleccio-
nismo por cuenta propia. Como ha narrado en diversas entrevistas, desde muy 
joven se interesa por la época colonial, predilección que lo lleva a adquirir ob-
jetos diversos y ejemplares de todas las manifestaciones artísticas (Goncalves, 
Guerra y Ruiz Salamanca 2013: 12). Estas piezas se han convertido en la base 
de prácticamente todas sus publicaciones. Además, al ser restaurador y miem-
bro de la Asociación Venezolana de Amigos del Arte Colonial desde la década 
de 1960, ha encontrado facilidades de acceso a muchas colecciones privadas. A 
partir de 1978, se convirtió en director, museógrafo, restaurador e investigador 
del Museo de Arte Colonial de Caracas Quinta de Anauco hasta la actualidad.

Al revisar la producción historiográfica de ambos autores encontramos 
la tendencia a favorecer el estudio de obras conservadas en sus propias colec-
ciones o en la de sus allegados, lo que obviamente contribuyó a revalorizarlas 
económicamente, descuidando el estudio de las piezas que aún permanecían 
en muchas iglesias o el rastreo fuera de nuestras fronteras.

Las colecciones privadas que se habían incrementado de manera notable 
en la primera mitad del siglo XX comenzaron a dispersarse tras el fallecimiento 
de sus iniciadores. Así, la colección de Luis Suárez Borges, conformada por 
pinturas, tallas, mobiliario, cerámica y objetos del ajuar doméstico de los si-
glos XVI al XVIII, se disgregó entre ventas, obsequios y algunas donaciones 
al Museo de Arte Colonial de Caracas. En 1951, Carlos Möller escribió un 
breve artículo publicado en el periódico El Universal, en el cual explicaba que 
Suárez Borges había comprado una casona colonial llamada Anauco Arriba, 
para instalar en ella su rica colección (Möller 1962: 138). En su vejez, Suárez 
Borges ofreció su casa y colección al Estado venezolano como museo, pero 
no hubo interés por este importante legado. En 1970, la casa fue adquirida por 
una compañía privada con la intención de demolerla, pero la Junta Nacional 
Protectora y Conservadora del Patrimonio Histórico y Artístico de la Nación 
la declaró monumento histórico nacional evitando su demolición. En 1980, la 
casona es declarada propiedad del Estado, pero ya para ese momento la colec-
ción se había vendido.

Una parte considerable de la colección Suárez Borges fue adquirida por 
el coleccionista venezolano Arnold Zingg (1924-2008), quien además había 
comprado piezas a Carlos Möller y Eugenio Zuloaga (Calzadilla 1981: 13), 



220

Janeth Rodríguez Nóbrega

iniciando su colección en 1950. La rica pinacoteca de Zingg llegó a contar 
con casi trescientos cuadros, procedentes de Venezuela, Ecuador, Colombia, 
Perú, México, Bolivia y diversos países europeos, fechados entre el siglo XVI 
al XIX. A diferencia de otros coleccionistas, Zingg estaba dispuesto a exhibir 
su colección públicamente, bien fuera facilitando piezas para exposiciones o 
bien organizando sus propias muestras8. Así, su colección fue estudiada por 
Rafael Ginnari (1974) y Juan Calzadilla (1981) en dos publicaciones distin-
tas. Pero ninguno de los dos estudios exploró la procedencia de las pinturas, 
tan solo se dedicaron a repetir las atribuciones asignadas por el coleccionista 
sin mayor cuestionamiento, tampoco se ocuparon de la catalogación de las ta-
llas y del resto de los objetos. Zingg se había interesado también por mobilia-
rio, alfombras, marfiles, porcelana y tallas que contribuían a crear un espacio 
homogéneo en su propia vivienda, en donde atesoraba estas piezas reunidas 
con paciente trabajo durante más de treinta años. Tras su fallecimiento, la co-
lección fue vendida paulatinamente, perdiendo el Estado venezolano la opor-
tunidad de complementar las colecciones estatales.

Otras obras procedentes de estas primeras colecciones privadas fueron 
adquiridas por colecciones corporativas asociadas a instituciones bancarias, 
universidades y medios de comunicación que surgieron durante la segunda 
mitad del siglo XX. Estas colecciones reunidas con la asesoría de curadores 
ya muestran un perfil completamente diferente y se escapan a los límites cro-
nológicos de este artículo. En la actualidad, pocos coleccionistas privados es-
tán dispuestos a exhibir sus piezas o incluso a conversar sobre sus orígenes, 
por temor a las confiscaciones ordenadas por el Estado.

Es indiscutible que, en el caso venezolano, el arte colonial pasó de los al-
tares a las salas de los museos gracias a la iniciativa de coleccionistas priva-
dos. Fueron ellos quienes salvaron una parte del patrimonio, organizaron las 
primeras exposiciones, publicaron artículos y fundaron los primeros museos 
dedicados a este período artístico, desplazando totalmente al Estado venezo-
lano. Aunque poco se ocuparon por documentar cuidadosamente el origen de 
sus adquisiciones, imposibilitando que hoy podamos hacer el camino inverso 
del museo a los altares.

8.  Una de esas exposiciones fue en 1975 en el Salón de Arte Cantv, con la curaduría de 
Juan Calzadilla y montaje del artista Mateo Manaure. Otra exposición sólo de pintura europea 
se realizó en 1997 en la galería Grupo Li Centro de Arte, exhibiendo unas ciento veinte pintu-
ras, que incluían miniaturas.



221

DEL ALTAR AL MUSEO: EL COLECCIONISMO PRIVADO DEL ARTE COLONIAL VENEZOLANO

Bibliografía

Balsells, Vanessa (2003): Aproximación histórica al patrimonio pictórico y escultó-
rico del convento de Santa Teresa de Jesús de carmelitas descalzas de Caracas 
(1725-1874) [trabajo de grado para optar al título de licenciada en Artes]. Cara-
cas: Universidad Central de Venezuela.

Briceño Iragorry, Mario (1988 [1951]): Mensaje sin destino y otros ensayos. Caracas: 
Biblioteca Ayacucho.

Calzadilla, Juan (1981): Una colección de pintura en Venezuela. Obras de arte en la 
colección Arnold Zingg. Bilbao: Editorial La Gran Enciclopedia Vasca.

Castro, Juan Bautista (1907): Catálogo de las obras presentadas a la Exposición Na-
cional de Arte Cristiano, abierta en Caracas el 22 de diciembre de 1907. Cara-
cas: Tipografía Americana.

Castro Moreno, Alexander Rafael (2009): «El Museo Arquidiocesano de Mérida 
Mons. Antonio Ramón Silva García», Boletín del Archivo Arquidiocesano de 
Mérida, 32, XIII, 198-204.

De la Plaza, Ramón (1883): Ensayos sobre el arte en Venezuela. Caracas: Imprenta 
La Opinión Nacional.

Duarte, Carlos Federico (1991): Museo de Arte Colonial de Caracas Quinta de 
Anauco. Caracas: Ernesto Armitano Editor.

Duarte, Carlos Federico (1996): Juan Pedro López, maestro de pintor, escultor y dora-
dor 1724-1787. Caracas: Fundación Polar / Galería de Arte Nacional.

Duarte, Carlos Federico (1998): Catálogo de obras artísticas mexicanas en Vene-
zuela. Período hispánico. México: Instituto de Investigaciones Estéticas / Uni-
versidad Nacional Autónoma de México.

Duarte, Carlos Federico (2002): Patrimonio hispánico venezolano perdido, con un 
apéndice sobre el arte de la sastrería. Caracas: Academia Nacional de la Historia.

Ginnari, Rafael (1974): Pinacotecas venezolanas. Colección Arnold Zingg. Caracas: 
Editorial Pregón.

Goncalves, Nany, Rebeca Guerra y Alejandro Ruiz Salamanca (2013): «Carlos F. 
Duarte, director del Museo de Arte Colonial Quinta de Anauco», Museos.Ve, 29, 
3, 8-18.

González Batista, Carlos (1998): Museo Diocesano de Coro Lucas Guillermo Casti-
llo. Coro: PDVSA, Museo Diocesano de Coro Lucas Guillermo Castillo.

González Casas, Lorenzo y Henry Vicente Garrido (2010): «Arquitectura neocolo-
nial en Venezuela: discursos independentistas, estilos arquitectónicos y patri-
monio», en Eduardo Rey Tristán y Patricia Calvo González (coords.), 200 años 
de Iberoamérica (1810-2010), Congreso Internacional: Actas del XIV Encuen-
tro de Latinoamericanistas Españoles, Santiago de Compostela: Universidad 
de Santiago de Compostela, 820-831.



222

Janeth Rodríguez Nóbrega

González, Milagros (2005): De la colección a la nación. Aventuras de los intelectuales 
en los museos de Caracas (1874-1940) [trabajo de grado para optar a la Maes-
tría en Historia de las Américas]. Caracas: Universidad Católica Andrés Bello.

De Lima Urdaneta, Blanca y Jorge Jaber Ferretis (2004): «Actualización del registro 
y diagnóstico de la colección de pintura y escultura del Museo Diocesano Lu-
cas Guillermo Castillo. Coro. Venezuela», Anales del Museo de América, 12, 
217-240.

Lorenzo, Adriana (2011): Arte colonial venezolano en el convento concepcionista de 
Garachico, Tenerife. Catálogo razonado [trabajo de grado para optar al título 
de licenciada en Artes]. Caracas: Universidad Central de Venezuela.

Möller, Carlos (1962): Páginas coloniales. Caracas: Editorial Arte.
Museo de Bellas Artes (1939): Exposición de Arte Colonial: pintura. Se exhiben tam-

bién diez composiciones musicales recopiladas y seleccionadas por Juan B. 
Plaza. Caracas: Museo de Bellas Artes.

Navarrete, José Antonio (2007): «Demandas a un coleccionista. Coleccionando arte 
en América Latina», Coloquio Crítica de Arte: prácticas institucionales y artís-
ticas en la contemporaneidad. Valencia: IAME. Disponible en http://www.pla-
taformadearte.net.ve/Coloquio/JANavarrete.htm.

Rojas, Arístides (2001 [1872]): «Noticia sobre los objetos históricos que tiene Cara-
cas», [La Opinión Nacional, Caracas, 27 de junio de 1872] en Roldán Esteva 
Grillet (comp.), Fuentes documentales y críticas de las artes plásticas venezo-
lanas: siglos XIX y XX, 1.er volumen. Caracas: Universidad Central de Vene-
zuela, Consejo de Desarrollo Científico y Humanístico, 244-247.

Semprum, Jesús (2006 [1919]): «La pintura en Venezuela», Crítica, visiones y diálo-
gos. Caracas: Biblioteca Ayacucho, 197-222.

Vilda, Carmelo (1999): Proceso de la cultura en Venezuela. Caracas: Universidad Ca-
tólica Andrés Bello.



223

Capítulo 8
LAS PIEZAS RELIGIOSAS COLONIALES  

EN EL MUSEO HISTÓRICO DE SANTA LUCÍA  
DE SANTIAGO DE CHILE*

Marcela Drien / Fernando Guzmán

Universidad Adolfo Ibáñez, Chile

Si bien el arte colonial ha motivado una variedad de estudios en las últimas 
décadas en Chile, menos analizado ha sido el proceso de historización de pie-
zas de arte religioso coloniales en el siglo XIX. Tanto la Exposición del Co-
loniaje, realizada en 1873, como la colección del Museo Histórico del Santa 
Lucía, formada en 1874, brindan, en este sentido, antecedentes relevantes para 
examinar las motivaciones y circunstancias en que se exhibieron objetos e 
imágenes religiosas coloniales en el siglo XIX, las valoraciones que ellas al-
canzaron en estas dos instancias y el lugar que ocuparon en el primer museo 
histórico en Chile1. En el presente capítulo se analizan estos asuntos prestando 
atención a la circulación de estas piezas desde espacios en los que las prácticas 
devocionales eran posibles, a otros en el que los mismos objetos adquirían el 
carácter de testimonios del pasado. En particular, se trata de reconocer los con-
ceptos y prácticas de organización que articularon el proceso de historización 

* Algunos de los resultados incluidos en este estudio forman parte del Proyecto FONDE-
CYT de Iniciación en Investigación N.° 11220171.

1.  Las investigaciones más relevantes acerca de la Exposición de Coloniaje son las rea-
lizadas por Constanza Acuña (2013), Paulina Faba (2013 y 2015) y Noemi Cinelli y Antonio 
Marrero (2019). Sobre el Museo Histórico del Santa Lucía se debe mencionar el trabajo de Luis 
Alegría y Gloria Núñez (2007). Otro trabajo que aborda la práctica de exhibiciones de carácter 
histórico durante el siglo XIX en Chile es el de Patience Schell (2009).

https://orcid.org/0000-0001-9386-7022
https://orcid.org/0000-0002-6515-8074


224

Marcela Drien / Fernando Guzmán

de las piezas religiosas coloniales en el ámbito de la exhibición y de las salas 
de un museo.

Si bien la inclusión de obras de temática religiosa en el ámbito exposi-
tivo se observó ya desde mediados del siglo XIX, es necesario considerar que 
las exposiciones de arte incluyeron mayoritariamente obras de colecciones 
privadas que evidenciaron una notable ausencia de piezas coloniales. Sin em-
bargo, ello no necesariamente es indicativo de la total ausencia de imágenes 
coloniales en espacios domésticos. Sobre esto el artículo publicado en 1883 
en el diario La Época, firmado por Arístides, permite apreciar que la coexis-
tencia de obras europeas y coloniales puede no haber sido una situación del 
todo excepcional:

Es necesario no olvidar que si es cierto que ahora cuarenta años algunos 
cuadros de un mérito verdaderamente superior adornaban algunos de nuestros 
aristocráticos salones o cubrían las murallas de algún claustro, también es cierto 
que al lado de esos cuadros figuraban, sin producir una violenta disonancia, las 
figuras grotescas y chillonas de la escuela quiteña, que el mal gusto de aquel 
tiempo acariciaba con cierta complacencia. (s. p.)

La situación que según el autor podía observarse ya desde la década de 
1840, resulta especialmente interesante al momento de considerar que la au-
sencia de obras coloniales en instancias expositivas, entre mediados de siglo 
y la fecha de publicación del artículo, pudo deberse no a su inexistencia, sino 
más bien a su limitada visibilización en espacios públicos2. En el caso de las 
iglesias, edificios a los que cualquiera podía acceder, era posible encontrarse 
con numerosas pinturas, esculturas y retablos coloniales, sin embargo, estos 
objetos se encontraban ahí no por sus cualidades estéticas, sino por sus apti-
tudes para acompañar las acciones litúrgicas o promover la devoción. La con-
solidación de la valoración estética que contiene el texto de Arístides requería 
otros contextos expositivos. Si bien la presencia de objetos religiosos colonia-
les en espacios domésticos y particularmente en colecciones de la época no 
necesariamente constituyó una excepción, las pinturas religiosas coloniales fi-
guran escasamente en los inventarios de coleccionistas, posiblemente por la 

2.  Una excepción en este punto es la exhibición de dos pinturas de la «escuela antigua 
quiteña», La Infancia de Baco y Venus y los amores, presentadas por el coleccionista Marcial 
González en la Exposición de Pinturas organizada por la Sociedad de Instrucción Primaria en 
1856, (Catálogo 1856: 9).



225

LAS PIEZAS RELIGIOSAS COLONIALES EN EL MUSEO HISTÓRICO DE SANTA LUCÍA…

limitada valoración estética que se les atribuyó, tal como se aprecia en el pa-
saje citado y en otros textos publicados más tempranamente (Drien y Guzmán 
2020: 513-515).

8.1. L a exposición del coloniaje

Teniendo esto en mente, la Exposición del Coloniaje constituyó un espacio 
inédito de acceso a objetos e imágenes coloniales. Muchos habían visto esas 
obras de los siglos pasados en salones, templos y conventos, pero no habían 
sido capaces de identificar en ellas su valor histórico, ni su dimensión estética; 
en este sentido les eran desconocidas.

La muestra, inaugurada en Santiago el 17 de septiembre de 1873, consti-
tuyó el primer esfuerzo por establecer un relato histórico a través de vestigios 
materiales del pasado. En este marco, los más de 600 objetos exhibidos fueron 
considerados como una vía para el conocimiento histórico, en que subyacía 
una visión del pasado que contrastaba con la celebratoria actitud frente al pre-
sente republicano, que abrazaba nociones de modernidad, progreso material 
y adelanto cultural (Acuña 2013: 7-19). Sería precisamente a partir de estas 
ideas, que el Intendente Benjamín Vicuña Mackenna impulsaría la muestra.

El interés del Intendente por organizar y apoyar proyectos expositivos 
desde la década de 1850, revelaba una clara dimensión histórica, política y 
cultural que se expresaba en el énfasis en tres aspectos centrales: la valoración 
de los objetos coloniales como testimonios materiales y, por lo tanto, como 
vías de conocimiento del pasado; la utilización de ese pasado como evidencia 
del progreso que la nación había alcanzado en el contexto republicano; y el in-
terés por alinear la muestra con las prácticas expositivas europeas.

Así, la Exposición del Coloniaje, reunió una serie de «tesoros» y 
«reliquias»3, como él mismo los llamó, a través de los cuales se presentaría 
por primera vez en un formato expositivo, un relato histórico nacional (Vi-
cuña 1873b: 2). A través de la muestra se pretendía mostrar distintos aspectos 
de la vida colonial, recurriendo a periodificaciones, clasificaciones y diversas 

3.  En este punto resulta pertinente considerar el planteamiento del Stephen Bann sobre la 
manera en que el concepto de reliquia habla de la relación entre el objeto histórico con el pa-
sado (Bann 1978: 259).



226

Marcela Drien / Fernando Guzmán

estrategias expositivas destinadas a revivir temporalmente la experiencia co-
lonial, que se vería reforzada por el carácter pedagógico de la muestra4.

Si bien Vicuña Mackenna alababa los logros de la república, lamentaba 
al mismo tiempo la rápida dispersión de los objetos coloniales, atribuyéndola 
precisamente a los cambios producidos en el contexto republicano:

[…] cuántas preciosas reliquias de arte que ha dejado el coloniaje i cuán a prisa 
se dispersan a los cuatro vientos de la incuria i del desden los pocos objetos de 
uso que la indiferencia habitual de nuestra raza i el desapego por lo antiguo ha 
producido en nuestros hábitos, a virtud de lo súbito de las mudanzas políticas i 
sociales, encargadas en el espacio del medio siglo corrido desde 1820 de poner 
un pueblo nuevo donde antes había existido otro completamente diverso (Vicuña 
Mackenna 1873b: 2).

Tal como se aprecia en este pasaje, el Intendente consideraba que el es-
fuerzo de renovación política tras la independencia era en gran medida res-
ponsable del desinterés por la cultura colonial y por las huellas materiales de 
este período, que la muestra precisamente buscaba contrarrestar. En su opi-
nión, estos objetos eran fundamentales para el desarrollo de la ciencia histó-
rica, pues constituían «fragmentos» del pasado y, por tanto, fuentes para su 
conocimiento.

Para organizar la muestra, Vicuña Mackenna había conformado una co-
misión encabezada por Monseñor José Ignacio Víctor Eyzaguirre, a quien lo 
vinculaba una amistad de larga data, y en quien reconocía un amplio conoci-
miento de «reliquias de arte» del periodo colonial que, como señalaba, tanto 
él como su familia poseían5. Sin embargo, la invitación que Vicuña Mackenna 
le extendiera a Monseñor Eyzaguirre para presidir de la Comisión no solo 
se relacionaba con su conocimiento de piezas coloniales, sino con su amplio 
bagaje cultural, producto de una larga experiencia de viajes, que lo habían 

4.  Aunque el nombre de la exposición aludía al pasado colonial, tanto los objetos exhibi-
dos como su montaje, revelaron que su foco se expandía para incluir las primeras décadas de la 
república, objetos indígenas y objetos europeos.

5.  A pesar de este antecedente, resulta necesario precisar que la colección de arte del sa-
cerdote incluía un número reducido de pinturas coloniales, compuestas mayoritariamente por 
retratos. (Guzmán y Drien 2019: 35).



227

LAS PIEZAS RELIGIOSAS COLONIALES EN EL MUSEO HISTÓRICO DE SANTA LUCÍA…

familiarizado con las formas en que los europeos apreciaban y se aproxima-
ban a los vestigios del pasado6.

En este contexto, el interés de Vicuña Mackenna por realizar esta mues-
tra se vinculaba con un sentido histórico y pedagógico a partir del cual preten-
día brindar un espacio para el estudio del período colonial («Noticias Locales 
i Jenerales» 1873c: s. p.). Consciente de que las exposiciones operaban como 
mecanismos de instrucción, como una forma de «aprendizaje popular» (Catá-
logo 1875: 5), Vicuña Mackenna situaba las prácticas expositivas en el marco 
del discurso civilizatorio del siglo XIX, tanto desde la perspectiva del uso de 
los objetos como fuente de conocimiento y, por tanto, como medio para elevar 
el estatus cultural de la población, como desde la perspectiva simbólica, que 
permitía alinear las prácticas locales con las europeas.

La variedad de objetos «de nuestra antigüedad» reunidos en la exposición 
permitió apreciar las distintas valoraciones que se les atribuyeron y, en mu-
chos casos, el carácter subjetivo del autor del catálogo, visible en los distintos 
énfasis sobre el aspecto estético, histórico o político de las piezas exhibidas 
(Vicuña 1873b: 4). En el primer caso, resulta elocuente la mención del Inten-
dente al carácter de algunos de los objetos como «preciosas reliquias de arte» 
dejadas por el coloniaje y objetos de uso que según enfatizaba, se habían dis-
persado por el desdén producido por «la indiferencia habitual de nuestra raza 
i el desapego por lo antiguo […]» (Vicuña 1873b: 2).

El aprecio por estos objetos y el uso del concepto de «lo antiguo» reve-
lan no solo la estrecha consonancia con la valoración europea por la Antigüe-
dad, sino el uso de la noción de «antiguo» como contraposición al presente, 
a lo «moderno» (Riegl 1987: 49)7. En este sentido, la actitud de Vicuña Mac-
kenna se basa en la estimación de antigüedad del objeto, es decir, su valor his-
tórico. Por una parte, si bien sugiere un cierto amor vetustatis (Bann 1987: 
35-36) propio del anticuario, ello habla también de la consideración de un 

6.  La carta que Benjamín Vicuña Mackenna dirigiera a Monseñor Eyzaguirre para in-
vitarlo a dirigir la comisión fue publicada tanto en el catálogo de la exposición (1873b: 1-7), 
como en la Revista de Santiago (Vicuña Mackenna 1873a: 311-355). La comisión, presidida 
por Monseñor Eyzaguirre estaría compuesta además por José Manuel Guzmán, Juan Vicente de 
Mira, Marcos Maturana, Juan Nemopuceno Iñiguez, Maximiano Errázuriz, Francisco de Paula 
Figueroa, el presbítero Blas Cañas, Enrique De-Putron, Horacio Pinto Agüero, Carlos Brown y 
Ramón Subercaseaux (Vicuña Mackenna 1873b: 2). Es importante señalar que varios de ellos 
tuvieron una activa participación en el campo de la cultura y las artes.

7.  Vicuña Mackenna había mostrado antes esfuerzos por establecer analogías históricas 
entre Chile y Europa, particularmente en relación con el arte (Drien 2015: 55-56).



228

Marcela Drien / Fernando Guzmán

momento que no podría repetirse, sino solo evocarse, ocupando un lugar cru-
cial en la perspectiva evolutiva que subyace en el pensamiento de Vicuña 
Mackenna, del que el objeto se vuelve testimonio indispensable para su re-
construcción póstuma (Riegl 1987: 24-25). Así, si bien admira objetos del 
pasado, su visión no monumentaliza ese pasado, pues aun cuando reconoce 
méritos en ellos, no los considera como modelos, pues en su concepción, el 
presente ha superado al pasado (Pomian 2007: 70). En este sentido, lejos de 
alimentar un sentimiento de nostalgia, el objeto era considerado capaz de ilu-
minar el conocimiento de un momento histórico, por lo que la aproximación 
de Vicuña Mackenna se inclinaba en realidad, a su preservación patrimonial 
(Luis Alegría y Gloria Núñez 2007, 67-74).

La actitud de conservación de objetos antiguos reveló también el recono-
cimiento de quienes, conscientes de su valor, asumían esta tarea. Resulta in-
teresante consignar, en este punto, lo señalado por el propio Monseñor José 
Ignacio Víctor Eyzaguirre, para quien muchos de los objetos presentes en la 
exposición se habían conservado «apénas merced a la solicitud cuidadosa de 
unos pocos anticuarios» («Noticias locales i jenerales» 1873a: s. p.). En este 
caso, la referencia a la figura del «anticuario» debe entenderse precisamente 
en relación con los aparentemente pocos propietarios de algunas de las piezas 
con plena conciencia de su valor histórico.

La considerable apreciación de objetos y su materialidad se expresó en 
el extremo cuidado demostrado por los organizadores de la exposición para 
garantizar la seguridad de las piezas. Para ello, se prepararon «cuadrillas de 
expertos cargadores» que recorrerían las casas «a la cabeza de mayordomos 
experimentados» para recoger los objetos que se enviarían en préstamo a la 
exposición, y que formaban parte de «las mas esquisitas precauciones» («No-
ticias Locales i Jenerales», 1873b, s. p.).

Este cuidado por la manipulación de las piezas confirmaba la relevancia 
que su dimensión material adquiría en el proceso de construcción de un relato 
histórico y de su visualización. El objeto se ubicaba de este modo, en el cen-
tro de la experiencia expositiva, y su materialidad se transformaba en un ele-
mento crucial para el conocimiento del pasado y la elaboración discursiva en 
torno a él8.

8.  Especialmente sugerente en este contexto resulta el análisis de Stephen Bann sobre las 
formas de visualizar la historia en el campo de los museos, realizado a partir de las propuestas 
de Alexandre Lenoir y Alexandre de Sommerard. Este último es particularmente interesante, 
pues Benjamín Vicuña Mackenna conocía bien el Museo de Cluny, al que alude en la carta 



229

LAS PIEZAS RELIGIOSAS COLONIALES EN EL MUSEO HISTÓRICO DE SANTA LUCÍA…

La muestra, había reunido objetos entregados en préstamo por individuos 
e instituciones de distintas regiones del país. Sin embargo, resulta importante 
considerar que del total de piezas exhibidas un número reducido correspon-
dió a objetos religiosos coloniales y un conjunto, más pequeño aún, a pinturas 
religiosas de la Colonia, agrupadas mayoritaria, pero no exclusivamente en 
la sección destinada a «objetos de culto», que no superó las 30 piezas9. Entre 
ellas se encontraban no solo objetos americanos, sino también europeos, y no 
solo imágenes religiosas, sino también piezas vinculadas al ámbito religioso, 
a las que se atribuía un valor histórico.

En este contexto es necesario tener en cuenta que la condición histórica 
de la pintura religiosa colonial se impuso en muchos casos a su valoración es-
tética, que evidenció la dureza con que se evaluaba el mérito artístico de imá-
genes coloniales, especialmente cuando se les comparó con obras europeas.

Si bien algunas de estas piezas pertenecían a particulares y, por lo tanto, 
no provenían directamente de espacios eclesiásticos, otras pertenecientes a 
conventos o iglesias fueron incluidas en la exposición gracias a la gestión de 
autoridades eclesiásticas, como en el caso del préstamo de las joyas de la Vir-
gen de Andacollo (Catálogo 1873: VI-VII).

El catálogo de la exposición incluyó, en varios casos, entradas descriptivas 
que en algunas ocasiones incluían las características del objeto, su provenien-
cia, sus características materiales, o su uso en el contexto colonial (Fig. 1). En-
tre ellas destacan algunas piezas que se aprecian en las entradas del catálogo, 
como en el caso de la identificada como «un amuleto del siglo XVI o XVII»:

Curiosa pintura que representa a la Vírjen rodeada de todos los atributos de 
sus letanías, con diversos pasajes bíblicos mas o menos grotescamente pintados.

Estas singulares pinturas se ponian en un rollo o estuche de madera (cuya 
parte inferior está visible en el presente) i se usaba en los viajes, metiéndose en 
los pozuelos o en las quinchas de las carretas para atravesar los rios, cuando era 
costumbre encomendarse a todos los santos. Por esto se les daba el nombre su-
persticioso i judaico de Amuletos (81).

enviada a Monseñor José Ignacio Víctor Eyzaguirre al momento de organizar la Exposición del 
Coloniaje (Bann 2011; Vicuña Mackenna 1873b: 2).

9.  En este punto resulta significativo que monseñor José Ignacio Víctor Eyzaguirre, pre-
sidente de la comisión organizadora de la exposición, hubiese aportado con el préstamo de un 
jarro de plata del siglo XVII, el servicio de oro del militar chileno José Miguel Carrera y una 
Dolorosa de mármol atribuida a Miguel Ángel (Catálogo 1873: 93, 114).



230

Marcela Drien / Fernando Guzmán

En esta misma línea puede ob-
servarse la referencia a «un Santo 
Cristo en pergamino»: «propiedad 
de la Municipalidad de Achao i un 
verdadero tipo chilote del más ho-
rroroso estilo quiteño-bizantino» 
(82). Expresiones como estas arro-
jan luces sobre los motivos por los 
que coleccionistas de arte se ha-
brían alejado, al menos en términos 
públicos, de piezas coloniales y de 
los desfavorables juicios estéticos 
con que se evaluaba a este tipo de 
imagen religiosa. Sin embargo, esta 
visión no se restringía a las piezas 
de carácter religioso, por el con-
trario, se extendía a muchas otras 
producciones del período colonial 
como se puede observar en los co-
mentarios relativos al retrato con-
temporáneo del gobernador Andrés 
de Ustariz: «es una pintura grosera 
que da idea del triste estado del arte 
en Chile en esa época» (6).

La identificación de las mate-
rialidades y oficios es un aspecto 
relevante en el texto de la exposi-
ción, incidiendo decisivamente en 
la valoración de algunas piezas co-

loniales. Junto a las joyas de Andacollo (Catálogo 1873: 84-85), entre las 
que había piezas de orfebrería en oro y plata, destacan los comentarios acerca 
del valor de las imágenes de marfil, las talladas en piedra de Huamanga, 
así como los textiles de factura chilena (Catálogo 1873: VI-VII). De una 
Ascensión de Jesucristo –tallada en el alabastro americano– se afirma ser 
un «magnífico trabajo en piedra». Asimismo, de una Purísima de piedra de 
Huamanga se apunta que poseería las cualidades que revelan «la mano de 
un verdadero artista» (Catálogo 1873: 81). En el contexto de este sesgo por la 

Figura 1. Catálogo Razonado de la 
Exposición del Coloniaje. Biblioteca 

Nacional de Chile. Disponible en:  
http://www.memoriachilena.gob.cl/602/

w3-article-86625.html



231

LAS PIEZAS RELIGIOSAS COLONIALES EN EL MUSEO HISTÓRICO DE SANTA LUCÍA…

valoración de materiales preciados se puede ubicar la referencia al «crucifijo de 
marfil con extremidades de plata» (Catálogo 1873: 81), proveniente de La Paz.

Una consideración especial se otorga a «las admirables alfombras colo-
niales de Chile i de la Ligua» (Catálogo 1873: VII). El texto se detiene a pre-
cisar el origen de cada una de las piezas, indicando que una de ellas había 
pertenecido al corregidor Zañartu y otras dos habían sido facilitadas para la 
exhibición por los conventos de Santo Domingo y la Merced, siendo esta úl-
tima apreciada como una «muestra notable del adelanto de los tejidos en Chile 
durante la época colonial» (Catálogo 1873: 75). El caso de las alfombras per-
mite reconocer que no se trata solo de un reconocimiento a aquellas piezas 
realizadas en materiales nobles o costosos, sino también de la construcción de 
juicios relativos a la calidad de los oficios coloniales.

Junto a la identificación de materiales y técnicas, se instala como una ca-
tegoría relevante de valoración el reconocimiento de centros de producción 
prestigiosos. Para el ámbito local la adscripción a los jesuitas parece operar 
en este sentido, pues no se trata solo de indicaciones a los antiguos propieta-
rios de la pieza, sino de precisiones acerca de su factura. Entre las ya mencio-
nadas joyas de Andacollo, por ejemplo, se destaca la presencia de «el cáliz de 
los jesuitas que se conserva en la Catedral» (Catálogo 1873: 84). En este sen-
tido, resulta especialmente expresivo el comentario, según el cual se trataba 
de una «obra lejítima de los jesuitas» (Catálogo 1873: 80), que identificaba 
la escultura de san Ignacio que provenía de la antigua iglesia de la Compañía. 
Otro origen que parece proyectar valor sobre los trabajos que de ahí prove-
nían, eran los talleres de la ciudad de La Paz (Catálogo 1873: 81-82), adscrip-
ción que se situaba fuera de los discursos historiográficos dominantes, tanto 
anteriores como posteriores, a diferencia de lo ocurrido con el prestigio jesuita 
cuya construcción quedaba reflejada en forma consistente en el texto de Mi-
guel Luis Amunátegui (1849: 38-43).

La relevancia de la Exposición del Coloniaje radicó no solo en el ca-
rácter comprensivo e inédito de la propuesta de reconstruir materialmente la 
época colonial, sino también en sus proyecciones. Si bien en una primera ins-
tancia esta se presentó como una «resurrección efímera» de la colonia (Catá-
logo 1875: 3), la posibilidad que ofrecía la exhibición de objetos y la idea de 
dotarla de un carácter permanente llevaría, al año siguiente, a la creación del 
Museo Histórico del Santa Lucía, también impulsada por Benjamín Vicuña 
Mackenna (Fig. 2).



232

Marcela Drien / Fernando Guzmán

8.2. E l Museo Histórico de Santa Lucía

La colección fundacional del Museo Histórico del Santa Lucía, creado 1874, 
se formaría en gran medida, a partir de objetos exhibidos en la Exposición del 
Coloniaje, a cuyos colaboradores se había invitado a donar piezas para la con-
formación del museo («Esposicion del Coloniaje» 1873). Aunque el museo se 
creó con un número considerablemente inferior de piezas respecto a las exhi-
bidas un año antes, es imposible pasar por alto su sentido de continuidad en 
relación a la Exposición del Coloniaje, aun cuando la propuesta presentaba al-
gunas diferencias que es necesario destacar.

El catálogo del museo, publicado en 1875, consigna 217 piezas, que se ha-
bían reunido hasta abril de 1874, de las que pocas correspondían a «arte religioso  
del país», aunque se consideraban como «valiosísimas» (Catálogo 1875: 7)10 
(Fig. 3). El texto introductorio da cuenta de una gran lucidez en la definición 

10.  El texto introductorio del catálogo se publicó también en Revista Chilena (Vicuña 
Mackenna 1875: 272-276).

Figura 2. Museo Histórico e Indígena Colección Museo Histórico Nacional. 
(Fotografía de: Pedro Adams)



233

LAS PIEZAS RELIGIOSAS COLONIALES EN EL MUSEO HISTÓRICO DE SANTA LUCÍA…

Figura 3. Catálogo del Museo Histórico del Santa Lucía. 
Biblioteca Nacional de Chile



234

Marcela Drien / Fernando Guzmán

de los objetivos que perseguía la creación del museo, proponiendo que el aco-
pio de piezas de valor histórico o artístico resultaba tan importante para el 
conocimiento del pasado como la conservación de la documentación de los ar-
chivos: «lo cierto y lo probado hoi día es que las artes plásticas han sido llama-
das al campo de las investigaciones, no solo como los mas incansables apoyos 
de la verdad histórica sino como su mas grandes i luminosos divulgadores» 
(Catálogo 1875: 4). El museo se fundaba, por tanto, con una doble vocación 
de gabinete para especialistas y sala educativa para un público más amplio. 
Los textos del catálogo dan cuenta de ese propósito didáctico, pues, algunas 
de las piezas son objeto de comentarios que permiten situarlas históricamente 
y extraer de ellas conocimientos acerca del pasado.

Aunque el texto introductorio repasaba la colección por grupos de obje-
tos, el listado de las piezas de la colección no se organizó a partir de clasifica-
ciones como tipo, materialidad, origen o cronología –salvo en el caso de los 
retratos–, por lo que, ubicadas en un listado único, las piezas religiosas se al-
ternaban con objetos de artes decorativas, de uso doméstico, mobiliario y ar-
mas, entre otros. En este mismo conjunto se ubicaron las piezas vinculadas al 
ámbito eclesiástico, consideradas como «reliquias histórico-religiosas» (Ca-
tálogo 1875: 2), entre las que se incluyó desde un lavatorio de bronce jesuita 
con un relieve de la imagen de san Miguel, hasta una de las campanas ubicada 
en la iglesia de la Compañía, salvada de la destrucción del edificio en el in-
cendio de 1863.

Entre las imágenes religiosas, se encontraban algunas como la de san 
Ignacio exhibida el año anterior en la Exposición del Coloniaje (Catálogo 
1873: 80-81) (Fig. 4). Aunque en esencia las entradas de esta pieza en am-
bos catálogos consideraban prácticamente la misma información, el catálogo 
del museo la presentaba ahora con un tono que marcaba más claramente las 
cronologías y el impacto que distintos eventos habían producido en las con-
diciones materiales de la imagen, aunque omitía la autoría de la pieza, desta-
cada en la muestra de 187311:

11.  Imágen de San Ignacio que existía en uno de los cuatro nichos de la fachada de la an-
tigua Compañía, i si no única, es una de las raras reliquias de aquel templo memorable.

Es obra lejítima de los jesuitas i tiene mas de un siglo de antigüedad.
Nótese que la cabeza del Santo ha sido acribillada de municiones, sin duda alguna dis-

paro de escopeta hecho sobre las palomas que en el nicho del Santo se anidaban, pues no es de 
creerse que hubiera entre nosotros por aquellos años ningún iconoclasta. Nótese también que el 



235

LAS PIEZAS RELIGIOSAS COLONIALES EN EL MUSEO HISTÓRICO DE SANTA LUCÍA…

Nº 9. Imagen de San Ignacio, que existía en la fachada de la antigua Com-
pañía hasta 1863. Sufrió los dos incendios de 1841 i 1863, como se nota por la 
carbonización de su parte inferior, así como las incisiones de la cabeza recuer-
dan los tiros a munición con que los colegiales del antiguo Instituto, o tal vez los 
transeúntes, se entretenían en matar las palomas que en gran número se alberga-
ban en la fachada i torre de la antigua iglesia (Catálogo 1875: 10-11)

La colección incluía también un
Amuleto que usaban nuestros mayores en los viajes, colocándolo envuelto 

en el estuche en el que todavía existe la presente lámina, i que las devotas damas 
de aquellos tiempos metían en la quincha de las carretas para rezar en el paso de 

fuego de 1841 asaltó al Santo por los piés, por lo cual no puede negarse que la órden andaba en 
esos años de mala data (Catálogo 1873: 80-81).

Figura 4. San Ignacio, 
mediados del siglo XVIII, 

escultura de madera. 
Museo del Carmen 

de Maipú. (Fotografía de: 
Fernando Guzmán)



236

Marcela Drien / Fernando Guzmán

los ríos o de las cuestas. Esta curiosa pintura, a la cual no falta cierto mérito artís-
tico i que contiene una algarabía de santos i de letanías figuradas, fue obsequiado 
por el señor don F. de P. Figueroa (Catálogo 1875: 12).

En otros casos, tal como ocurre en el texto de la Exposición del Colo-
niaje, se destaca la materialidad de la imagen, como en la Ascensión del Sal-
vador proveniente de Perú, elaborada en piedra de Huamanga. La pieza es 
datada con notable precisión en 1704 y es destacada por su factura como una 
obra «esquisita», en que se apreciaba «el talento i la ejecución de un verda-
dero y consumado artista» (Catálogo 1875: 13). Los términos son casi idénti-
cos a los ocupados en la Exposición del Coloniaje para esta misma pieza, en 
que la admiración por el material se conecta con el reconocimiento a valores 
estéticos en su factura. Sin embargo, menos elogioso es el catálogo con una 
pieza de Huamanga en que se representa la imagen de la Santísima Trinidad 
(Catálogo 1875: 13).

Si bien no es posible establecer con claridad la proveniencia de todas las 
piezas y, por tanto, el uso de los objetos antes de su ingreso a la colección, al-
gunos sufren cambios de contexto más claros, como es el caso de una ima-
gen proveniente de la Isla de Chiloé. Se trata de un pergamino con la imagen 
de Cristo, atribuido a los misioneros jesuitas de Achao y cuya creación se es-
tablece en el siglo XVII. Lo más notable de esta imagen es que, según el 
catálogo, ella se encontraba en la iglesia de Achao hasta 1873, «con gran ve-
neración, a pesar de su horripilante fealdad» (Catálogo 1875: 15)12. En torno 
al análisis de esta imagen es posible establecer tres asuntos. Por una parte, su 
valor histórico, al que se alude a través de la referencia a que había pertene-
cido a los misioneros jesuitas; luego, su uso devocional, en la medida en que 
se trataba de una pieza venerada por los pobladores de Achao; y, finalmente, 
su carencia de atributos estéticos, mencionada también en la entrada destinada 
a la misma pieza en la Exposición del Coloniaje (82).

Si bien su procedencia se consigna en el catálogo, surge la interrogante 
sobre las circunstancias que habrían motivado su remoción de la iglesia en 
la que se ubicaba, su traslado a Santiago, su participación en la exposición y 
su posterior incorporación a la colección. Cabría pensar entonces en un triple 
propósito, por una parte, el de mostrar la imagen en la exposición, enrique-
cer el museo con una pieza que testimonia la labor misional de los jesuitas en 

12.  En el catálogo de 1873 se indica que la imagen pertenecía a la Municipalidad de 
Achao (82).



237

LAS PIEZAS RELIGIOSAS COLONIALES EN EL MUSEO HISTÓRICO DE SANTA LUCÍA…

el archipiélago y, por último, retirarla del culto una imagen horrible que pro-
movía el mal gusto y no se condecía con la dignidad del representado. Debe 
tenerse en cuenta que los obispos de Chiloé, durante el siglo XIX, llevaron 
adelante acciones concretas en orden a suprimir el uso de imágenes que se 
consideraban inconvenientes por su materialidad o por su deficiencia artística 
(Retamal 1983: 126).

Más que excepcional, la denominación de «horripilante fealdad» de la 
imagen proveniente de Chiloé refleja, en realidad, un modo de analizar al-
gunas piezas americanas de los siglos XVII y XVIII, como ocurre con las 
doce pinturas que representan las guerras de Flandes, conjunto tildado como 
«sumamente grotesco», cuyo mérito radicaría en haber sido «trabajado en el 
Cuzco a principios del siglo XVIII» (Catálogo 1875: 14). Se trata de una dis-
tinción de gran interés, pues, el texto permite reconocer la ausencia de calidad 
artística de las pinturas, a la vez que señala como mérito su origen cuzqueño, 
ciudad cuyos talleres coloniales produjeron obras que, en su mayoría, serían 
juzgadas en este contexto como de escaso o nulo mérito artístico. De este 
modo, las pinturas no eran exhibidas por sus cualidades estéticas, sino porque 
parecía importante contar con un testimonio del tipo de producción del Cuzco 
durante el período colonial, por lo que su carácter de trabajo grotesco no sería 
justificación para descuidar la conservación de las piezas. De hecho, el texto 
del catálogo precisa como un hecho sorprendente que la serie de lienzos se en-
contrara «en una despensa de Quillota», sugiriendo que su propietario origi-
nal y el museo habían hecho posible el rescate de vestigios coloniales que no 
debían ser descuidados.

Los juicios críticos respecto del valor artístico de muchas piezas colonia-
les, presentes también en el Catálogo de la Exposición del Coloniaje, es un tó-
pico que comenzó a construirse en la década del cuarenta del siglo XIX y cuyo 
texto fundante es «Apuntes sobre lo que han sido las Bellas Artes en Chile», 
publicado por Miguel Luis Amunátegui en 1849 (1849: 37-47). Si bien se pue-
den encontrar antecedentes a lo expresado por Amunátegui, se trata del primer 
artículo acerca de las carencias artísticas del arte colonial, así como el primero 
en plantear la necesidad de preservarlo por razones históricas. En este sentido, 
los puntos de vista relativos al arte colonial, contenidos en los catálogos de la 
Exposición del Coloniaje y del Museo Histórico del Santa Lucía, son ecos de 
un discurso que había comenzado a tomar forma casi treinta años antes (Guz-
mán, Guerra y Piaresi 2021: 216-217).

Se puede afirmar que incluso aquellas piezas que eran reconocidas como 
poseedoras de cualidades estéticas fueron valoradas principalmente por su 



238

Marcela Drien / Fernando Guzmán

carácter de fragmento del pasado colonial. Es el caso de una cabeza de san 
Juan Bautista, datada como obra del siglo XV o XVI. La cronología indicada 
supone que la pieza era vista como de factura europea, origen que parece con-
cordante con una mayor valoración estética. El catálogo se refiere a ella como 
«hermosa cabeza en madera», sin embargo, en este caso no es su origen o su 
correcta factura, sino su devenir histórico el que parece cobrar mayor impor-
tancia. El texto se refiere a la escultura como «perteneciente a la Catedral de 
la antigua Imperial, ántes de su destrucción, a principios del siglo XVII», en 
posesión de un cacique «que la guardaba como prenda de familia». Era esta 
condición de testigo de acontecimientos vitales la que otorgaba un sentido 
particular a la escultura, sustentando su elevación a la categoría de «preciosa 
reliquia» (Catálogo 1875: 23).

Conclusiones

La revisión de los catálogos de 1873 y 1875 permiten reconocer cuatro formas 
de aproximarse a las piezas religiosas coloniales. La primera correspondería a 
aquellas piezas que parecían no poseer ningún valor estético ni material, como 
ocurre con el Cristo chilote, pieza que a pesar de «su horripilante fealdad» es 
identificada con mucha precisión en su factura, cronología y contexto. Esta 
atención a sus antecedentes revelaba más bien la presencia de una mirada his-
tórica, arqueológica tal vez, que recogía un fragmento del pasado para clasifi-
carlo, analizarlo y preservarlo.

La segunda forma de aproximación corresponde al interés por las prácti-
cas asociadas a una imagen, en este caso, a pesar de una factura considerada 
deficiente, la pieza despertaba un especial interés no solo por el hecho de ser 
un fragmento histórico en términos amplios, sino por constituirse en testimo-
nio de las costumbres del pasado. Sin embargo, la valoración de esta condi-
ción de la pieza no impedía que se formularan juicios despectivos respecto de 
los usos que se le daban en el pasado, refiriéndose a estos como supersticiones 
y a las imágenes religiosas como amuletos.

Luego, el interés por la factura y la materialidad constituye una tercera 
categoría de comprensión de las piezas religiosas coloniales. No se trata solo 
de la valoración de metales preciosos como la plata, el oro o de piedras de es-
pecial belleza como el alabastro de Huamanga, también se encuentran juicios 
de admiración por las sencillas alfombras de oración que se fabricaban en la 



239

LAS PIEZAS RELIGIOSAS COLONIALES EN EL MUSEO HISTÓRICO DE SANTA LUCÍA…

Ligua. Muchos de estos objetos quedarían libres de las condenas estéticas, re-
conociéndose en ellos cierta calidad artística.

Finalmente, se puede reconocer, en ciertos casos un reforzamiento del ca-
rácter de reliquia histórica debido a que la pieza se asocia a hechos o personas 
que se consideran relevantes. El caso más significativo es el de la cabeza de 
san Juan Bautista –escultura en la que se reconoce una cuidada factura– cuya 
valoración se fundamenta principalmente en el hecho de ser el único vestigio 
que se conserva de la antigua catedral de la Imperial, ciudad destruida durante 
los levantamientos indígenas de finales del siglo XVI. Su carácter de reliquia 
del pasado, en este caso, se configura en la medida en que se presentaba como 
vestigio de un polo urbano decisivo para la ocupación de territorios al sur del 
río Biobío.



240

Marcela Drien / Fernando Guzmán

Bibliografía

«Esposicion del Coloniaje» (1873). El Ferrocarril, 23 de octubre.
«Noticias locales i jenerales. Apertura de la exposición del coloniaje y discurso inau-

gural de Monseñor Eyzaguire» (1873a). El Ferrocarril, 18 de setiembre.
«Noticias Locales i Jenerales» (1873b). El Ferrocarril, 26 de agosto.
«Noticias Locales i Jenerales» (1873c). El Ferrocarril, jueves 4 de setiembre.
Acuña, Constanza (2013): «La fortuna crítica del arte colonial en Chile: entre la avan-

zada del progreso, la academia y la sobrevivencia del pasado», en Constanza 
Acuña (ed.), Perspectivas sobre el coloniaje. Santiago: Ediciones Universidad 
Alberto Hurtado, 7-19.

Alegría, Luis y Gloria Núñez (2007): «La política patrimonial de Benjamín Vicuña 
Mackenna», en Marcela Drien y Juan Manuel Martínez (eds.), Estudios de Arte. 
Santiago: Editorial Altazor, 67-74.

Amunátegui, Miguel Luis (1849): «Apuntes sobre lo que han sido las Bellas-Artes en 
Chile», Revista de Santiago, tomo III, 37-47.

Arístides (20 de septiembre de 1883): «Sobre el salón I», La Época.
Bann, Stephen (1987): «Clio in Part: On Antiquarianism and the Historical del Frag-

ment», Perspecta, 23, 24-37.
Bann, Stephen (octubre de 1978): «Historical Text and Historical Object: The Poetics 

of the Musée de Cluny», History and Theory, 17, 3, 251-266.
Bann, Stephen (2011) «Alternative Paradigms for the Historical Museum: Lenoir’s 

Monuments Français and Du Sommerard’s Cluny», Great Narratives of the 
Past Traditions and Revisions in Natural Museums: Conference Proceedings 
from EuNaMus; European National Museums: Identity Politics; the Uses of the 
Past and the European Citizen. París.

Catálogo de los cuadros que contiene la Exposicion de Bellas Artes de la Sociedad 
de Instrucción Primaria. 18 de Setiembre de 1856 (1856). Santiago: Imprenta 
del Ferrocarril.

Catálogo del Museo Histórico del Santa Lucía (1875). Santiago: Imprenta de la Re-
pública.

Catalogo razonado de la Esposicion del Coloniaje celebrada en Santiago de Chile en 
Setiembre de 1873 por uno de los miembros de su comisión directiva (1873). 
Santiago: Imprenta del Sud America, de Claro i Salinas.

Cinelli, Noemi y Antonio Marrero (2019): «Benjamín Vicuña Mackenna y la Exposi-
ción del Coloniaje de 1873. Planteamientos historiográficos en torno a una co-
lección temporal decimonónica en Santiago de Chile», en Antonio Holguera 
Cabrera, Ester Prieto Ustio y María Uriondo Lozano (coords.), Coleccionismo, 
Mecenazgo y Mercado Artístico: ámbitos europeo, americano y asiático. Sevi-
lla: Universidad de Sevilla, 351-361.



241

LAS PIEZAS RELIGIOSAS COLONIALES EN EL MUSEO HISTÓRICO DE SANTA LUCÍA…

Drien, Marcela (2015): «Discursos en torno al arte colonial y su visibilización en Chile 
en el siglo XIX» Discourses About Colonial Art and Their Visibility in Nine-
teenth-Century Chile», Revista de História da Arte e Arqueologia, 24, 51- 57.

Drien, Marcela y Fernando Guzmán (2020): «El rechazo al arte colonial y la recep-
ción de la Escuela Española en Chile durante el siglo diecinueve», Hispanic Re-
search Journal, 21, 5, 511-524.

Faba, Paulina (2013): «Cultura visual y memoria en el Chile del siglo XIX. Redefiniendo 
el coloniaje a través de su exhibición», Revista d Teoría del Arte, 24, 13-33.

Faba, Paulina (2015): «Agencias inesperadas: La museificación del pasado colonial 
en el Chile del siglo XIX», Atenea, 512, 137-151.

Guzmán, Fernando y Marcelan Drien (2019): «Monseñor José Ignacio Víctor Eyza-
guirre: Mecenas, promotor cultural y coleccionista», Intus - Legere Historia, 
13, 2, 26-47.

Guzmán, Fernando, Diego Guerra y Paolo Piaresi (2021): «From Wood to Marble. Al-
tarpieces and Devotional Sculpture in Buenos Aires, Lima, and Santiago during 
the Second Half of the Nineteenth Century», en Dario Gamboni, Gerhard Wolf 
y Jessica N. Richardson (eds.), The Aesthetics of Marble, from Late Antiquity to 
the Present. Múnich: Hirmer Verlag.

Pomian, Krzysztof (2007): Sobre la Historia. Madrid: Cátedra.
Retamal, Fernando (1983): El primer sínodo chileno de la época republicana: Ancud 

1851. Santiago: Editorial Universidad Católica de Chile.
Riegl, Alois (1987): El culto moderno a los monumentos: caracteres y origen. Ma-

drid: Visor.
Schell, Patience (2009): «Museos, Exposiciones y la Muestra de lo Chileno en el Si-

glo XIX», en Gabriel Cid y Alejandro San Francisco (eds.), Nación y Naciona-
lismo en Chile. Siglo XIX, vol. 1. Santiago: Centro de Estudios Bicentenario, 
85-116.

Vicuña Mackenna, Benjamín (1873a): «Carta familiar a Monseñor Ignacio Victor 
Eyzaguirre sobre la esposicion de objetos de arte, utensilios domésticos i arte-
factos pertenecientes a la época del coloniaje que tendrá lugar en Santiago en 
setiembre de 1873», Revista de Santiago, tomo II, 341-355.

Vicuña Mackenna, Benjamín (1873b): «Carta familiar a Monseñor Ignacio Victor 
Eyzaguirre sobre la esposicion de objetos pertenecientes a la era colonial que 
tendrá lugar en Santiago en setiembre de 1873», Catalogo razonado de la Es-
posicion del Coloniaje celebrada en Santiago de Chile en Setiembre de 1873 
por uno de los miembros de su comisión directiva. Santiago: Imprenta del Sud 
America, de Claro i Salinas, 1-7.

Vicuña Mackenna, Benjamín (1875): «Una visita al Museo histórico-indígena del 
Santa Lucía», Revista Chilena, tomo II. Santiago: Imprenta de la República, 
272-276.





243

Capítulo 9
PINTURAS RELIGIOSAS COLONIALES EN  

LAS COLECCIONES DEL MUSEO NACIONAL DE 
COLOMBIA Y DE LA GALERÍA NACIONAL  

DE PINTURA DURANTE EL SIGLO XIX

PINTURAS RELIGIOSAS COLONIALES EN LAS COLECCIONES DEL MUSEO NACIONAL…

Juliana Lesmes Alvarado

Universidad de los Andes, Colombia
Santiago Robledo Páez

Museo Nacional de Colombia

El 18 de marzo de 1847 se inauguró en Bogotá la Sociedad de Dibujo y Pin-
tura (Sociedad 1847: 3). En la ceremonia, los espectadores pudieron «exa-
minar todas las obras de los socios que adornaban la sala, las cuales estaban 
trabajadas con primor y elegancia» (Sociedad 1847: 3). Meses después, el 
20 de julio de 1847, se realizó la primera exposición pública de los trabajos 
de la Sociedad. La exhibición tuvo varias secciones; una de ellas dedicada a 
«las obras de los antiguos profesores granadinos, Pablo Caballero, Gregorio 
Vásquez Arce y Ceballos, Baltazar Vásquez [sic], Anjelino Medoro y Pedro 
Figueroa» (Academia 1847: 4). En esa ocasión se reunieron pinturas realiza-
das en el Nuevo Reino de Granada entre finales del siglo XVI y principios del 
XIX, posiblemente de temática religiosa, en un contexto que se alejó del culto 
católico y los procesos de evangelización. Estas se exhibieron como pinturas 
de «los antiguos profesores granadinos» y, por lo tanto, como antecedentes de 
la producción artística neogranadina de mediados del siglo XIX.

Los hechos mencionados ocurrieron casi cuatro décadas antes de la Pri-
mera Exposición Anual (1886) organizada por Alberto Urdaneta (1845-1887), 
en la que también figuraron obras coloniales de temas religiosos por razones 

https://orcid.org/0000-0003-3465-3168


244

Juliana Lesmes Alvarado / Santiago Robledo Páez

semejantes. En los años comprendidos entre estas dos exposiciones, dos espa-
cios institucionales –uno de existencia centenaria, que todavía perdura, y otro 
especializado, pero de duración efímera–, contribuyeron al desarrollo de esta 
valoración artística y laica de las pinturas religiosas realizadas en el territo-
rio neogranadino antes de la Independencia: el Museo Nacional de Colombia 
y la Galería Nacional de Pintura. El presente artículo realiza un recorrido por 
los tránsitos de la colección de arte religioso de los dos espacios menciona-
dos. Además, analiza cómo, de manera progresiva, la función devocional de 
los objetos religiosos fue perdiéndose o complementándose con otras.

El texto está estructurado en cinco apartados. En el primero se realiza un 
recuento sobre la colección de arte del actual Museo Nacional de Colombia 
enfocándose en sus orígenes. En el segundo se relata y analiza el destino de 
las pinturas religiosas durante la desamortización, sucesos que dieron origen 
a la Galería Nacional de Pintura, cuya historia se expone en el tercer capítulo. 
En el cuarto capítulo se discute cómo el cambio de contexto de las obras des-
amortizadas promueve nuevas funciones, distintas a las devocionales, asocia-
das a las pinturas religiosas de la colección. En el último capítulo se presentan 
algunos hechos relevantes para que las pinturas religiosas de la colección del 
actual Museo Nacional fueran concebidas como obras de arte: su inclusión en 
los proyectos de catalogación y su clasificación dentro del conjunto de obras 
de bellas artes.

9.1. �E l Museo Nacional, las bellas artes y  
las pinturas religiosas coloniales

El Museo Nacional de Colombia fue fundado en 1823 e inaugurado en 1824. 
Durante sus primeros tiempos, esta institución tuvo por finalidad principal el 
servir como un espacio para la práctica de las Ciencias Naturales. No obstante, 
y sin renunciar a dichos propósitos, el museo desde sus inicios comenzó a re-
unir colecciones de otras índoles. En palabras de Rodríguez Prada, «progre-
sivamente, la identidad del Museo cambió. A los especímenes mineralógicos 
del gabinete y a los ejemplares zoológicos y paleontológicos que vinculaban 
la institución con las ciencias naturales, se agregaron objetos de arqueolo-
gía, etnología e historia» (2013: 382). Durante la dirección de Joaquín Acosta 
(1800-1852), en la década de 1830, la institución devino más que un espa-
cio para la práctica de las Ciencias Naturales. Esto es debido a que se amplió 
«la categoría de los «conocimientos útiles» [impartidos en el Museo] de los 



245

PINTURAS RELIGIOSAS COLONIALES EN LAS COLECCIONES DEL MUSEO NACIONAL…

técnicos y científicos a la enseñanza de la historia política y moral» (Sánchez 
2018; 101), lo cual implicó la inclusión en la colección de piezas de interés 
histórico e industrial.

Las colecciones del Museo Nacional experimentaron una desagregación 
relativa durante el tercer cuarto del siglo XIX, periodo durante el cual, como 
se verá, se gestionó la creación de la Galería Nacional de Pintura. A partir de 
1881 –cuando la Ley 34 refundó el museo y se reintegraron sus colecciones–, 
este comenzó a caracterizarse por la multiplicidad de sus funciones. Por en-
tonces, el museo fue concebido como un instrumento para el desarrollo de la 
«civilización». Se esperaba que presentara un relato histórico que destacara 
personajes y acontecimientos gloriosos del pasado nacional –particularmente 
del periodo de la Independencia–, el cual debía proveer modelos de ciudada-
nía y enaltecer la tradición republicana. Por su parte, las colecciones de his-
toria natural debían servir tanto para facilitar la producción de conocimientos 
sobre dichas temáticas como para la promoción de la explotación de los recur-
sos naturales del territorio colombiano. A su vez, las muestras de la industria 
nacional se exhibían para evidenciar los adelantos locales en el aspecto mate-
rial del proceso civilizatorio (Robledo 2020).

Las «Bellas Artes» también adquirieron gradualmente un espacio propio 
en el museo. Sin embargo, durante las primeras décadas de existencia de la 
institución, las obras de este tipo se valoraron sobre todo como muestras de la 
capacidad de los artífices locales. Dicha recepción en el museo no era total-
mente disímil a la que recibían piezas que hoy en día se considerarían de ín-
dole artesanal o industrial. Por ejemplo, en 1849 se determinó que algunos de 
los objetos exhibidos durante la exposición de los productos de la industria 
bogotana de ese año fueran adquiridos para el Museo Nacional. Entre estos se 
incluyeron un sombrero de paja, una estatua en madera de la Virgen, un bor-
dado y una pintura (Anónimo: 53). Las obras que desde una perspectiva ac-
tual podrían considerarse manifestaciones de las «Bellas Artes», ingresaban 
al museo por motivos análogos a los que motivaban la compra o remisión de 
otras clases de productos manufacturados: su exhibición debía incitar la pro-
ducción de obras similares.

Hasta finales del siglo XIX, la colección de pinturas del Museo Nacional 
estuvo compuesta principalmente por pinturas coloniales, en su mayoría de te-
máticas religiosas y retratos, los cuales se concebían más como objetos de in-
terés histórico que como manifestaciones de la plástica nacional. Sin embargo, 
por entonces comenzaron a incorporarse con mayor regularidad obras de arte 
contemporáneas a los acervos del museo. Ello coincidió con una gradual 



246

Juliana Lesmes Alvarado / Santiago Robledo Páez

diferenciación de la valoración dada en la institución a las «obras de arte» 
respecto a la adjudicada a las demás manifestaciones de las «artes de hacer». 

Fidel Pombo (1837-1901), director del museo entre 1884 y 1901, y Er-
nesto Restrepo Tirado (1862-1948), que lo encabezó desde 1910 hasta 1920, 
expresaron las funciones que debía desempeñar el museo en su calidad de 
depositario de las colecciones. Además de los objetivos específicos ya men-
cionados, este debía actuar como un centro para el estudio de sus acervos y 
contribuir a la salvaguarda de lo que anacrónicamente podemos llamar el «pa-
trimonio». En las declaraciones de los directores, las colecciones artísticas ya 
comenzaban a manifestar una identidad diferenciada. El 20 de marzo de 1899, 
Pombo le escribió a Rufino José Cuervo (1844-1911) que el museo debía es-
tar abierto «para tantos recuerdos históricos, tantas obras de arte, que se irán 
quedando sin herederos que las aprecien, rezagadas o perdidas para el conoci-
miento público» (Segura 1995a: 193). A su vez, en 1913, Restrepo Tirado ex-
puso claramente las funciones múltiples que debía desempeñar una institución 
como la que dirigía: «el objeto de los museos no es únicamente, como aquí 
vulgarmente se ha creído, presentar a los ojos de los visitantes curiosidades 
más o menos raras. Estos deben ser centros de estudio donde estén representa-
das la historia con sus recuerdos, la riqueza del suelo con sus colecciones, las 
bellas artes e industrias con sus productos» (1911, 663).

En 1903, se estableció el Museo de la Escuela de Bellas Artes de Bogotá, 
al cual se trasladaron veintidós obras de la colección artística del Museo Na-
cional (Moros Urbina 1903), trece de las cuales correspondían a obras de te-
máticas religiosas producidas en el Nuevo Reino de Granada y el extranjero 
durante el periodo de la dominación colonial española. De dichas pinturas, 
nueve se atribuían al pincel de Gregorio Vásquez de Arce y Ceballos (1639-
1711), «príncipe del arte nacional» (Chicangana y Rojas 2014). En la selec-
ción de estas pinturas habrían primado los criterios estéticos y la voluntad de 
exaltar la figura de Vásquez, pintor cuyo mito de héroe fundador de las ar-
tes en Colombia estaba en proceso de configuración. Esto evidencia que, para 
principios del siglo XX, la valoración dada a las pinturas religiosas colonia-
les ya podía ser completamente laica y basarse, aparentemente, en los criterios 
autónomos del emergente campo artístico local. Dicha valoración tuvo como 
antecedente durante la segunda mitad del siglo XIX a la figuración de este tipo 
de obras en las colecciones del Museo Nacional de Colombia y la Galería Na-
cional de Pintura.



247

PINTURAS RELIGIOSAS COLONIALES EN LAS COLECCIONES DEL MUSEO NACIONAL…

9.1.1.  El origen de la colección

La primera evidencia de la presencia de pinturas de temas religiosas en el 
Museo Nacional de Colombia data de 1834, durante los tiempos de la direc-
ción de Joaquín Acosta. Este informó de la llegada al museo de dos obras: «el 
magnífico cuadro del repostero de Van Selet recuperado por mi para el Mu-
seo» y un «cuadro de la Magdalena» (Acosta 1834: f. 33). El francés Auguste 
Le Moyne (1800-ca. 1880), quien habitó en Colombia entre 1828 y 1839, re-
memoró que «de los objetos reunidos en el museo, en una sola habitación, los 
más curiosos eran ejemplares de minerales, armas, fetiches y cacharros de los 
primitivos indios, algunos cuadros de Vásquez el pintor de más fama del país, 
y finalmente el estandarte del conquistador Pizarro» (1945: 117-118). Es no-
toria su referencia a la obra de Gregorio Vásquez, figura señera del arte co-
lonial neogranadino cuyo mito, construido desde el siglo XIX a partir de las 
tradiciones sobre su vida y obra, sirvió de antecedente «no sólo a los oríge-
nes de la historiografía del arte colonial sino en general a la del arte en Co-
lombia» (Acosta 2015: 4). Vásquez fue la primera figura de artista reconocida 
en el país y resulta particularmente significativa la preservación de sus obras 
en el Museo Nacional antes de la publicación en 1859 de la Noticia Biográ-
fica dedicada a este pintor por José Manuel Groot (1800-1878). La inclusión 
de estas pinturas en la colección del museo posiblemente respondió al peso en 
la memoria colectiva de dichas tradiciones sobre la vida y obra de Vásquez.

El primer testimonio de la posible existencia en el museo de una obra es-
pecífica de las atribuidas a Vásquez se encuentra en el relato de John Steuart. 
Este viajero mencionó que allí observó «a Flemish Painting of “dead game, 
and a servant Bearing a basket of Fruit,” an excellent thing» (1838: 132). 
Beatriz González ha identificado el «supuesto cuadro flamenco» descrito por 
Steuart con un cuadro de Vásquez, El Otoño, que actualmente hace parte de 
las colecciones del Museo Colonial (1993: 18). En la descripción del museo 
que hizo el brasilero Miguel María Lisboa (1809-1881) a partir de su visita de 
1853, este también mencionó «dos cuadros al óleo, uno representando la Mag-
dalena, el otro una cocina con frutas y caza, que están atribuidos a Vásquez, 
pero me parecieron fruto de un pincel superior» (1984: 210). Si bien Lisboa 
expresó dudas respecto a la autoría de las pinturas, afirmando luego que pro-
bablemente fueran obras de Teniers (1984: 224), su testimonio refleja la ma-
nera en que estas se presentaban al público visitante.

Un año antes, en 1852, se había ordenado el traslado al Museo Nacio-
nal de ocho pinturas que habían pertenecido a la capilla de la Real Audiencia 



248

Juliana Lesmes Alvarado / Santiago Robledo Páez

durante la colonia. Estas obras se encontraban en la sede Tribunal Superior del 
distrito de Cundinamarca, a donde habían sido llevadas en 1847 junto con los 
legajos de los antiguos archivos de la Secretaría General del Virreinato y de la 
Real Audiencia de Santafé. Cuando en 1850 se decidió el traslado del archivo 
colonial al edificio de la Casa de la Moneda, para protegerlo de la humedad, se 
evidenció la existencia de las pinturas (Martínez 2018: 12-13). Si bien el Tri-
bunal quiso preservarlas, el secretario de Gobierno de la República determinó 
que debían llevarse al museo. Se trataba de «un cuadro de san Isidro Labrador, 
de cuerpo entero y con marco dorado; un cuadro de san Miguel, de cuerpo en-
tero y con marco dorado; un cuadro más pequeño de san Cristóbal, con marco 
dorado; un cuadro de San Sebastián en su martirio, con marco dorado, un cua-
dro pequeño con el escudo de armas de los reyes de España y tres retratos de 
esos reyes: Carlos V, con marco de madera; Felipe II, con marco de madera, y 
Felipe III con medio marco de madera, sin color» (Martínez 2018: 13).

La remisión de estos objetos entre dos instancias del Estado neogranadino 
terminó el proceso de desacralización de su función. Hacía años que las imá-
genes de santos habían dejado de figurar en la antigua capilla de la Real Au-
diencia, y, desde entonces, en el museo se valorarían como manifestaciones de 
las capacidades de los artífices que habitaron el territorio nacional durante el 
periodo colonial. A su vez, la llegada de los retratos de los reyes incrementó la 
pinacoteca histórica de la institución, la cual desde 1834 contaba con los retra-
tos de los virreyes que habían pertenecido a la Tesorería de la Provincia (Ro-
bledo 2019: 143). Las efigies de los monarcas españoles y sus representantes, 
que antes de la independencia sirvieron como instrumentos de legitimación 
del régimen colonial, en el Museo Nacional de la emergente república fueron 
resignificadas y transformadas en documentos históricos.

9.2. �E l destino de las pinturas religiosas 
durante la desamortización

La segunda mitad del siglo XIX en Colombia fue una época de tensiones ge-
neradas por la lucha bipartidista y por el deseo de ruptura con el pasado co-
lonial. Esto se evidenció en las reformas políticas, sociales y económicas de 
carácter liberal, enfocadas en eliminar las estructuras coloniales heredadas de 
los siglos anteriores (Cascavita 2013: 2). En ese contexto, el 9 de septiembre 
de 1861, el autoproclamado presidente Tomás Cipriano de Mosquera (1798-
1878) hizo público el decreto de desamortización de bienes de manos muertas 



249

PINTURAS RELIGIOSAS COLONIALES EN LAS COLECCIONES DEL MUSEO NACIONAL…

en el que afirmó que uno de los obstáculos para el crecimiento de la nación era 
la falta de circulación de los bienes que estaban en «manos muertas», es decir, 
corporaciones, congregaciones y sociedades anónimas; la mayoría de ellas de 
carácter religioso. Además, estableció que todas las posesiones que estas tu-
vieran o administraran se adjudicarían a la nación (Decreto del 9 de septiem-
bre de 1861-1862: 1).

El mencionado decreto (1862: 1) señaló algunos tipos de bienes que pa-
sarían a ser del Estado: «propiedades rústicas i [sic.] urbanas, derechos y ac-
ciones, capitales de censos, usufructos, servidumbre u otros bienes», pero no 
indicó el destino de los objetos de menor envergadura como obras de arte, li-
bros, artículos de uso cotidiano, entre otros. Por eso, esas disposiciones fue-
ron complementadas por el decreto sobre extinción de comunidades religiosas 
en el que se ordenó, entre otras cosas, que los archivos, cuadros y demás obje-
tos de ciencias y artes pertenecientes a las comunidades religiosas de la capi-
tal del país se enviaran a la Biblioteca Nacional (Decreto del 5 de noviembre 
de 1861-1862: 25). Siguiendo lo anterior, libros, documentos y otros elemen-
tos de interés bibliográfico llegaron a la biblioteca que se encontraba ubicada 
en el segundo piso del edificio Las Aulas (Segura 1997). Mientras tanto, un 
conjunto de 78 cuadros de la época colonial, que en su mayoría representaban 
motivos religiosos, quedó en poder del Museo Nacional; institución que com-
partió la sede con la biblioteca entre 1845 y 1913 (Segura 1995b). Por tal ra-
zón, la persona designada para administrar la colección fue Leopoldo Arias 
(1832-1884), bibliotecario y tesorero de ambas instituciones.

Según Froilán Largacha (1823-1892), secretario de Hacienda de la época, 
las pinturas llegaron al Museo Nacional en febrero de 1864 (1864: 21). Larga-
cha, en su informe, estableció que los cuadros habían sido trasladados al mu-
seo para evitar su completa pérdida. Además, afirmó, a modo de sugerencia, 
que «convendría para conservar esos pequeños restos de antiguos adelantos 
en las bellas artes en el país, apropiar una módica partida en el Presupuesto, 
lo mismo que para la recuperación del museo [sic.], cuyos depósitos corrian 
[sic.] en completa ruina» (Largacha 1864: 21). Su sugerencia tuvo resonan-
cia, pues surgieron, según las fuentes encontradas, dos iniciativas que propo-
nían ideas para la gestión y conservación de estos bienes.



250

Juliana Lesmes Alvarado / Santiago Robledo Páez

9.2.1.  El Museo de Pintura

La primera propuesta surgió del trabajo que el Gobierno comisionó a M. J. 
Pardo1 en 1863: visitar todos los edificios de carácter nacional y hacer un in-
forme en el que indicara cómo debían gestionarse en términos materiales y 
económicos. En el informe, Pardo (1864: 1) relacionó las ideas que tuvo des-
pués de la visita al edificio Las Aulas. El documento iniciaba reiterando el 
objetivo de hacer ese informe: «prevenir la ruina de que algunos estaban ame-
nazados, i [sic.] salvar los objetos de arte que otros encerraban». Posterior-
mente, hacía algunas sugerencias sobre la forma como debían organizarse las 
colecciones bibliográficas y artísticas que se encontraban en poder de la bi-
blioteca y del museo.

Con respecto a los cuadros, llama la atención la idea de crear un Mu-
seo de Pintura con tres salas: la primera con «todas las pinturas que exis-
ten depositadas en el museo, tanto de pinturas nacionales como estranjeras 
[sic.]» (Pardo 1864: 1); incluidas las pinturas religiosas. La segunda, con 
los retratos de hombres ilustres del país; y la tercera, con «los retratos de los 
Virreyes, arzobispos i [sic.] Oidores» (Pardo 1864: 1). Además de esta suge-
rencia, mencionaba varias ideas para incrementar el número de obras en las 
dos primeras salas. Para la primera –pinturas depositadas–, afirmaba que ha-
bía al menos 80 en el museo, todas ellas de gran formato; pero este número 
aumentaría a 200 si el Gobierno recuperara las que estaban en poder de los 
conventos. En cuanto a la segunda –retratos de hombres ilustres–, la suge-
rencia era pedir donaciones a los ciudadanos (Pardo 1864: 1). En el texto de 
Pardo es importante resaltar que sugiere una correlación entre salvaguardar 
las pinturas creando un museo y transmitirlas a las siguientes generaciones. 
Es decir, que las imágenes fueran gestionadas en una colección pública se 
relacionaba directamente con la permanencia de estas como objetos mate-
riales, pero también con la consolidación de un pasado histórico que debía 
mantenerse, preservarse y difundirse.

Además de lo anterior, Pardo (1864: 1) aconsejó que, para la colocación 
y conservación de los cuadros, y para la realización de los catálogos de las 
salas, se designara a una persona que se destacara en el país como artista. 
A partir de lo anterior, postuló al pintor y litógrafo venezolano Celestino 

1.  Hasta el momento no se han encontrado otras referencias ni menciones a M. J. Pardo, 
por lo tanto, no se ha podido determinar con exactitud quién es.



251

PINTURAS RELIGIOSAS COLONIALES EN LAS COLECCIONES DEL MUSEO NACIONAL…

Martínez (1820-1885). Igualmente, propuso que el artista José Manuel 
Groot2, autor de la Noticia biográfica de Gregorio Vásquez Arce y Ceballos, 
se encargara de la restauración y limpieza de los cuadros.

9.2.2.  El Gabinete de Pintura

La segunda propuesta fue realizada por Ramón Torres Méndez el mismo año 
que la de Pardo. El 28 de septiembre de 1864, como respuesta a una solicitud 
del pintor, el Diario Oficial de los Estados Unidos de Colombia publicó la re-
solución que creaba el Gabinete Nacional de Pintura. Según el decreto, el ar-
tista bogotano había tenido la iniciativa de crear este espacio con «los cuadros 
del hábil artista bogotano, el inmortal Vásquez, y de algunos pintores nacio-
nales y extranjeros de notable mérito que se [hallaban] en los conventos su-
primidos y que son […] propiedad de la República» (Cuenca 1864: 136); es 
decir, con las pinturas que se encontraban en el edificio Las Aulas en custo-
dia del Museo Nacional. La resolución del Diario Oficial estableció los pará-
metros para la creación de la Galería Nacional de Pintura. En este proyecto es 
posible identificar varios aspectos relacionados con un cambio en la gestión y 
valoración de los objetos coloniales exclaustrados. Las disposiciones al res-
pecto serán analizadas más adelante.

9.2.3.  La Galería de Pintura y el patrimonio nacional

Como se mencionó antes, el proyecto seleccionado para ejecutarse fue el de 
Torres. Este, según documentos posteriores, fue denominado Galería Nacio-
nal de Pintura y comenzó a funcionar en 1865. Aunque el término «patrimo-
nio» resulta anacrónico para el siglo XIX en Colombia, a partir de las ideas en 
torno a la conservación del pasado que presentaron ambas propuestas, es po-
sible afirmar que, tanto para Pardo, como para Torres, la colección de pintura 
debía valorarse como patrimonio.

El concepto «patrimonio» se asocia con el miedo a la pérdida de los 
bienes y por lo tanto con la necesidad e intención de conservarlos para que 

2.  En el documento original está escrito José María Groot. Sin embargo, por el contexto 
se puede determinar que se trata de José Manuel.



252

Juliana Lesmes Alvarado / Santiago Robledo Páez

permanezcan en el futuro (Desvalles y Mairesse 2010: 66). Es decir, transmi-
tir los valores que encarnan los objetos a las futuras generaciones es lo que 
motiva el interés y los esfuerzos por conservarlos. En estas dos propuestas, 
la principal motivación fue la conservación de las pinturas para salvarlas del 
riesgo de pérdida debido al deterioro; sumado a esto, las dos hicieron explícita 
la intención de preservarlas para el futuro.

Por lo tanto, aunque el término «patrimonio» no aparece en estos docu-
mentos, las disposiciones en torno a esta colección hacen evidente un interés 
patrimonial. En principio, ese interés puede asociarse con las ideas de aprecia-
ción de las obras como bienes estéticos o históricos. Sin embargo, es posible 
proponer una idea más específica: las pinturas fueron consideradas «patrimo-
nio nacional» pese a que ese término solo fue utilizado en Colombia por pri-
mera vez en 1940 (Barbosa 2012: 134).

Según Allan Wallach (1998: 22), la consolidación de un Museo Nacio-
nal o de una Galería Nacional es un indicador del estado de solidez de una 
nación. En ese sentido, son necesarias dos condiciones básicas para que un 
espacio cultural de esta naturaleza pueda ser creado. La primera, que haya 
un poder centralizado con la capacidad de crear instituciones nacionales. La 
segunda, que la nación necesite un espacio como estos para construir lo que 
el autor llama, siguiendo a Benedict Anderson, «comunidad imaginada». Es 
decir, para consolidar esa idea de nación. Esto podría explicar el interés en 
que la galería no solo fuera un espacio de conservación de las obras, sino 
que al mismo tiempo propiciara la exhibición pública de la colección, pues 
permitiría la difusión de unas ideas sobre la identidad nacional en las que el 
arte –específicamente la pintura colonial– era la muestra de las habilidades 
que algunos artistas nacionales habían alcanzado en el pasado.

9.3. � Inventariar, conservar y exponer  
las obras exclaustradas

La exclaustración de los 78 cuadros que llegaron a la colección del Museo Na-
cional significó la construcción de nuevas relaciones entre las obras coloniales 
religiosas y la sociedad nacional. En principio, las pinturas se encontraban en 
colecciones privadas dentro de los conventos de Bogotá. Luego, por un breve 
lapso, coexistieron en el edificio Las Aulas con el resto de la colección del 
Museo Nacional. Sin embargo, a partir de algunas iniciativas, entre ellas la de 
Torres, se creó la Galería Nacional de Pintura de Colombia en el edificio del 



253

PINTURAS RELIGIOSAS COLONIALES EN LAS COLECCIONES DEL MUSEO NACIONAL…

antiguo Convento Santa Inés; esto significó una apertura al público que cam-
bió para siempre la forma como estas obras eran concebidas por la sociedad 
bogotana de la época. A continuación, se analizarán las disposiciones de la 
creación de la Galería Nacional de Pintura con el fin de resaltar esos cambios.

En primer lugar, el decreto de creación designó como director honorario 
a Ramón Torres Méndez. Este cargo no solo consistía en la realización de la-
bores administrativas, también se le pidió «consagrarse al arreglo y conser-
vación de los mencionados cuadros» (Cuenca 1864: 136); e investigar dónde 
se encontraban aquellos que aún no habían sido entregados al museo después 
de las disposiciones del 10 de enero de 1862 (oficio de 10 de enero de 1862). 
Esto, según Efraín Sánchez Cabra (1991: 18), no era extraño, pues Torres era 
reconocido no solo por su trabajo como artista, sino por sus habilidades como 
coleccionista. A partir de lo anterior, es posible señalar una transformación 
significativa en la gestión de la colección. Las pinturas coloniales ya no eran 
una parte de la variopinta colección del Museo Nacional, eran la razón de ser 
de un nuevo espacio dedicado exclusivamente a la pintura. Además, ya no es-
taban a cargo del bibliotecario, quien tenía asignadas un sinnúmero de tareas, 
sino que estaban en manos de un experto con formación en pintura y con ex-
periencia como coleccionista.

En segundo lugar, para llevar a cabo el proyecto era necesario escoger un 
sitio, diferente al edificio Las Aulas, para trasladar las obras. Con respecto a 
esto, el comunicado de 1864 decretó que el secretario de Hacienda y Torres 
deberían escogerlo entre los edificios de propiedad nacional. Así, fue selec-
cionado el edificio del Convento de Santa Inés (Decreto del 24 de abril 1865). 
Esto no fue al azar, pues este edificio contaba con condiciones favorables para 
la disposición de las obras: entrada de luz natural, regularidad en la construc-
ción, amplitud del espacio y facilidad para realizar cambios e intervenciones 
en la estructura arquitectónica (Pardo 1864: 1). Aunque no se hizo explícito 
en ningún documento, es posible establecer que esta decisión estuvo mediada 
por la comprensión del espacio como un complemento para la experiencia de 
observar las pinturas y no solo como un contenedor de las obras. Los cuadros 
ya no tenían que adaptarse al lugar, ahora el espacio se seleccionaba y se mo-
dificaba en función de estos. Además, la asignación de un edificio distinto a 
Las Aulas para guardarlas y exponerlas representó un cambio significativo en 
la valoración de estas: se convirtieron en protagonistas de un espacio que fo-
mentaba su apreciación y estaba destinado a su exhibición y conservación.

Finalmente, el decreto estableció que Torres, junto con el agente ge-
neral de bienes desamortizados y el bibliotecario nacional debían hacer un 



254

Juliana Lesmes Alvarado / Santiago Robledo Páez

inventario de la totalidad de las obras pertenecientes a la nación que estaban 
en el museo o en manos de particulares (Cuenca 1864: 136). Según el decreto, 
de este inventario se hicieron tres copias: una quedó con quien lo entregó, otra 
se le asignó a Torres y la tercera fue entregada a la Secretaría de Hacienda y 
Fomento. La consolidación de un inventario hace evidente un interés en las 
obras, al menos en términos económicos, pues esto permitía que fueran con-
trolados y que se pudiera tener un registro de sus características básicas y con-
diciones. Este inventario es un insumo básico para el análisis de las obras de 
la colección que se realizará en el siguiente apartado.

9.4.  ¿Objetos devocionales u obras de arte?

Los únicos registros de la colección de la Galería Nacional de Pintura son dos 
inventarios. El primero fue realizado en 1864 cuando las pinturas llegaron al 
Museo Nacional producto de la exclaustración. El segundo se construyó en 
1872 cuando la colección dejó de estar a cargo de la Escuela de Ciencias Na-
turales de la Universidad Nacional y pasó a la de Ingeniería. El contenido de 
esos documentos será analizado a continuación con el fin de entender cómo se 
concebían las obras de esta colección.

9.4.1.  El inventario de 1864

El inventario de 1864, firmado por el bibliotecario Leopoldo Arias (1864: 748-
749), presenta 78 piezas, no tiene un criterio de organización evidente y está 
dividido en tres columnas: «asunto que representa», «estado» y «autor». En la 
primera se hacen descripciones poco detalladas de los temas de los cuadros. 
La segunda muestra el «estado» de las obras en tres categorías: bueno, regu-
lar y malo, sin ninguna otra especificación. La última relaciona el «autor» me-
diante tres formas de registro: «desconocido» cuando no es posible atribuirlo, 
indicación del lugar de origen cuando las obras son extranjeras y no se conoce 
el autor, el nombre y el apellido cuando sí se conoce. Sobre esta información 
es importante destacar que, de las 78 obras, 33 fueron atribuidas a Vásquez, 
quien es el autor con mayor número de cuadros; 6 son de un artista de ape-
llido Figueroa, pero no se aclara cuál de ellos; 12 son de autor desconocido y 
una –el grabado que se encuentra al final de la lista– no tiene información. Las 
otras 26 fueron asociadas a artistas extranjeros como Domenico Fiorentino y 



255

PINTURAS RELIGIOSAS COLONIALES EN LAS COLECCIONES DEL MUSEO NACIONAL…

Angelino Medoro. El inventario tampoco presenta las medidas ni el año de 
realización de los cuadros. Sin embargo, teniendo en cuenta que algunas de las 
obras estaban firmadas y fechadas3, es posible pensar que Leopoldo Arias no 
realizó una inspección física para la realización de este documento.

Con respecto a la columna «asunto que representa», es importante seña-
lar que la mayoría de las obras representan asuntos religiosos, solo seis mues-
tran otros temas. Además, esos seis cuadros están marcados con equis –x– que 
parecen posteriores debido a la diferencia de la tinta. En la carta anexa al in-
ventario se aclara que las obras señaladas fueron enviadas al Palacio de Go-
bierno por solicitud del presidente Tomás Cipriano de Mosquera (Arias 1864: 
748-749). Estos cuadros compartían dos características: todos eran de artistas 
extranjeros, la mayoría de ellos flamencos, y ninguno representaba un tema 
religioso. Esto, según el investigador Egberto Bermúdez, «sugiere un fuerte 
clima de rompimiento con el pasado colonial hispánico y un deseo de estar 
a tono con el gusto europeo» (Bermúdez 1998: 300); además, ilustra el inte-
rés por alejarse de la tradición católica perpetuada por la mayoría de las pin-
turas coloniales.

Pese a esto, llama la atención que un Estado liberal, caracterizado por su 
radicalismo y sus tendencias anticlericales, apoyara un proyecto para conser-
var y exponer un conjunto de pinturas que en su mayoría representaban asun-
tos religiosos. Esta decisión puede explicarse porque el cambio de contexto 
de las obras y su inclusión en esta nueva colección transformaron su función 
devocional. Víctor Stoichita lo explica de la siguiente forma al referirse a las 
reformas protestantes: «no es el arte en sí, ni y la pintura sin más, lo que cons-
tituye el objeto de la revuelta iconoclasta. Esta revuelta apunta directamente 
hacia la imagen que tiene una función precisa, esto es, la imagen ligada al 
culto cristiano, situada en un contexto muy concreto –la Iglesia– y destinada 
a una recepción paraestética –adoración o veneración–» (2011: 95). Es decir, 
cuando cambia el contexto de las imágenes, su recepción y su función también 
lo hacen. En este sentido, lo que se conserva –en la Galería– o se ataca –en las 

3.  Aunque el inventario de 1864 no es preciso, la información sobre las obras se pudo 
ampliar contrastando este documento con el inventario de 1872 (del que se hablará más ade-
lante) y con la Nueva Guía Descriptiva del Museo Nacional realizada en 1886 por Fidel Pombo. 
Gracias al trabajo de Santiago Robledo del Museo Nacional, se pudieron encontrar las coinci-
dencias entre las obras registradas en los dos inventarios de la Galería y las catalogadas por el 
Museo en la década de 1880.



256

Juliana Lesmes Alvarado / Santiago Robledo Páez

reformas protestantes– es ese vínculo entre el objeto y su función, no el ob-
jeto en sí mismo.

En el caso de la Galería de Pintura, las obras cambiaron de un contexto 
religioso a uno secular. De esta forma, su función ya no era, necesariamente, 
la adoración, la veneración o la difusión de ideas católicas. De acuerdo con 
los textos en los que se describen y valoran las imágenes coloniales, en el si-
glo XIX estas comenzaron a relacionarse con funciones estéticas basadas en 
la calidad y en la forma de los elementos dentro de la composición y no en lo 
que representaban.

9.4.2.  El inventario de 1872

En 1872, se realizó un nuevo inventario, ya que la gestión de la colección se 
delegó a la Escuela de Ingeniería de la Universidad Nacional. Este es una lista 
numerada con la información de setenta y ocho obras, setenta y siete en po-
der de la escuela y una faltante. Después de la lista hay una nota que aclara 
que el cuadro número 16 –La Huida a Egipto– «se entregó a la iglesia de San 
Agustín por orden del Gobierno» (De Narváez 1872), lo que explica que esté 
referenciado como faltante. Enseguida, presenta la ciudad y la fecha del in-
ventario: Bogotá, octubre de 1872; y finaliza con la firma de Antonio R. de 
Narváez, rector de la Escuela de Ciencias Naturales y de Ingeniería, quien se 
encargó de la Galería a partir de ese año.

Este inventario es más detallado que el de 1864. Está dividido en cuatro 
columnas: «figura o paisaje que representa», «autor», «dimensiones» y «es-
tado». Con respecto a la primera y a diferencia del inventario anterior, todas 
las obras listadas tratan o representan asuntos religiosos. Además, se eviden-
cia una descripción rigurosa de estos, por ejemplo, «la virgen revistiendo de 
arzobispo a un santo» (De Narváez 1872). Asimismo, en algunos cuadros, el 
asunto se complementa con información entre paréntesis que contribuye a in-
dividualizarlos, sobre todo los que representan el mismo tema. Este es el caso 
de las tres obras que se describen como la Huida a Egipto. Una de ellas tiene 
la anotación «falta», otra «con una santa» y la otra no dice nada.

La segunda columna, «autor», es la que presenta más cambios con res-
pecto al inventario de 1864. El más significativo de ellos es que se convirtió 
en el criterio de organización, es decir, las pinturas se agruparon por autor y el 
primero que aparece, así como el que más tiene atribuciones es Vásquez. De 
acuerdo con Constanza Villalobos (2016: 362), en los siglos XVII y XVIII, el 



257

PINTURAS RELIGIOSAS COLONIALES EN LAS COLECCIONES DEL MUSEO NACIONAL…

nombre del pintor no aparecía relacionado con las pinturas como una catego-
ría que le pudiera dar mayor valor a la obra al momento de ser vendida. Aun-
que este planteamiento está enfocado en las transacciones comerciales, puede 
extrapolarse a otros ámbitos, por ejemplo, a la valoración de las pinturas den-
tro de una colección. Es así como se puede inferir que no es arbitraria la cate-
goría autor como criterio de organización. Esto propone un contraste con las 
ideas de los siglos anteriores y puede ser un indicio de una valoración asociada 
a quién había realizado la pintura.

En esa misma columna, la información se presenta de cuatro formas dis-
tintas. La primera es registrar el apellido del autor acompañado de la inicial o 
de algunas letras de su nombre, lo que supone un interés en individualizar a 
los autores. Este es el caso del apellido que en el inventario de 1864 aparecía 
como «Figueroa» y al cual se le agregó la «B.» para identificar las obras rea-
lizadas por Baltasar y diferenciarlas de las de los demás pintores de la misma 
familia. Sumado a lo anterior, en este inventario disminuye el número de ar-
tistas extranjeros –solo se referencian 3– y aparecen nuevos artistas naciona-
les identificados con nombre propio como «Ant. Acero» –Antonio Acero de 
la Cruz– y «Camargo» de quien, aunque no se ha confirmado su procedencia, 
se sabe que trabajó en Santa Fe durante la primera mitad del siglo XVIII (Var-
gas 2012: 45). Lo anterior puede ser evidencia de un creciente interés por res-
catar o reconstruir el trabajo de otros artistas nacionales diferentes a Vásquez, 
uno de los primeros intentos por construir una historia del arte nacional. Por 
lo tanto, es posible pensar que, en el siglo XIX, la relación entre el artista y su 
producción tuvo gran influencia en la valoración de las obras de arte. Esto es 
debido al papel protagónico que adquirieron algunos pintores coloniales gra-
cias a la presencia de sus obras en las colecciones del país.

La segunda forma de registro en esta columna es referenciar el posible lu-
gar de origen cuando no se conoce el autor y este es extranjero. Al respecto se 
destaca que solo tres obras tienen este tipo de notación y todas vienen de luga-
res distintos: flamenca, quiteña e italiana. La tercera forma es indicar «se ig-
nora» cuando el autor es totalmente desconocido. La cuarta es una notación 
que no aparece en el inventario anterior y que devela una forma significativa-
mente distinta de concebir las pinturas religiosas coloniales en el siglo XIX: 
etiquetarlas como «imitación». Esta nueva categoría plantea un interrogante 
acerca de cómo se establecía la originalidad de las obras. Teniendo en cuenta 
que la mayoría de las escenas religiosas pintadas durante los siglos XVI al 
XVIII eran imitaciones de grabados o de otras pinturas, o estaban realizadas 



258

Juliana Lesmes Alvarado / Santiago Robledo Páez

a partir de formas preestablecidas de representación consignadas en tratados 
como El arte de la Pintura (1649), ¿qué era una imitación y qué no?

La obra etiquetada de esta manera es una de las tres referenciadas como 
«Huida de Egipto» y aparece dentro del conjunto de obras de Vásquez. La 
anotación indica que ese cuadro era una copia muy similar realizada por el 
mismo artista y que también se encontraba en la colección. Sin embargo, que 
se haya planteado y registrado una distinción entre original e imitación hace 
evidente que las obras de arte estaban siendo pensadas como objetos únicos 
que adquirían valor a partir de su originalidad y del artista que los había reali-
zado. En este sentido, las decisiones tomadas para la realización del inventa-
rio de 1872 sacan a la luz la dicotomía entre la producción original y la copia, 

Figura 1. Autor anónimo. La huida a Egipto de Vásquez, ca. 1650-1711, óleo sobre 
lienzo, 1.13 x 1.42 cm. Reg. 03.1.41. Museo Colonial (adquirida en 1942). Bogotá



259

PINTURAS RELIGIOSAS COLONIALES EN LAS COLECCIONES DEL MUSEO NACIONAL…

un tema que comenzó a ser relevante en la historia del arte colombiano solo 
hasta el siglo XX (Figs. 1 y 2).

Por otra parte, el inventario cuenta con una tercera columna: el registro 
de las «dimensiones». Esta se divide en dos: una parte en la que se menciona 
el alto y otra en la que se especifica el ancho, ambos expresados en centíme-
tros. Las medidas que se registran sobre cada obra son precisas; sin embargo, 
no se sabe si incluyen la medida del marco, pues esto no se aclara en el docu-
mento. Los tamaños de las obras son diversos: de los 78 cuadros registrados, 
11 son pequeños –su medida no supera los 50 centímetros por ninguno de los 
lados–, 22 son de gran formato –sus medidas superan los 150 centímetros en 
ambas dimensiones y varias de ellas llegan incluso a los 3 metros– y los res-
tantes se encuentran en una categoría intermedia.

La última columna del inventario es el «estado» de las obras, que 
también es más detallado. En el registro de algunos cuadros solo hay una 

Figura 2. Gregorio Vásquez de Arce y Ceballos (atribuido). La huida a Egipto, ca. 
1650-1711. óleo sobre tela, 113 x 142 cm. Reg. 03.1.072. Museo Colonial. Bogotá



260

Juliana Lesmes Alvarado / Santiago Robledo Páez

clasificación básica a partir de las categorías bueno, regular o malo. No obs-
tante, 26 obras tienen anotaciones específicas sobre los daños de cada pieza, 
por ejemplo «3 rotos, 1 piquete i [sic.] peladuras» (De Narváez 1872). De 
esta forma, el documento registra daños como borrones, peladuras, rotos, 
piquetes y remiendos, además de la cantidad de cada uno en cada obra. Lo 
anterior, sumado a la precisión en las medidas, demuestra un interés por es-
tudiar cada pieza como un objeto individual mediante la inspección física y 
la observación detallada. Así, se evidencia que las pinturas ya no eran solo 
un conjunto, cada una tenía características diferentes que debían ser regis-
tradas por separado y de forma clara en el inventario.

9.5. C atalogación y musealización

La Galería Nacional de Pintura estuvo a cargo de Torres hasta principios de 
1868 (Sánchez 1991: 27). Posteriormente, su gestión se delegó a la Universi-
dad Nacional, en cabeza de sus rectores, hasta 1873, año en que los cuadros 
fueron sacados del edificio Santa Inés. El cambio de locación de la colección 
es lo último que se conoce sobre el destino de las pinturas. Un tiempo después 
de este suceso, Torres envió una carta al secretario de Instrucción Pública, fe-
chada el 23 de diciembre de 1880, en la que respondió afirmativamente a una 
solicitud de investigar sobre el paradero de los cuadros de la Galería Nacio-
nal de Pintura (Torres 1881). Según lo que se puede inferir de ese documento, 
ni Torres ni los funcionarios de la Universidad Nacional sabían qué había pa-
sado con esos cuadros en la década comprendida entre 1870 y 1880; sin em-
bargo, era fundamental ubicarlos para emprender un proyecto de catalogación 
de la colección del Museo Nacional.

Jenaro Valderrama, director del Museo Nacional entre 1849 y 1853, es-
cribió el 10 de septiembre de 1880 a Miguel Antonio Caro (1845-1909), bi-
bliotecario nacional y por entonces encargado del museo. En su misiva, en la 
que ofrecía sus servicios para conservar y aumentar el museo, este todavía lo 
diferenciaba de la galería de pinturas, aunque proponía ubicar ambas colec-
ciones en un mismo espacio. Valderrama enfatizó la función práctica de la ga-
lería, señalando que era «tanto más importante, cuanto que con ella, tomaría 
un impulso positivo este arte tan descuidado entre nosotros» (Segura 1995a: 
135). Aparentemente la solicitud de Valderrama no cayó en oídos sordos. Ese 
mismo año de 1880 se contrató con Fidel Pombo la reorganización del mu-
seo y la formación de su catálogo. Pombo se encargó de clasificar la sección 



261

PINTURAS RELIGIOSAS COLONIALES EN LAS COLECCIONES DEL MUSEO NACIONAL…

de historia natural, Valderrama la de botánica y Saturnino Vergara aquellas de 
historia patria, arqueología y pinturas (Segura 1995a: 135-136). Este contrato 
anunciaba la reunión en una sola instancia administrativa de las colecciones 
públicas depositadas en el edificio de Las Aulas, incluyendo la de pinturas, co-
lecciones que hasta ahora habían dependido de instancias diferentes de la Uni-
versidad Nacional. Esto se concretó con la ley 34 del 20 de mayo de 1881, la 
cual dispuso que en el «museo serán colectados y cuidadosamente manteni-
dos todos los objetos que puedan enaltecer los recuerdos históricos de la Pa-
tria y que puedan estimular y favorecer el adelanto de las ciencias» (Ley 34 
de 1881: 1197).

El trabajo de Pombo, Valderrama y Vergara resultó en la publicación en 
1881 de la Breve guía del Museo Nacional, primer catálogo impreso de la ins-
titución. Allí se indica que la reorganización que se estaba llevando a cabo en 
el museo aspiraba a lograr su disposición en tres secciones: 1. «Historia Na-
tural», 2. «Monumentos de historia patria, arqueología y curiosidades» y 3. 
«Colección de pinturas no incluidas en las otras dos secciones» (Pombo 1881: 
10). Para 1881, la Galería Nacional de Pintura ya había cesado de existir como 
una entidad autónoma. La sección de la Breve guía denominada «pinturas al 
óleo, de asuntos místicos» (1881: 17-18) incluye treinta y tres pinturas reli-
giosas coloniales que no podían tener otro origen que las antiguas coleccio-
nes de la Galería. Estas no llegaban a la mitad de las enumeradas en 1864 y 
1872, y, debido a lo escueto de las referencias del catálogo de 1881, es difí-
cil contrastarlas con aquellas registradas previamente. Por ejemplo, la Breve 
guía solo menciona la autoría de tres de las pinturas, dos de Vásquez y una de 
Baltasar de Figueroa. No obstante, la identificación inequívoca de obras tanto 
en la lista de 1872 como en aquella de 1881, como por ejemplo la Batalla de 
Monforte de Acero de la Cruz, pintura conservada en la actualidad en el Mu-
seo Colonial, permite asegurar sin mayor duda que la colección de pinturas 
coloniales del Museo Nacional se originó en aquella perteneciente con ante-
rioridad a la galería. La simplificación de la información provista por la Breve 
guía, en comparación con la reportada en los inventarios de 1864 y 1872, 
puede ser sintomática del «retroceso» en la especialización de la «musealiza-
ción» de esta colección de pinturas que implicó la supresión de la galería y su 
ingreso al diverso acervo del Museo Nacional.

En la sección «galería de pinturas al óleo de asuntos místicos» de la Nueva 
guía descriptiva del Museo Nacional de Bogotá aparecen 32 pinturas (Pombo 
1886: 114-118), de las cuales se provee una descripción de la escena represen-
tada y sus dimensiones. Solamente se indica la autoría de seis: se atribuyen 



262

Juliana Lesmes Alvarado / Santiago Robledo Páez

dos a Baltazar de Figueroa, una a Vásquez, una a Camargo, una a Acero de la 
Cruz y sobre otra se indica que se trataba de la copia de una pintura de Vás-
quez. Es posible que las pinturas coloniales de «asuntos místicos» conserva-
das en el museo fuesen más de 32, ello debido a que no necesariamente se 
registraron diferenciadamente todas las obras con una misma temática. Esto 
ocurrió con los retratos de los virreyes, de los cuales, si bien en ocasiones exis-
tía más de un retrato del mismo sujeto representado, en el catálogo solamente 
se registró un ítem por individuo retratado (Pombo 1886: 51-54).

Esto podría explicar por qué, a pesar de haberse cedido trece pinturas 
coloniales de temáticas religiosas en 1903 al museo de la Escuela de Bellas 
Artes, en los catálogos fechados en 1912 y 1917 continuaron apareciendo 
29 pinturas de este conjunto. De estas actualmente se conservan únicamente 
tres en el Museo Nacional: Los Jesuitas en la Batalla de Lepanto (ca. 1600, 
reg. 558), el Martirio de San Esteban (ca. 1700, reg. 2093) y el Campa-
mento de los madianitas (ca. 1700, reg. 3620), últimas dos atribuidas a Vás-
quez. Las demás pinturas del conjunto fueron entregadas en 1942 y 1943 al 
Museo de Arte Colonial, hoy Museo Colonial, y fueron parte de su colección 
fundacional (Arrubla 1942: ff. 17v-20v). El Campamento fue de las pinturas 
remitidas a dicho museo, sin embargo, esta se reintegró a las colecciones del 
Museo Nacional en 1995.

El 29 de mayo de 1888, el subsecretario del ministro de Instrucción Pú-
blica realizó una visita oficial al museo, cuyo informe se publicó en el Diario 
Oficial. Allí puede percibirse cuál era la disposición de las colecciones en ese 
entonces. Inicia afirmando que el establecimiento estaba dividido en tres sec-
ciones principales: Historia, Historia Natural, y una tercera «destinada a hon-
rar la memoria de las personas distinguidas por su filantropía, sus servicios al 
país etc., y para exposición de los artefactos e industrias nacionales. Esta sec-
ción esta apenas en su principio» (Álvarez y Pombo 1888: 588). Según se des-
prende de la descripción del museo, que por entonces se ubicaba en el edificio 
de Las Aulas, este contaba con dos salas. En la primera se exhibía la galería 
de retratos históricos, la cual incluía los coloniales y aquellos de presidentes, 
próceres y demás notabilidades republicanas. El segundo espacio, de mayor 
envergadura, albergaba las demás colecciones. Allí se mostraban las coleccio-
nes mineralógicas, zoológicas y botánicas. Entre estas, se destacaron aquellas 
de «plantas útiles por sus aplicaciones industriales y mercantiles» y las de «or-
nitología y entomología, pues la destrucción que actualmente se hace de las 
aves y de los insectos, como objetos de comercio, acabará bien pronto con mu-
chas especies» (Álvarez y Pombo 588). Allí también se exhibían, entre otros 



263

PINTURAS RELIGIOSAS COLONIALES EN LAS COLECCIONES DEL MUSEO NACIONAL…

objetos, las banderas remitidas al museo durante las guerras de Independencia, 
un busto de Bolívar y «recuerdos relativos a su vida pública», una pequeña co-
lección de objetos prehispánicos, «algunos relativos a las costumbres y artefac-
tos de las tribus actuales» y una colección numismática nacional y extranjera 
(Álvarez y Pombo 1888: 588). Asimismo, en ese espacio se habían «colocado 
varios cuadros del célebre Vásquez y de otros distinguidos pintores, obras que 
el museo ha podido salvar y conservar para la observación y estudio de los afi-
cionados al arte de la pintura» (Álvarez y Pombo 1888: 588). La valoración en 
el museo de las pinturas coloniales de temas religiosas claramente no respon-
día a ningún criterio devocional, resultando, en cambio, de un interés «civili-
zatorio» por el desarrollo del arte de la pintura en el país y por una sensibilidad 
por lo que, anacrónicamente, hemos denominado lo «patrimonial».

Poco antes de que terminase el siglo XIX, en 1898, el Museo Nacio-
nal de Colombia recibió el legado que Ángel Cuervo (1838-1896), hermano 
de Rufino José, había destinado para sus colecciones con una cláusula de su 
testamento (Segura 1995a: 184). La donación enviada desde París compren-
día obras de caballete, incluyendo pinturas contemporáneas como el Sancho 
Panza del venezolano Arturo Michelena (1863-1898) y el Sueño de la artista 
(1885, reg. 2241) del alemán Adalbert Begas (1836-1888). Fidel Pombo es-
cribió a Rufino Cuervo el 13 de diciembre de 1898 para informarle sobre la 
llegada de las piezas al Museo Nacional. En su misiva, además de las obras 
mencionadas, daba cuenta del arribo de las siguientes pinturas: una «de los 
cuatro doctores quizá pintado en Quito», «La huida a Egipto de la virgen», 
«una pintura de Santa Teresa y otra de San Francisco sobre láminas de cobre, 
un cuadrito al óleo de Santo Tomás de Aquino», «Un retrato al óleo del Doc-
tor Urbano Pradilla» y «un cuadrito, que representa la Virgen de Kassan» 
(Segura 1995a: 188-189). De estas obras, todavía se conservan en el Museo 
Nacional de Colombia el retrato de Urbano Pradilla (1881, reg. 488), pin-
tado por el mexicano Felipe Santiago Gutiérrez (1824-1904), el icono de la 
Virgen de Kassan (ca. 1700, reg. 3807), Los cuatro doctores de la Iglesia 
(ca. 1750, reg. 2235) y Santa Teresa de Ávila y San Juan de la Cruz (ca. 1700, 
reg. 2843). Las pinturas de tema religioso fueron valoradas, en palabras del 
ministro de Instrucción Pública, como parte de una colección de «preciosos 
objetos históricos y artísticos» (Segura 1995a: 187). Esta fue la resignificación 
que, como se ha visto, también habían experimentado las pinturas expropia-
das a los conventos, algunas de las cuales en 1903 serían consideradas dignas 
de figurar en un museo de bellas artes.



264

Juliana Lesmes Alvarado / Santiago Robledo Páez

Conclusiones

Durante el siglo XIX, el Museo Nacional de Colombia y la Galería Nacio-
nal de Pintura fueron espacios significativos en el proceso de transformación 
de la función y la valoración otorgada a las pinturas de temáticas religiosas 
producidas durante los tiempos de la dominación colonial española. Estos no 
fueron los únicos ámbitos en los que se desenvolvió dicho proceso, la consti-
tución de colecciones artísticas privadas y la exhibición de las pinturas en ex-
posiciones participaron también en su desarrollo. Sin embargo, la vinculación 
del museo y la galería con la estructura del Estado y el carácter público de sus 
colecciones, contribuyeron a que las decisiones tomadas en estos ámbitos al 
respecto de su resignificación fuesen particularmente relevantes. Esta colec-
ción pública de pinturas religiosas coloniales se conformó mediante donacio-
nes, remisiones de otras dependencias del Gobierno y la expropiación de las 
comunidades religiosas. En el museo y la galería, aquellas pinturas progresi-
vamente fueron perdiendo sus funciones como objetos devocionales y comen-
zaron a ser asumidas como trazas patrimoniales del pasado colonial, ejemplos 
de la habilidad de los artífices del pasado –cuya muestra debía incentivar la 
producción artística contemporánea– y objetos de interés estético representa-
tivos de la emergente historia del arte nacional. En este último sentido, se des-
taca la novedosa atención prestada a la autoría de las obras, particularmente la 
de Gregorio Vásquez.

La evidencia documental permite constatar que la Galería Nacional de 
Pintura fue un espacio más propicio para la valoración y exhibición «especia-
lizada» de estas pinturas. No obstante, la prolongación en el tiempo, así fuera 
de forma diluida, de dichos criterios clasificatorios en el Museo Nacional, 
también fue significativa para la consolidación de la secularización de la fun-
ción de este acervo pictórico. Posteriormente, un número significativo de las 
pinturas coloniales de temas religiosos que habían pertenecido a la Galería y 
al Museo Nacional fueron destinadas al Museo Colonial, inaugurado en 1942, 
e hicieron parte de sus colecciones fundacionales. Así, en la coyuntura de la 
emergencia de los discursos sobre el «arte colonial» (Acosta 2017), la antigua 
colección del Museo Nacional y de la Galería continuó desempeñando un pa-
pel de primer orden en la valoración secularizada, histórica y estética de este 
tipo de obras en Colombia.



265

PINTURAS RELIGIOSAS COLONIALES EN LAS COLECCIONES DEL MUSEO NACIONAL…

Bibliografía

Fuentes primarias

«Academia de Dibujo» (1.º de agosto de 1847). El Día.
«Acta de fundación» (19 de julio de 1848). El Día.
Acosta, Joaquín (1834). El aumento que ha tenido el Museo en el presente año (Ar-

chivo General de la Nación. Sección República. Instrucción Pública. Carpeta 
126. Folio 33).

Álvarez, Enrique y Fidel Pombo (8 de junio de 1888): «Diligencia de visita», Diario 
Oficial, 7410, 587-588.

20 de julio: fiestas nacionales (1849). Bogotá: Imprenta del Neogranadino.
Arias, Leopoldo (1864a). Carta del 18 de septiembre de 1864 (Archivo General de 

la Nación. Sección República. Fondo Empleados varios. Tomo 4. Folio 747).
Arias, Leopoldo (1864b). Cuadro de las pinturas que han sido pasadas al Museo Na-

cional en virtud de las disposiciones sobre desamortización (Archivo Gene-
ral de la Nación. Sección República. Fondo Empleados varios. Tomo 4. Folios 
748-749).

Arrubla, Gerardo (1942): Archivo Histórico del Museo Nacional de Colombia (volu-
men 8. Anexo 1. Folios 17v a 20v).

Cuenca, Tomás (1864): «Resolución de 28 de setiembre [sic.] de 1864, estableciendo 
en Bogotá un Gabinete Nacional de Pintura», Diario Oficial, 136, 1864.

De Narváez, Antonio R. (1872): «INVENTARIO De los cuadros existentes en la ga-
lería de pintura de la escuela de Ciencias naturales», Anales de la Universidad 
Nacional 6, 47. Disponible en https://revistas.unal.edu.co/index.php/analesun/
article/view/13011/13607.

Decreto de 9 de setiembre de 1861, sobre desamortización de bienes de manos muer-
tas» (1862): Recopilación de las disposiciones fundamentales i reglamentarias 
sobre crédito nacional i desamortización de bienes de Manos Muertas, 1. Bo-
gotá: Imprenta de la Nación.

Decreto de 5 de noviembre de 1861, sobre extinción de Comunidades relijiosas» 
(1862): Recopilación de las disposiciones fundamentales i reglamentarias so-
bre crédito nacional i desamortización de bienes de Manos Muertas. Bogotá: 
Imprenta de la Nación.

Decreto del 24 de abril de 1865, creando el Instituto Nacional de Ciencias y Artes y 
destinando local para su establecimiento. Disponible en http://www.unesco.
org/culture/natlaws/media/pdf/colombia/colombia_ley_18_24_04_1865_spa_
orof.pdf.

Largacha, Froilan (1864): Memoria de la Secretaría de Hacienda i Fomento al Con-
greso de los Estados Unidos de Colombia de sus sesiones de 1864. Bogotá: Im-
prenta de la Nación.

https://revistas.unal.edu.co/index.php/analesun/article/view/13011/13607
https://revistas.unal.edu.co/index.php/analesun/article/view/13011/13607
http://www.unesco.org/culture/natlaws/media/pdf/colombia/colombia_ley_18_24_04_1865_spa_orof.pdf
http://www.unesco.org/culture/natlaws/media/pdf/colombia/colombia_ley_18_24_04_1865_spa_orof.pdf
http://www.unesco.org/culture/natlaws/media/pdf/colombia/colombia_ley_18_24_04_1865_spa_orof.pdf


266

Juliana Lesmes Alvarado / Santiago Robledo Páez

Le Moyne, Augusto (1945): Viajes y estancias en América del Sur. La Nueva Gra-
nada, Santiago de Cuba, Jamaica y el Istmo de Panamá. Bogotá: Biblioteca 
Popular de Cultura Colombiana.

Ley 34 de 1881 (20 de mayo) por la cual se dispone la formación de un Museo Na-
cional y se concede autorización al Poder Ejecutivo para la adquisición del lo-
cal en que dicho Museo debe ser establecido» (miércoles 26 de abril de 1885). 
Diario Oficial, 310, 1197.

Lisboa, Miguel María (1984): Relación de un viaje a Venezuela, Nueva Granada y 
Ecuador. Bogotá: Fondo Cultural Cafetero.

Moros Urbina, Ricardo (1903): Inventario de los objetos trasladados del Museo Na-
cional al Museo de la Escuela de Bellas Artes (Archivo Histórico del Museo 
Nacional de Colombia. Volumen 2. Folios 3 a 6).

Oficio de 10 de enero de 1862, sobre traslación a la biblioteca nacional de los cuadros, 
bibliotecas i demas objetos pertenecientes a ciencias i artes de las comunida-
des que existian en el Distrito federal» (1862): Actos oficiales del gobierno pro-
visorio de los Estados Unidos de Colombia [1861-1862]. Bogotá: Imprenta de 
Echeverria Hermanos.

Pardo, M. J. (1864): Carta (Archivo General de la Nación. Fondo Enrique Ortega 
Ricaurte. Serie Museos. Caja 181. Carpeta 663. Trascripción de Santiago 
Robledo).

Pombo, Fidel (1881): Breve guia del Museo Nacional. Bogotá: Imprenta de Colunje 
i Vallarino.

Pombo, Fidel (1886): Nueva guía descriptiva del Museo Nacional de Bogotá. Bogotá: 
Imprenta de “La Luz”.

Restrepo Tirado, Ernesto (1911): «Reseña histórica sobre el Museo Nacional», Bole-
tín de Historia y Antigüedades, 71, 663-670.

«Sociedad de Pintura y Dibujo» (30 de mayo de 1847). El Día.
Steuart, John (1838): Bogotá in 1836-7. Being a narrative of an expedition to the ca-

pital of New-Granada, and a residence there of eleven months. Nueva York: 
Harper & Brothers.

Torres, Ramón (1881): Carta del el 23 de diciembre de 1881 (Archivo General de la 
Nación. Sección República. Fondo Secretaría de instrucción pública. Tomo 5. 
Legajo 3: [Comunicaciones de diciembre (continuación)]. Folio 230).

Fuentes secundarias

Acosta Luna, Olga Isabel (2015): «Gregorio Vásquez de Arce y Ceballos. Reflexiones 
sobre la construcción de un mito», en Rafael López Guzmán, Yolanda Guasch 
Marí y Guadalupe Romero Sánchez (eds.), América: cultura visual y relacio-
nes artísticas. Granada: Universidad de Granada, 2015.



267

PINTURAS RELIGIOSAS COLONIALES EN LAS COLECCIONES DEL MUSEO NACIONAL…

Acosta Luna, Olga Isabel (2017): «¿En el Museo o en la iglesia? En busca de un dis-
curso propio para el arte colonial neogranadino, 1920-1942», H-Art, 0, 46-67.

Barbosa, Juanita (2012): «El papel de la Academia Colombiana de Historia en la con-
servación del Patrimonio Cultural Inmueble», Ensayos. Historia y Teoría del 
Arte, 23, 134-154.

Bermúdez, Egberto (1998): «Un inventario artístico del museo nacional en el mo-
mento de la desamortización, 1864», Ensayos: Historia y Teoría del Arte, 5, 
298-306.

Cascavita, Juan David (2013): La Desamortización en Colombia 1861-1865. Prime-
ros años, el caso de los censos. Bogotá: Universidad Nacional de Colombia.

Chicangana, Yobenj Aucardo y Juan Camilo Rojas (2014): «El príncipe del arte nacio-
nal: Gregorio Vásquez de Arce y Ceballos interpretado por el siglo XIX», His-
toria Crítica, 52, 205-230.

Desvalles, Andre y François Mairesse (2010): Conceptos claves de Museología. Pa-
rís: Armand Colin.

González, Beatriz (1993): «La historia de la pinacoteca del Museo Nacional a grandes 
rasgos», Lámpara, 122, 14-23.

Marínez, Armando (2018): «Breve historia del Archivo de la Nación Colombiana», 
Revista Memoria, 18, 10-37.

Rodríguez, María Paola (2013): Le Musée National de Colombie 1823-1830. Histoire 
d’une création. París: L’Harmattan.

Robledo, Santiago (2019): «El retrato en las colecciones del Museo Nacional de Co-
lombia durante su primer siglo de existencia (1823-1923)», Cuadernos de Cu-
raduría, 15, 133-159.

Robledo, Santiago (2020): «Las colecciones industriales del Museo Nacional de Co-
lombia», Cuadernos de Curaduría, 17, 10-46.

Sánchez, Efraín (1991): «Ramón Torres Méndez y la pintura de tipos y costumbres», 
Boletín Cultural y Bibliográfico, 28, 17-39.

Sánchez, Libardo (2018): «Entre el prestigio y la instrucción pública: análisis de la 
donación de José María Aguillón al Museo Nacional en 1836», Cuadernos de 
Curaduría, 14, 89-113.

Segura, Martha (1997): Museo Nacional de Colombia: el Monumento y sus coleccio-
nes. Bogotá: Ministerio de Cultura.

Segura, Martha (1995a): Itinerario del Museo Nacional de Colombia 1823-1994 
(tomo I: Cronología). Bogotá: Colcultura.

Segura, Martha (1995b): Itinerario del Museo Nacional de Colombia 1823-1994 
(tomo II: Historia de las sedes). Bogotá: Colcultura.

Stoichita, Víctor (2011): La invención del cuadro. Madrid: Cátedra.
Vargas, Laura (2012): Del pincel al papel. Bogotá́: Instituto Colombiano de Antropo-

logía e Historia.



268

Juliana Lesmes Alvarado / Santiago Robledo Páez

Villalobos, Constanza (2016): El lugar de la imagen en Santafé, siglos XVII y XVIII. 
Bogotá: Universidad de los Andes.

Wallach, Allan (1998): «William Wilson Corcoran’s Failed National Gallery», Exhi-
biting contratiction: Essays on the Art Museums in the United States. Massa-
chusetts: University of Massachusetts Press.



269

Capítulo 10
OBJETOS MUNDANOS EN LA VIDA COTIDIANA:  

LIBROS DE USO Y BIBLIOTECAS DE COMUNIDAD 
EN LOS CONVENTOS NOVOHISPANOS

Idalia García Aguilar / Yolanda Guzmán

Universidad Nacional Autónoma de México

«Pero aunque los habitantes de esa ciudad sean extremadamente dados a los pla-
ceres, no hay en el mundo país alguno donde haya más inclinación a hacer bien 
a la Iglesia y a sus ministros. Todos ellos se esmeran, al cual más en regalar a los 
frailes y monjas, y enriquecer los conventos. Estos edifican a expensas suyas ri-
cos altares en las capillas de los santos de su particular devoción; aquellos pre-
sentan a las imágenes de la virgen coronas y cadenas de oro, o le dan lámparas de 
plata; unos edifican conventos, o los reparan a su costa; otros en fin, les mandan 
dos o tres mil ducados en renta. Así se imaginan que con el bien que hacen a las 
iglesias, evitarán la pena que sus pecados merecen». 

Thomas Gage (1625)

10.1. E l libro en la vida cotidiana de la Nueva España

México es un país afortunado al conservar un legado colonial de dimensiones 
desconocidas y de un enorme valor cultural. Tal afirmación no es una necedad 
ni una exageración, ya que el conocimiento de tal heredad implicaría necesa-
riamente la existencia de catálogos que enumeren y caractericen a los obje-
tos que la conforman. Esto no es así, aunque se han hecho grandes avances 
en la catalogación y descripción de inmuebles, pinturas o esculturas colonia-
les. Sin embargo, pese a todos los loables esfuerzos, se ha avanzado muy poco 

https://orcid.org/0000-0003-1729-4810
https://orcid.org/0000-0002-4153-942X


270

Idalia García Aguilar / Yolanda Guzmán

respecto a libros, bibliotecas, archivos y documentos relacionados o produci-
dos en el virreinato de la Nueva España.

Tan escaso reconocimiento patrimonial probablemente es compartido con 
los otros virreinatos americanos: el peruano, el neogranadino y del Río de la 
Plata. Podríamos decir lo mismo de las capitanías, y de todos los lugares que 
formaron el entramado de la América hispánica. El reflejo directo de este in-
terés por el legado bibliográfico y documental se aprecia justamente en el nú-
mero de trabajos dedicados a estas colecciones en toda América Latina. Si 
bien no contamos a la fecha con un trabajo compilatorio de esos trabajos, lo 
cierto es que quienes se interesan por este objeto de estudio no suelen encon-
trar numerosos trabajos que analicen las diferentes bibliotecas y archivos que 
existieron en toda la América Ibérica. Por la misma razón, también desconoce-
mos cómo fueron los procesos de expolio, destrucción y dispersión que todas 
estas colecciones bibliográficas y documentales coloniales experimentaron a 
partir del periodo independiente. Un proceso que favoreció, de una manera u 
otra, a que actualmente se conserven varios de estos libros y documentos en 
repositorios de otros países.

Aquí nos interesa distinguir a las bibliotecas y los archivos de las órde-
nes religiosas durante el periodo colonial, que comenzaron su andadura en si-
glo XVI y fueron repositorios activos hasta mediados del siglo XIX. Por eso 
no es extraño encontrar instrumentos decimonónicos elaborados para favore-
cer el uso de los libros en algunas instituciones, como el índice que los domini-
cos terminaron el mismo año que comenzó la gesta independiente en México1. 
Pero igualmente son colecciones con una enorme dispersión tanto nacional 
como extranjera. Un ejemplo emblemático de este derrotero patrimonial son 
algunos libros de la biblioteca del convento de Tlatelolco que actualmente se 
conservan en la Sutro Library en la ciudad de San Francisco (Mathes 1982: 9)

Dichas colecciones también se alimentaron de todas las redes de abaste-
cimiento de libros que existieron en la Edad Moderna, gracias a las cuales se 
conformaron ricas colecciones artísticas en las casas de las comunidades reli-
giosas, urbanas y rurales. Ahí, en esos recintos, las bibliotecas formaron parte 

1.  Índice general de la Biblioteca del Imperial Convento de Nuestro Padre Santo Do-
mingo de México, formado en el año de mil ochocientos diez por el Muy Reverendo Padre Fray 
Vicente de la Peña, quien fue nombrado bibliotecario el día 26 de Abril del citado año de 1810 
por el Muy Reverendo Padre Maestro Fray Alexandro Fernandez actual Prior de este Imperial 
Convento y siendo Prior Provincial Nuestro Muy Reverendo Padre Maestro Fray Domingo Ba-
rrera, Biblioteca Nacional de México (en adelante BNMx), Ms. 1119.



271

OBJETOS MUNDANOS EN LA VIDA COTIDIANA: LIBROS DE USO y biblioteca…

de la vida comunitaria de los religiosos. Sabemos que los libros estuvieron 
en espacios dedicados al estudio compartido como en el interior de las celdas 
acompañando la religiosidad personal y las preocupaciones diarias, aunque 
hemos identificado o localizado pocas evidencias históricas.

Pese a tan parca información, sabemos que el espacio religioso para la 
lectura y escritura debió acompañarse de otros bienes muebles como arco-
nes, cajas, estantes, literas, mesas, escribanías, escritorios, bargueños y otros 
muebles relacionados con el ejercicio de la lectura y la escritura. Lugares pri-
vados tan diferentes a los representados en pinturas y retratos de la época colo-
nial como el famoso de sor Juana Inés de la Cruz pintado por Miguel Cabrera 
en 17502 o cualquier otro de la época como el Padre Juan Francisco Dávila3 
o Fray Bernardino de Sahagún4. En todas estas pinturas se aprecian los libros 
en los estantes como parte de espacios de trabajo y, en algunos casos, el deta-
lle que pusieron los pintores al reproducir estos objetos incluyendo títulos y 
encuadernaciones, incluso formas de organización5. Los mismos detalles que 
se aprecian en las pinturas coloniales de los santos (Ambrosio, Agustín, Jeró-
nimo, etcétera).

Estas interpretaciones artísticas reflejan una parte de la realidad de aque-
llas bibliotecas que existieron en todas las casas religiosas de la Nueva Es-
paña, pero resulta difícil acercarse esta realidad material y cotidiana con tan 
pocas noticias que describan el espacio y el mobiliario que hubo en esa colec-
ciones privadas e institucionales. Más allá de los magníficos grabados de la 
Palafoxiana que dan una idea del espacio y el mobiliario institucional, donde 
únicamente se aprecia una mesa para la lectura, otras descripciones son some-
ras o anecdóticas (Donahue-Wallace 2012: 356). Por ejemplo, Dávila Padi-
lla escribió sobre el Colegio de San Luis de Puebla: «sobre la sala grande está 
la libreria del propio tamaño de la sala» (1625: 672) y, por su parte, Thomas 
Gage quien esperaba encontrar una gran biblioteca como reflejo de sabiduría 
en la celda del prior del convento dominico de Veracruz, y resultó un espacio 
con «arriba de una docena de libros viejos, ubicados en un rincón y cubier-
tos de polvo y telarañas» (2001: 87). Una visión que contrasta mucho con las 

2.  Museo Nacional de Historia (ubicado en el Castillo de Chapultepec). Siglo XVIII.
3.  Museo Nacional del Virreinato, 95 x 145 cm. Siglo XVIII.
4.  Museo Nacional de Historia (ubicado en el Castillo de Chapultepec). 205 x 117 cm. 

Siglo XVIII.
5.  Retrato del jesuita Gaspar Sánchez, conservado actualmente en el Museo Nacional del 

Virreinato. 91 x 125 cm. Siglo XVII.



272

Idalia García Aguilar / Yolanda Guzmán

evidencias bibliográficas y documentales que testimonian bibliotecas ricas y 
libros muy usados.

Lo cierto es que todos estos objetos, personales y comunitarios, comen-
zaron un proceso de dispersión y pérdida prácticamente desde el siglo XVIII 
con la expulsión de los jesuitas, y a partir del siglo XIX alimentando coleccio-
nes institucionales y particulares en todo el mundo. Un ciclo de transmisiones 
patrimoniales que también implica aquellas devoluciones que se hicieron du-
rante el Porfiriato y que podrían explicar por qué algunas órdenes religiosas 
aún custodian archivos y bibliotecas con más que interesantes objetos históri-
cos como los franciscanos en la Biblioteca Franciscana de Cholula o los car-
melitas en San Joaquín y Toluca, entre otros.

Ciertamente, en esa idea patrimonial tampoco fueron consideradas otras 
bibliotecas de seminarios conciliares, arzobispados, especiales como la Tu-
rriana y singulares como la Palafoxiana. Esta última, catalogada con posterio-
ridad al terremoto de 1999, obtuvo el reconocimiento de Memoria del Mundo 
en 20056. Un reconocimiento que no ha impedido el deterioro y robo de pie-
zas valiosas que ni siquiera habían sido registradas (Olano 2021). Tampoco 
se consideraron todos los libros que formaron parte de las diversas y numero-
sas bibliotecas privadas del periodo virreinal. De ahí que se mencionen muy 
pocas colecciones de la época como las de Bartolomé González, Francisco 
Alonso de Sosa, Alfonso Muñoz, Melchor Pérez de Soto, Sor Juana Inés de la 
Cruz y Carlos de Sigüenza y Góngora (Osorio 1986: 45-61).

Estas bibliotecas igualmente se dispersaron al fallecer los poseedores, ya 
que esta fue una práctica común durante todo el periodo colonial: vender los 
libros de los difuntos. Dichos libros alimentaron un rico y complejo mercado 
de segunda mano que posibilitó el tránsito de esas obras entre generaciones. 
Quedan evidencias de esas bibliotecas en numerosas anotaciones manuscri-
tas que se conservan en algunos libros de esa época, en inventarios post mor-
tem, almonedas y también en aquellas memorias que los herederos y albaceas 
testamentarios debían entregar a la Inquisición como resultado de una regla-
mentación de 1632. Ahora bien, sin tener certeza de todos los libros que con-
formaron esas colecciones novohispanas es imposible determinar o cuantificar 
la destrucción de ese legado bibliográfico.

6.  La información general se encuentra en la página oficial de la UNESCO, http://www.
unesco.org/new/en/communication-and-information/memory-of-the-world/register/full-list-of-
registered-heritage/registered-heritage-page-1/biblioteca-palafoxiana/ [Noviembre de 2021].

http://www.unesco.org/new/en/communication-and-information/memory-of-the-world/register/full-list-of-registered-heritage/registered-heritage-page-1/biblioteca-palafoxiana/
http://www.unesco.org/new/en/communication-and-information/memory-of-the-world/register/full-list-of-registered-heritage/registered-heritage-page-1/biblioteca-palafoxiana/
http://www.unesco.org/new/en/communication-and-information/memory-of-the-world/register/full-list-of-registered-heritage/registered-heritage-page-1/biblioteca-palafoxiana/


273

OBJETOS MUNDANOS EN LA VIDA COTIDIANA: LIBROS DE USO y biblioteca…

Sin duda, las evidencias bibliográficas y documentales localizadas en ar-
chivos y bibliotecas de todo el mundo, dan una idea, aunque somera de un 
mundo cultural de enormes dimensiones. En ese mundo, el libro fue un objeto 
de la vida cotidiana, como lo es actualmente, insertado en diferentes represen-
taciones y prácticas de la cultura colonial. Un objeto que podemos compren-
der parcialmente, pues sabemos que estaba en cierto lugar y tiempo específico 
gracias a testimonios históricos. Empero, solo a través de descripciones per-
sonales localizadas en la correspondencia, en memoriales, relaciones de suce-
sos y otros testimonios, podremos comprender a este objeto en el espacio de 
la vida privada en la cotidianidad de los novohispanos (Fig. 1).

En efecto, son estas descripciones o valoraciones las que apuntalan a los 
libros como producto cultural presente en diversos momentos de la vida de una 
persona o institución. Estas, en mayor o menor medida, adquirieron libros, los 

Figura 1. Lomo de un volumen de 
Ludolf von Sachsen (ca. 1300-1377). 

Libro: Vita cristi cartuxano romaçado, 
por fray Ambrosio Montesino 
(O.F.M.)…Alcalá de Henares, 

Estanislao Polo, 1503, 4 tomos. 
Ejemplar con dos marcas de fuego 

no identificadas conservado en la 
Biblioteca Ernesto Villar, Instituto de 

Investigaciones Docto José Luis Mora, 
Fondo Antiguo (R)/232.9 LUD.v.



274

Idalia García Aguilar / Yolanda Guzmán

requirieron a los circuitos comerciales, valoraron, leyeron o, simplemente acu-
mularon y transmitieron. Libros que estuvieron guardados en cajas, estantes7 o 
literas8; un tipo de mobiliario ubicado en algún lugar de las casas novohispa-
nas, según la riqueza o valoración de cada poseedor hacía de sus libros (More-
yra 2009: 136-137). En este contexto, es interesante apreciar cómo la evidencia 
historia hasta ahora compilada, muestra una presencia de los libros en la socie-
dad novohispana más amplia de lo que siempre hemos supuesto.

Así, en el documento XV de la compilación de Fernández del Castillo 
que contiene un importante número de lectores del siglo XVI, entre bachi-
lleres, licenciados, doctores, contadores, escribanos, carroceros, curas, cléri-
gos, racioneros, también hay sastres, boticarios y mercaderes, se registraron 
10 mujeres y 51 frailes (1914: 473-495). Una información que coincide con 
las decenas de memorias de libros que hemos localizado, en las cuales tam-
bién se aprecian diferentes profesiones y oficios más allá de aquellas per-
sonas vinculadas exclusivamente a la universidad o al arzobispado. Estos 
documentos, las memorias, son la base que nos permite comprender a ese 
documento XV, pues se trata de las notas del inquisidor que revisa las me-
morias para determinar qué libros debían pedir para recoger o enmendar. En 
conjunto, las diferentes evidencias históricas y testimonios muestran que los 
libros formaron parte de esa vida cotidiana del periodo colonial y que fue-
ron fundamentales para el ejercicio de una profesión, para las devociones y 
prácticas religiosas y, por supuesto, para meramente entretener o aumentar 
los conocimientos. Así fue también para aquellas personas que optaron por 
formar parte de una orden religiosa.

10.2. �L ibros y bibliotecas en el mundo conventual  
de la Nueva España

Testimonios documentales como memorias, índices, catálogos, listas de li-
bros, y, los libros que se conservan del periodo colonial son el punto de par-
tida para el estudio de las bibliotecas conventuales. Tales evidencias muestran 

7.  Memoria de los Libros que quedaron por muerte del doctor don Cristobal de Folgar, 
cura de la parroquia de Santo Cristo de la Palma y Santo Tomas (1786). Archivo General de la 
Nación (en adelante AGN), Inquisición 1296, exp. 4, fol. 347r.-366r.

8.  Avalúo de los Libros del Doctor don Nuño Nuñez de Villavicencio (1770). AGN, Bie-
nes Nacionales 900, exp. 5, 21 folios.



275

OBJETOS MUNDANOS EN LA VIDA COTIDIANA: LIBROS DE USO y biblioteca…

diferentes formas de registro de los libros que conformaban la biblioteca co-
mún del convento en un tiempo determinado y fueron producidos por ins-
trucciones de alguna autoridad religiosa como el superior o, por alguna visita 
provincial o general al convento, pero también por trámites mercantiles o in-
quisitoriales. Algunos otros, los más complejos, son instrumentos bibliote-
carios como inventarios y catálogos cuya finalidad era ubicar los materiales 
dentro de la colección como el dominico citado, pero también el diccionario 
del convento franciscano de la ciudad de México9 y, otros más, que dan cuenta 
de una práctica común entre todas estas comunidades de cualquier latitud.

Otros testimonios permiten comprender los diferentes modos de adqui-
sición, donaciones e intercambios de libros que fueron parte de la biblioteca 
personal de algún regular de un convento y que, contrario a lo que se consi-
dera, fueron bastante comunes. Dicha posesión y transición se puede apreciar 
en testimonios de procedencia conservados en algunos libros provenientes de 
estos conventos y que actualmente son parte de algún fondo antiguo, público 
o privado: «del Fr. Juan Guzmán Religioso Mercedario»10 y la transición de un 
libro entre 1716 y 1888 entre tres diferentes frailes11. Todas estas evidencias 
son reflejo de la complejidad de la coexistencia en los conventos de biblio-
tecas comunes y privadas, cuya dinámica se encuentra manifiesta no exclusi-
vamente en la normativa de las propias órdenes religiosas, sino en un amplio 
conjunto de evidencias históricas.

Son testimonios que permiten apreciar el impacto y la presencia de los li-
bros en los conventos de toda la Nueva España, y también acercarnos al origen 
de estos acervos bibliográficos que tuvieron los religiosos de todas las ordenes 
que llegaron a estos territorios. En principio, sabemos que algunos regulares 
vinieron acompañados de libros que gradualmente empezarían a conformar 

9.  Francisco Antonio de la Rosa Figueroa, Diccionario bibliographico alphabetico e in-
dice sylabo repertorial de quantos libros sencillos existen en esta libreria de este convento de 
Nuestro Santo Padre San Francisco de México,.ca. 1748-1758. BNMx Ms. 10266.

10.  Anotación manuscrita en la guarda anterior del libro Jean Richard, Elogios históri-
cos de los santos, con los misterios de nuestro Señor Jesu Christo, y festividades de la santísima 
Vírgen, para todo el año... En Valencia: en la oficina de Joseph y Tomas de Orga, 1780. Biblio-
teca Eusebio Francisco Kino (en adelante BEFK) 21362.

11.  Anotación manuscrita en la guarda anterior del libro Pedro de Torres, Excelencias de 
S. Joseph, varon divino, patriarca grande, esposo purissimo de la Madre de Dios, y altissimo 
padre adoptivo del hijo de Dios... En Sevilla: por los herederos de Thomàs Lopez de Haro, en 
calle de Genova, 1710. BEFK 23854.



276

Idalia García Aguilar / Yolanda Guzmán

colecciones privadas12. Esos libros a la muerte del poseedor pasaban a formar 
parte de las bibliotecas institucionales13. Para los regulares no había opción, 
pues los libros de uso particular siempre tendrían una finalidad comunitaria y 
no podían heredarse a sus familiares (Trento 1785: 456-457). Por otro lado, 
también conservamos noticias de aquellos libros que fueron comprados por 
los regulares para formar parte de esas mismas bibliotecas comunes14.

Algunos testimonios únicamente mencionan el número de cajones que se 
embarcaron, o el peso de los mismos (Morales 2015: VII), mientras que otras 
evidencias registran los libros, aunque sea brevemente15. Estas bibliotecas con-
ventuales se alimentaron durante todo el periodo colonial gracias al fortale-
cimiento del mercado libresco establecido en las ciudades principales de la 
Nueva España que permitía adquirir libros con algún librero o mercader de li-
bros o mandarlos pedir en los circuitos comerciales (Rueda 2011: 24), trasladar 
la obra de un religioso considerada importante para la formación o el funcio-
namiento de una comunidad (García 2017: 167), pero también tenían mecanis-
mos para llevar libros a pueblos lejanos incluso a la periferia del virreinato que 
eran empleados por el comercio y los particulares16. Además, cada orden reli-
giosa contaba con una red privilegiada de abastecimiento bien organizada, ca-
paz de abastecerse tanto con obras artísticas como con libros (Alcalá 2007).

Los documentos acercan, en cierta manera, a las obras y los autores que 
llegaron a este territorio acompañando a quienes tuvieron en sus manos la sa-
lud de las almas cristianas del territorio, ya fuesen aquellas recién bautizadas 
e introducidas en la religión católica como aquellas que formaban parte de fa-
milias de cristianos viejos. Como resultado de estos procesos, los regulares in-
tegraron en sus colecciones ediciones producidas en los centros tipográficos 
europeos más importantes al igual que las producidas localmente. No obstante, 
cada biblioteca conventual representa un caso diferente, aunque existieron 

12.  Libros que Fray Francisco de Campo, franciscano, traslada de Querétaro (s.f.). 
AGN, Indiferente virreinal, caja 4849, exp. 30, fol. 91r. y 93r.

13.  Memoria de los libros alquilados y comprados a Francisco Antonio Rodriguez, do-
nados al convento del Espíritu Santo. AGN, Indiferente Virreinal, caja 1648, exp. 19, fol. 1r.-2r.

14.  Libros para el convento franciscano de Guatemala (s.f.). AGN, Inquisición 1314, 
exp. 29, fol. 6r.-9r.

15.  Memoria de los libros que remite el padre Guardian de Guanajuato en dos cajones al 
Padre Provincial de San Diego, Fray Miguel de Valladolid (s.f.). AGN, Inquisición 1100, exp. 
6, fol. 202r.-202v.

16.  Traslados de los libros del Doctor Mariano José Carranza a Oaxaca (s.f.). AGN, In-
diferente virreinal, caja 4849, exp. 30, fol. 133r.



277

OBJETOS MUNDANOS EN LA VIDA COTIDIANA: LIBROS DE USO y biblioteca…

ciertos elementos comunes que permiten analizar el origen, conformación, uti-
lidad y también el destino que tuvieron tales bibliotecas, pues todas fueron el 
resultado de prácticas culturales compartidas entre América y España.

Sin duda, los testimonios históricos hasta ahora identificados permiten re-
lacionar algunas de esas prácticas ciertas con instituciones o personas. Así po-
demos saber que los libros se ubicaban en algún lugar específico de una casa o 
institución, siempre de forma aprobada, como una librería o un aposento: «apli-
cado al aposento de padre Maestro de la casa Profesa 6 reales»17, o «Del Co-
legio de San Gregorio de Mexico»18. También sabemos que se leían en algún 
momento del día (ya sea reglamentado o no), y que se colocarían o almacena-
ban en algún tipo de mobiliario colonial como estantes y cajas que se mencionan 
en el índice de los dominicos mencionado con anterioridad. Lamentablemente, 
en muchos casos estas evidencias son escasas, puntuales y pocas veces se con-
sideran importantes, pero muestran una parte de los libros en la vida cotidiana 
en los conventos novohispanos durante el gobierno de la monarquía hispánica.

Desde esta perspectiva, debemos comprender las colecciones de libros en 
el contexto conventual que, al igual que otros objetos de las casas religiosas 
como pinturas, esculturas y otros objetos litúrgicos, formaron parte de la di-
námica cotidiana de las comunidades de religiosos que habitaban en un con-
vento. Esas bibliotecas, conformadas desde el siglo XVI, ahora forman parte 
de los ricos fondos antiguos mexicanos debido a las Leyes de Reforma de 
1859 y la consecuente exclaustración entre 1860 y 1861. Objetos que adqui-
rieron un valor diferente para el coleccionismo decimonónico y el posterior 
que se consolidará desde el siglo XX que también deberíamos analizar.

De ahí, que la reconstrucción de las bibliotecas conventuales represente mu-
cho más que recuperar y sumar evidencias bibliográficas y documentales. Por el 
contrario, debemos intentar comprender el sentido de la colección en el marco de 
una vida regulada, pues dicho conocimiento también coadyuvará a las interpre-
taciones y valoraciones patrimoniales necesarias para la transmisión y estudio 
de bienes culturales como debe ser considerado el libro. Así, interesa compren-
der qué tipo de colecciones librescas existieron en los conventos novohispanos, 

17.  Anotación manuscrita en guarda anterior del libro Joseph de Barcia y Zambrano, Des-
pertador christiano quadragesimal... Tomo tercero. En Madrid: En la Imprenta de los Herederos 
de Juan García Infanzón, 1758. BEFK 1857.

18.  Anotación manuscrita en portada del libro Vida del venerable apostólico varón pa-
dre Francisco de Geronymo... Con licencia en Madrid: en la oficina de don Gabriel del Barrio, 
1739. BEFK 29752.



278

Idalia García Aguilar / Yolanda Guzmán

pues debemos recordar que esas bibliotecas no han estado del todo considera-
das en los estudios sobre órdenes religiosas en el virreinato de la Nueva España.

Dichos estudios se han centrado en profundizar más en la evangelización 
de los pueblos de indios o las aportaciones intelectuales de algunos frailes des-
tacados de las principales órdenes religiosas, entre otros aspectos, más que en-
tender y valorar sus bibliotecas como parte de esa vida cotidiana. Sin duda, 
tenemos una deuda con la historia institucional de las órdenes religiosas y, en 
consecuencia, sabemos muy poco sobre varios de los conventos fundados en 
todo el territorio novohispano. Por esa razón, encontramos evidencia histórica 
que da cuenta de la existencia de bibliotecas conventuales, de todos los tama-
ños, pero no siempre sabemos en dónde estuvo la casa religiosa mencionada e 
incluso la orden a la que perteneció.

Ciertamente, no contamos con muchas evidencias que indiquen cómo se 
encontraban esos libros en las celdas y en la mayoría de las librerías comunes 
de los conventos, con excepción de aquellas herramientas bibliotecarias ya in-
dicadas. Tampoco contamos con inventarios post mortem de los religiosos, pero 
sí cuando menos diecisiete memorias de libros que testimonian los libros y, a 
veces, las ediciones que las conformaban. Estos documentos, llamados memo-
rias, también se hacían cuando los frailes eran procesados por el Santo Oficio 
y recluidos en las cárceles inquisitoriales, pero solo informan sobre los libros y 
no sobre el mobiliario de las celdas. Sin embargo, sí que conservamos inventa-
rios de algunas monjas que notifican el mobiliario y los bienes que había en al-
gunas celdas. Tales inventarios, elaborados a partir de un decreto del arzobispo 
Francisco de Aguiar y Seixas, dan una idea bastante precisa de ciertos bienes.

Es el caso de Petronila de San Joseph, quien en una celda pequeña tenía 
varias sortijas: una «redonda de esmeraldas con una piedra encarnada en me-
dio», otra «de cabujones de esmeraldas», y una más «compuesta de oro una 
esmeralda triangulada y unicornio». También láminas de San José, el Niño Je-
sús, la Virgen de Guadalupe, San Juan, Santa Ana, San Agustín, y San Nico-
lás Tolentino y otras cosas más como el «guipil de la Sierra de Seda platas y 
oros». En esa celda también había algunos libros religiosos como diurnos, se-
manarios y breviarios que debieron guardarse en dos escribanías, una «recado 
de plata la otra con recado de Tecal» o en el escritorio «de carei de dos tercias 
con sus chapes ollas de plata»19.

19.  Inventario de bienes de la Madre Petronila de San Joseph, monja en el Convento Real 
de Jesús María. «Inventarios de los bienes de religiosas difuntas, de los conventos de esta Ciu-
dad (1682-1691)», AGN. Bienes Nacionales 881, exp. 18, 1r.-10v.



279

OBJETOS MUNDANOS EN LA VIDA COTIDIANA: LIBROS DE USO y biblioteca…

No obstante, debemos precisar que este ejemplo solo representa unos bie-
nes emblemáticos y que por ello no pueden ser considerados la tónica general. 
En consecuencia, solo podemos idealizar a partir de todas las evidencias que 
tanto en los espacios de la librería común como en celdas y aposentos debie-
ron estar ciertos muebles para guardar los libros, junto con objetos de devo-
ción y otros más pragmáticos que reflejarían la vida cotidiana de un convento. 
Objetos, que por la importancia intelectual que depositamos en los libros, no 
hemos considerar y deberían ser igualmente importantes pese a la dificultad de 
encontrarlos en lugares tan complejos para entender la propiedad.

10.3. R egla y constitución: los valores de la comunidad

La vida en comunidad de las órdenes religiosas estaba orientada para observar 
una regla y las constituciones o estatutos de cada una de ellas. Este andamio 
jurídico nos permite comprender los valores de la vida en clausura, que con-
sistía en la práctica de los votos sustanciales del estado religioso para la sal-
vación del alma según lo estipulado por el derecho canónico como lo registró 
Murillo en el «Tomus Primus, Libro III, Tít. 31, No. 289, De Regularibus et 
transeuntibus ad religionem» (Murillo 1791: 574-575).

Un religioso o reglar era la persona que voluntariamente quería vivir bajo 
la regla de una orden religiosa para servir a Dios y a su sociedad. Estas perso-
nas aceptaban la obligación de acatar lo estipulado en la regla, asignada por el 
sumo pontífice al momento de la fundación canónica de la congregación como 
se puede encontrar en las Siete Partidas, partida I, título 7 «De los Religiosos, 
Ley 1 Queales son llamados reglares, e religiosos» (López 1555: 70v-71v). 
Una orden religiosa se entendía como la comunidad de personas que libre-
mente compartían un carisma, es decir, una función específica por el bien co-
mún dentro de la Iglesia; otro término utilizado en el derecho canónico para 
designar a estas comunidades es congregación religiosa.

El ingreso a una orden religiosa se hacía con la profesión o la promesa 
de cumplir con la observancia de los votos esenciales o sustanciales del es-
tado religioso: castidad, pobreza y obediencia, como se reafirmó en el Conci-
lio de Trento, en la sesión 25 «De Regularibus et Monialibus» (Trento 1785: 
480-481). Algunas órdenes religiosas agregaban, incluso, un cuarto voto a los 
establecidos en el estado religioso, como ocurrió con los jesuitas y los merce-
darios, por ejemplo; los primeros, el voto de obediencia al Papa y los segun-
dos el voto de redención (Murillo 1791: 574-575).



280

Idalia García Aguilar / Yolanda Guzmán

En el mundo religioso novohispano, marcado principalmente por la pre-
sencia de órdenes mendicantes y hospitalarias, la regla más común fue la 
dictada o atribuida a San Agustín de Hipona, obispo y doctor de la Iglesia. 
Aunque también estuvieron presentes la Regla de san Francisco y santa Clara 
para la familia franciscana y la Regla de san Alberto, fundador de la Orden 
del Monte Carmelo, para las ramas femeninas y masculinas de los carmelitas. 
También fueron importantes los estatutos de san Ignacio de Loyola y de san 
Felipe Neri para sus respectivas congregaciones clericales. La presencia de 
órdenes monásticas masculinas era restringida en los territorios indianos, sin 
embargo, en la capital novohispana, por ejemplo, existió una fundación de la 
Orden de san Benito; sobre esta congregación y sus fundaciones conocemos 
muy poco en los virreinatos del Nuevo Mundo (Lam y Beltrán 2005).

De la regla, se desprendían las constituciones o estatutos propios de cada 
orden religiosa, estas se elaboraban, corregían o discutían en los capítulos ge-
nerales de cada comunidad, en los cuales se reunían representantes de las di-
ferentes provincias que conformaban un instituto religioso y luego recibían, o 
debían recibir, la aprobación del sumo pontífice para su validación jurídica. El 
religioso o reglar profeso, también, aceptaba cumplir con las constituciones 
que la congregación religiosa iba estructurando en el devenir de los tiempos 
como parte de ir adaptando su función, como orden religiosa, a las demandas 
de la sociedad en un presente determinado (López 1555: Partida I, 75v).

Una casa religiosa era entendida como el lugar en donde vivían los reli-
giosos congregados y en donde la práctica de los votos profesados cobraba 
sentido en la cotidianidad y en el trato con los demás reglares; este espacio 
podía llamarse convento, casa o monasterio (Murillo 1791: 608). Las órde-
nes religiosas tenían como célula básica de organización a la casa religiosa 
y al mando estaba el superior, el cual adquiría varios nombres dependiendo 
de cada comunidad, como prior, abad, rector, comendador o guardián; y lo 
mismo aplicaba para las ramas femeninas, en donde los términos más comu-
nes, en Nueva España, fueron el de abadesa, priora o rectora. Las casas reli-
giosas estaban organizadas territorialmente en provincias y al mando estaba el 
cargo de provincial. A la cabeza de toda la orden, el oficio era el de superior 
o general de la congregación (Murillo 1791: 604-605, 608). En el caso de los 
monasterios femeninos en Hispanoamérica, estos se encontraban bajo la cus-
todia del ordinario, es decir, el obispo en turno o el cabildo eclesiástico, en los 
casos de sede vacante; este era quien se encargaba de las visitas y correccio-
nes a las monjas (Martínez Ferrer 2009: vol. II, 483).



281

OBJETOS MUNDANOS EN LA VIDA COTIDIANA: LIBROS DE USO y biblioteca…

El día a día de los reglares estaba ordenado por el llamado de las campa-
nas para asistir al rezo de las horas litúrgicas, a la celebración eucarística o re-
cibir los alimentos en refectorio; las esquilas marcaban los momentos para el 
estudio, el trabajo manual y el descanso. En la vida ordenada de los religiosos, 
todo tenía un lugar, un tiempo y un momento para desarrollase desde la sa-
lida del sol hasta su ocaso (Loreto, 2017). Esta forma de experimentar y vivir 
en plenitud los votos profesados es lo que quedó plasmado en su marco legal. 
Nos parece pertinente señalar que este andamio jurídico no implicaba su pun-
tual aplicación ni puede ser considerado como el reflejo absoluto de la vida 
cotidiana en una casa religiosa, pero nos permite entender la función de los 
oficios o cargos y la presencia de objetos mundanos, como los libros.

Cuando pensamos en los oficios en el interior de una casa religiosa, hubo 
algunos cargos esenciales que siempre estaban presentes sin importar el nú-
mero de habitantes, porque eran fundamentales para mantener un orden y 
llevar la administración de lo que se necesitaba en términos materiales y es-
pirituales para la vida en comunidad. El más imprescindible era, sin duda, el 
cargo de superior. Este consistía en gobernar con fraternidad y justicia a la co-
munidad de la casa para la que había sido elegido y no podía intervenir en el 
gobierno de otra casa religiosa, ni de su propia orden, y mucho menos de otra 
congregación (Trento 1785: 490). Este oficio era electivo, es decir, la comuni-
dad se reunía en capítulo y los religiosos profesos emitían un sufragio en fa-
vor de algún reglar de la misma comunidad y que cumplía con los requisitos 
establecidos en las constituciones de cada congregación. El proceso de elec-
ción ocurría también a nivel de provincia y para el superior de toda la orden. 
La duración en el oficio variaba en cada orden religiosa (Murillo 1791: 55-56).

Las características ideales para ocupar el cargo de superior, ya sea para 
las ramas femeninas o masculinas, se centraban en la probidad y virtudes de-
mostradas, una de las más estimadas era la caridad cristiana; así como su edu-
cación o la adquisición de grados universitarios y un cierto número de años 
como profeso en la orden; en el caso de las congregaciones de varones, un re-
quisito importante era contar con el orden sacerdotal. Algo importante para 
votar y ser votado era haber habitado en la comunidad por algún tiempo. Por 
ejemplo, en las constituciones de la Orden Hospitalaria de San Juan de Dios, 
o juaninos, quedó asentado que para ser elegido prior de una casa de su con-
gregación era indefectible que «ha de tener seis años de Profesión en la Re-
ligión, y treinta cumplidos de edad, y no menos, y que sea tal qual convenga 
para exercer el dicho oficio» (Regla 1774: 85).



282

Idalia García Aguilar / Yolanda Guzmán

De igual manera, entre las monjas, el oficio era igualmente electivo y 
ellas podían votar y ser votadas. Por ejemplo, fray Clemente de Ledesma, en 
1699, recordaba a las congregaciones femeninas que la «Abadessa, (o Priora, 
o Prefecta, o Preposita) debe ser de quarenta años de edad y ocho laudabili-
ter de profesión» (De Ledesma 1699: 3). Además del superior, existían otros 
oficios dentro de una casa religiosa. Por ejemplo, en órdenes, como la carme-
lita, existía el oficio de clavero o clavario, y era quien llevaba las cuentas de 
los bienes y el dinero de la comunidad, y a quien se le entregaban los libros de 
cuentas de otros oficios de la casa religiosa, en especial, cuando había relevos 
en los cargos (Regla 1756: 395-399).

Otros oficios eran el de portero, quien se encargaba de cuidar el acceso al 
claustro; el sacristán era quien custodiaba el templo o la capilla; el cocinero 
estaba al mando de los alimentos, tanto en su preparación como en su abaste-
cimiento; el maestro de novicios era el responsable de la formación de los no-
vicios; y, por supuesto, había alguien encargado de la librería o biblioteca del 
convento, denominado bibliotecario o librero (Regla 1756: 202-206). Estos 
oficios existían tanto en las ramas femeninas como en las masculinas. En las 
órdenes hospitalarias, además, estaban presentes el oficio de enfermero y bo-
ticario (Regla 1774: 121-123).

Debemos resaltar que los oficios de una fundación religiosa eran solven-
tados por los reglares que habitaban la casa religiosa, por lo que algunas veces, 
un mismo religioso podía desempeñar dos cargos al mismo tiempo. Además, 
las necesidades de cada comunidad religiosa dependían de la función que des-
empeñaba el establecimiento en la sociedad donde estaba asentada y, en el 
caso de las fundaciones masculinas, a la provincia a la que pertenecía, por 
ello, es importante distinguir cada congregación y cada casa religiosa para 
analizar qué oficios existían o se desempeñaban.

En el ambiente de la vida cotidiana y de sus necesidades, es donde se 
aprecia la presencia de libros en las casas religiosas. Así comprendemos que 
había libros para la formación intelectual o espiritual, tanto impresos como 
manuscritos, y libros para la administración de un oficio, por ello, es impor-
tante acercarnos al concepto de «libro» en las fuentes de las órdenes religiosas 
para percibir que este término denominaba también a los manuscritos que eran 
producto de los oficios o cargos, como era el caso de los libros de cuentas que 
se entregaban al clavero. En este contexto podemos hablar de dos repositorios 
diferentes en las órdenes religiosas: la biblioteca y el archivo.

Como hemos dicho, en las casas religiosas los libros impresos y manus-
critos estaban asociados tanto a espacios comunes como privados. Entre los 



283

OBJETOS MUNDANOS EN LA VIDA COTIDIANA: LIBROS DE USO y biblioteca…

primeros se encontraban el refectorio, en donde se leía en voz alta algún frag-
mento de la regla de la orden o sobre espiritualidad, mientras la comunidad 
degustaba los alimentos o se practicaba el ayuno. Por ejemplo, en un refecto-
rio carmelita descalzo de la rama masculina, el orden de las lecturas que de-
bía haber en el refectorio comenzaba con la sagrada escritura, hasta llegar a las 
hagiografías o lecturas de espiritualidad (Regla 1756: 108-109). De igual ma-
nera, por ejemplo, las constituciones de las monjas clarisas permitían la lec-
tura privada de libros sobre vidas de santos o piadosos (Castro 1756: 64-65).

La presencia de los libros en las casas de las distintas órdenes religiosas 
respondía al énfasis puesto en la educación de los regulares (Murillo 1791: 
572-577), al grado que, los maestros de novicios debían enseñar a leer a los 
novicios que no lo supieran para completar su formación y tener acceso a la 
lectura de los textos sagrados y de espiritualidad (Regla 1744: 90). En esta tó-
nica de la enseñanza y la educación es como podemos entender la conforma-
ción de las bibliotecas o librerías en los conventos o monasterios, de las cuales 
se conservan importantes colecciones que conforman los fondos antiguos en 

Figura 2. Refectorio de un convento carmelita, anónimo, siglo XIX, Museo Nacional 
del Virreinato, México. (Imagen disponible en: Mediateca INAH, Instituto Nacional 

de Antropología e Historia, MID 89_20150706-123500:2113)



284

Idalia García Aguilar / Yolanda Guzmán

diversas instituciones públicas y privadas actualmente. La importancia de los 
libros impresos y manuscritos en la vida conventual nos ayuda a plantear al-
gunas preguntas y problemas de investigación en torno a estos y su ordena-
miento en bibliotecas dentro de las casas religiosas (Fig. 2).

10.4. �L ibros de uso y librería común:  
un problema de investigación

La presencia de los libros en los conventos o monasterios invita a reflexionar 
sobre la colección y la organización de las bibliotecas o librerías. Si bien en-
tendemos aspectos de la cultura libresca en las órdenes religiosas en la Nueva 
España, esas ideas permiten hacer varios planteamientos conceptuales y pre-
guntas de investigación. En principio, debemos entender la coexistencia de 
esas bibliotecas de uso privado y aquellas de uso comunitario en el contexto 
de la vida cotidiana de cada convento o monasterios.

El primer planteamiento para entender la cultura libresca en las casas re-
ligiosas es reconocer el libro como un bien material que las órdenes religiosas 
poseían y que su capacidad legal para poseer bienes fue permitida, siempre y 
cuando estuviera justificada dicha posesión o pertenencia (Trento 1785: 483-
484). En muchas constituciones, la posesión del libro estaba regulada en tanto 
que no contradijera el voto de pobreza que se vivía tanto a nivel individual 
como para toda la orden religiosa. Por ejemplo, en las constituciones de la or-
den del Monte Carmelo descalzos, se estipuló que se podía hacer uso particu-
lar de una biblioteca pequeña con licencia del padre provincial, pues todos los 
libros deberían, en principio, ser de uso común (Regla 1756: 205-206).

Por otro lado, sabemos que los libros en las casas religiosas eran ordena-
dos y custodiados en una biblioteca o librería. El término apropiado para nom-
brar a la colección libresca va a variar de congregación en congregación, pues 
ambos se usan indistintamente o como sinónimos del conjunto de libros custo-
diados en un claustro y al cual tenían acceso todos los religiosos profesos y no-
vicios en determinados momentos del día. Por ejemplo, retomando de nuevo el 
caso carmelita citado anteriormente, en sus constituciones se utiliza el término 
«librería» para señalar a la colección que era de acceso a toda la comunidad, y se 
diferenciaba de la «biblioteca», que estaba destinada para el uso particular (Re-
gla 1754: 202-206). En cambio, en las constituciones de la orden de la Merced 
se usa indistintamente en las traducciones de las constituciones del latín al cas-
tellano el término biblioteca o librería (Rodríguez 2008: 251-253).



285

OBJETOS MUNDANOS EN LA VIDA COTIDIANA: LIBROS DE USO y biblioteca…

Los estudios sobre las colecciones librescas en las casas religiosas han de-
sarrollado un debate en torno a la denominación de estas bibliotecas. En la pro-
ducción historiográfica sobre la Nueva España, uno de los pioneros fue Ignacio 
Osorio Romero (1986: 100), quien recurrió al término de «biblioteca conven-
tual» para designar a las colecciones de libros que pertenecieron a las órdenes 
religiosas, principalmente a las mendicantes (franciscanos, dominicos y agusti-
nos), los cuales, por el proceso de exclaustración en el siglo XIX mexicano, fue-
ron dispersados y algunos ejemplares se conservan en repositorios públicos y 
privados actualmente o salieron del país en algún momento de la historia.

El término de Osorio Romero se ha usado en estudios posteriores, a veces 
sin mucha crítica, porque no todas las órdenes religiosas asentadas en el virrei-
nato novohispano eran mendicantes o habitaban un convento, entendido este 
como la casa de los religiosos. Algunos investigadores han optado por utilizar 
el concepto de «biblioteca corporativa» (Manrique Figueroa 2019: 202-204) 
sin atender a la conformación de las órdenes religiosas como comunidades o 
congregaciones, desde la base del derecho canónico, ni los documentos funda-
cionales de las propias órdenes, pues en el mundo hispano de tradición cató-
lica las órdenes religiosas no eran entendidas como corporaciones, sino como 
congregaciones, institutos o comunidades (Murillo 1791: 575-577).

Para nuestro trabajo, hemos optado por conservar el término de «biblio-
teca conventual», no en el sentido en que lo acuñó Osorio Romero (1986), 
sino para designar a las colecciones de libros que había en una casa religiosa 
para uso de la comunidad, en especial, aquellos destinados a la educación de 
los religiosos. Enfatizamos el adjetivo de «conventual» porque remite a la 
idea de comunidad o de lo que era común para todos los que habitaban una 
casa religiosa, como lo podemos encontrar, por ejemplo, en Las Siete Parti-
das: «e salía el convento con el abad» (López 1551: Partida I, 75r).

Para las órdenes religiosas, el valor del libro como propiedad quedó de 
manifiesto en los cuidados que establecían para su resguardo, orden y acceso; 
estas actividades estaban relacionadas con el oficio del bibliotecario o librero 
de una congregación religiosa o de alguien encargado de realizar estas labo-
res. Por ejemplo, en las constituciones carmelitas de 1756, se mandó que «en 
todos nuestros conventos avrá una Librería común, en que se pongan todos los 
libros, y el prior señalará un librero, que administre con diligencia, y la tenga 
cerrada, ordene los por sus facultades, y haga un inventario de ello, que siem-
pre se guarde en la Librería» (Regla 1756: 202).

Las bibliotecas de uso común en las casas religiosas estaban relacionadas 
con la educación y formación de los reglares, y la cantidad de libros variaba 



286

Idalia García Aguilar / Yolanda Guzmán

de convento en convento o de monasterio en monasterio porque dependían del 
número de habitantes y de la función que desempeñaba una casa religiosa en 
una sociedad. Por ejemplo, no era lo mismo un convento de doctrina que uno 
en donde había un noviciado, pues la presencia de ciertos libros y su número 
variaba en cada casa. En los estudios sobre las bibliotecas conventuales, un 
tema prácticamente olvidado es el que corresponde al bibliotecario o librero 
como parte de los oficios de la vida cotidiana de las congregaciones religio-
sas. Ciertamente, tenemos noticia de pocos religiosos o religiosas que tuvie-
ron este oficio. Cuando mucho contamos con el nombre y el apellido. El más 
mencionado es el bibliotecario y archivero del Convento de san Francisco de 
la ciudad de México, fray Francisco de la Rosa Figueroa, por las notas y docu-
mentos donde ha quedado testimonio de su trabajo (Téllez Nieto 2014; 2018; 
Endean Gamboa 2010). Sin embargo, no se ha estudiado su labor como biblio-
tecario y archivero, pero parte de su intensa labor intelectual (Fig. 3).

El cargo de bibliotecario pocas veces es descrito con detalle en las consti-
tuciones de las órdenes religiosas. Por ejemplo, en las constituciones de la or-
den de la Merced del siglo XVI, el bibliotecario tenía la obligación de «tener 
el cuidado […] de que haya un lugar y seguro y bien apto […] para guardar 
los libros […] Colóquense los libros […] con las debidas signaturas, hechas 
por escrito, que se han de aplicar en cada estante para que se sepa donde se 
encuentra lo que se busca» (traducción al español de Fr. Antonio Vázquez 
(OdeM) en Rodríguez 2008, 251-252).

Las bibliotecas conventuales que funcionaron en la Nueva España eran 
espacios con un horario fijo; contaban con un personal encargado del ordena-
miento y clasificación del material, por facultades o materias; algunas de ellas 
tenían espacio para que los religiosos consultaran el material, e incluso se pe-
día el silencio para trabajar en el espacio y no molestar al resto de los reglares 
que también estaban haciendo uso del lugar. La biblioteca conventual era un 
área de la casa religiosa destinada para el resguardo de la colección libresca de 
la congregación (Regla 1756: 203).

El cargo del bibliotecario dejó documentos históricos de su labor que nos 
permiten conocer qué libros tenían bajo su cuidado y responsabilidad. Estos do-
cumentos eran denominados como «memoria» porque era un inventario hecho 
sin la formalidad y que cumplía con los requisitos internos de la casa religiosa, 
también se conservan algunos inventarios hechos por algún tipo de visita. Ejem-
plos de estos documentos se conservan en la Biblioteca Nacional de México, en 
la Biblioteca Nacional de Instituto Nacional de Antropología e Historia (INAH), 
y de algunas de ellas nos da noticia Ignacio Osorio Romero (1986: 100-113).



287

OBJETOS MUNDANOS EN LA VIDA COTIDIANA: LIBROS DE USO y biblioteca…

Otro reto para el estudio de las colecciones librescas de las órdenes reli-
giosas en la Nueva España está relacionado con entender a las bibliotecas de 
uso personal y su relación con la biblioteca de uso común. Los reglares, al mo-
mento de adquirir el estado religioso por medio de la profesión de los votos 
esenciales, renunciaban a cualquier propiedad o bien, a través del testamento 
que hacían al finalizar el noviciado para transferirlos a la orden religiosa (Mu-
rillo 1791: 580-581). Por el voto de pobreza profesado, los reglares no podían 
poseer algo para testar o legarlo fuera de la orden (Murillo 1791: 601); tal era 
el caso de los libros, los cuales pertenecían como propiedad o bien, a la orden 
religiosa, y en tal virtud se adquirían o vendían y, por ello, era importante su 
registro y ordenamiento.

Los religiosos, a nivel personal, podían armar y disfrutar de una colección 
de libros para hacer uso personal de ella. Las bibliotecas particulares o de uso 

Figura 3. Monja Carmelita leyendo un libro. Imagen proporcionada por la Reverenda 
Madre Teresa de Jesús Castro Dávalos, Superiora del Convento de San José 

y Santa Teresa (Orden de Carmelitas Descalzas), Puebla (México)



288

Idalia García Aguilar / Yolanda Guzmán

personal de los religiosos han llamado la atención de los investigadores por 
los libros que sabemos que poseyeron en algún momento de sus vidas y que 
respondían a los cargos que tenían dentro de una casa religiosa, ya sea como 
catedráticos en la universidad o como maestros de novicios o predicadores en 
un convento o casa, por ejemplo (Trabulse 1974; García 2017; Guzmán 2020).

La biblioteca de uso personal estaba entrelazada con las actividades del 
religioso dentro de la comunidad y para el uso de estos libros debía tenerse 
la licencia o aprobación del superior del convento o monasterio. La pertinen-
cia de contar con unos libros de uso personal se entiende porque al entrar en 
la orden no se perdía la personalidad ni las necesidades individuales que no 
contrariaban a los votos profesados (Murillo 1791, 601-602). Por ejemplo, en 
las constituciones de las religiosas de santa Brígida de la orden del Salvador, 
o brígidas, se recomendaba que en el cuarto o celda de las profesas, estas tu-
vieran «una estera, un corcho, y una silla pequeña, y humilde, y una Arquilla, 
o Almario para poner el hábito, toca y velo, y algún libro de devoción, con li-
cencia de la Prelada» (Regla 1744: 69).

La biblioteca de uso personal que podía ir coleccionando y ordenando un 
religioso a lo largo de su vida o durante la realización de un oficio pasaba a 
formar parte de la comunidad o de la biblioteca de uso común cuando finali-
zaba la vida del reglar, o ya no era necesario su uso individual, pues cualquier 
adquirido con venia del superior debía regresar a la biblioteca de uso común, 
al igual que algún libro tomado de la biblioteca, ya que estaba prohibido que 
los libros salieran del claustro sin conocimiento del bibliotecario, por ejemplo 
(Regla 1756: 202-206).

Para entender la existencia de las bibliotecas personales, consideramos 
pertinente, para las ramas masculinas, tomar en cuenta el «peculio» descrito 
en el derecho canónico, el cual era una módica cantidad económica de las ren-
tas o de las limosnas de la casa religiosa entregada a los religiosos para sol-
ventar necesidades particulares, su asignación estaba vigilada por el superior y 
su uso no podía contravenir el voto de pobreza profesado (Murillo 1971: 601-
602). Existen varios ejemplos de estas adquisiciones: «costole su limosna. 
Fray Thomas de Santa Maria»20. Así, debemos entender la coexistencia de las 
librerías comunes o de uso común y las bibliotecas personales o de uso per-
sonal en el mismo espacio. Para lo cual debemos ampliar los conocimientos 

20.  Anotación manuscrita en portada del libro Pedro de Calatayud (S. J.), Doctrinas 
practicas que suele explicar en sus missiones el Padre Pedro de Calatayud. En Valladolid: en la 
imprenta de la Congregación de la Buena Muerte, 1753. BEFK 24143.



289

OBJETOS MUNDANOS EN LA VIDA COTIDIANA: LIBROS DE USO y biblioteca…

sobre los oficios o cargos dentro de un convento en particular, y contrastar las 
constituciones de las diversas órdenes religiosas. Igualmente, tendríamos que 
discernir sobre el uso correcto de los términos que debemos emplear al refe-
rirnos a estas librerías y a sus congregaciones.

Para el estudio de los libros de las congregaciones religiosas, considera-
mos que el término de «biblioteca conventual» nos permite designar a los acer-
vos de las diferentes órdenes religiosas, tanto femeninas como masculinas, los 
cuales eran custodiados y organizados por un miembro de la comunidad y que 
servían para solventar las necesidades educativas o espirituales de los reglares. 
Sin embargo, la precisión en el lenguaje para designar a una colección de libros 
de las casas religiosas siempre debe privilegiar a las palabras usadas por los do-
cumentos históricos consultados, o del contexto histórico, para evitar anacro-
nismos en el uso de conceptos que no son propios a una época.

10.5. P ermanencia en el tiempo

Estas líneas han mostrado la complejidad que representa el estudio y la re-
construcción de las bibliotecas conventuales. En principio, debemos retomar 
el debate sobre los conceptos que usamos para definir a estas bibliotecas, tanto 
las particulares como las de uso común. Por un lado, la biblioteca conven-
tual no es la misma que en otras entidades o instituciones religiosas, como lo 
fueron noviciados, hospicios, colegios, hospitales o misiones. En efecto, las 
evidencias documentales muestran que existieron bibliotecas en todas las fun-
daciones que hicieron las órdenes religiosas a lo largo y ancho del territorio 
novohispano, que abarcó mucho más que el territorio contemporáneo de Mé-
xico. Bibliotecas de diferentes tamaños que deberíamos explicar su papel en 
las diversas congregaciones. Por eso, lo más adecuado en este trabajo es op-
tar por el término «biblioteca conventual», para poner el énfasis en el tipo de 
institución y comunidad que las caracterizó. Debido a lo cual, descartamos el 
término «biblioteca corporativa», que ha venido empleándose en los últimos 
tiempos en la investigación mexicana para definir a toda biblioteca institucio-
nal del periodo colonial.

En efecto, este último término no permite entender la dimensión de lo 
que es común o del significado de «comunidad» en el contexto del mundo 
hispánico de tradición católica, en donde la sociedad se agrupaba en cuer-
pos colegiados o jurídicos, con un reconocimiento legal, como lo pode-
mos observar ya explicitado en Las Siete Partidas de Alfonso X El Sabio. 



290

Idalia García Aguilar / Yolanda Guzmán

Asimismo, es pertinente reflexionar sobre ese término de «biblioteca con-
ventual», si se aplica a las colecciones bibliográficas de órdenes clericales 
como los jesuitas. Tal trabajo se debe realizar con la finalidad de profundizar 
en la importancia de la comunidad o lo que era considerado de uso común 
para las congregaciones religiosas y así entender la función de esas bibliote-
cas en el marco de la cotidianidad.

Lo anterior significa que las bibliotecas novohispanas como objetos de 
estudio, requieren de caracterizar todos y cada uno de los tipos de coleccio-
nes que se conformaron durante el periodo colonial. Así, aquí hemos intentado 
delimitar solo un tipo de biblioteca, «la conventual», a través de la normativa 
propia de las órdenes religiosas y, especialmente, con la documentación his-
tórica de naturaleza bibliográfica y documental que se ha identificado. Cier-
tamente, los conocimientos que tenemos en México sobre colecciones tan 
especificas son muy limitados en estricta comparación con los avances que 
hay en otros países como España e Italia, entre otros. Dichos conocimientos 
también son un reflejo directo por el escaso interés que la investigación histó-
rica ha manifestado sobre las bibliotecas novohispanas en general y, en parti-
cular, por aquellas que existieron en los conventos novohispanos, femeninos 
y masculinos. Si bien, es cierto que tal condición podría explicarse por el des-
conocimiento de la dinámica cotidiana en el interior de una casa religiosa, lo 
que también afecta la comprensión de los espacios conventuales y del mobi-
liario que había en cada uno de estos.

Por todo esto, para entender dichas colecciones, hay que adentrarse en 
ese mundo conventual novohispano y sus características. Solo de esta ma-
nera podremos comprender el significado y representación de todos los ob-
jetos cotidianos que acompañaron a esos hombres y mujeres que decidieron 
formar parte de una comunidad religiosas en una época en la cual era una nor-
malidad familiar. De ahí también, que debamos adentrarnos en el complicado 
problema que representa comprender a cada uno de esos objetos como pro-
piedades materiales que expresaban su valor en un territorio económico más 
que en la valoración cultural y patrimonial que han adquirido desde finales 
del siglo XIX. No obstante, no todos los objetos que habitaron en los conven-
tos de las diferentes órdenes religiosas han adquirido tal reconocimiento. Una 
parte importante de ese legado cultural se conservan en archivos, bibliote-
cas y museos públicos y privados sin registro ni identificación adecuada; por 
tanto, expuestos al saqueo y destrucción derivados de la indolencia y el ol-
vido. Este es el caso de los libros y los documentos que son tanto objetos de 



291

OBJETOS MUNDANOS EN LA VIDA COTIDIANA: LIBROS DE USO y biblioteca…

esa cotidianidad conventual como testigos invaluables de la vida de religiosos 
y religiosas en la Nueva España.

Ahora bien, las numerosas dudas que quedan por responder en esta re-
flexión auguran un buen destino para una temática que demanda integrar otras 
disciplinas que permitan comprender al convento novohispano como un espa-
cio construido para que una comunidad se desarrollase en directa relación con 
la sociedad que la acogía. Así fue de forma tal que el convento estructuró rela-
ciones sociales, culturales, económicas y políticas desde su fundación hasta su 
cierre. Relaciones que explicarían su legado religioso como una heredad cultu-
ral. Tal consideración no olvidó los principios que inspiraban su tarea religiosa 
tanto sus obligaciones y derechos, regulados desde cada orden religiosa, pero 
en sintonía con las leyes de la monarquía española, que en ciertos momentos 
apoyó su desarrollo y, en otros, se cuestionó por su crecimiento (Fig. 4).

Por esta razón, aquella idea planteada varias veces con anterioridad se 
vuelve otra vez relevante. Necesitamos hacer un mapa de todos los conventos, 
femeninos y masculinos, que se fundaron en la Nueva España para compren-
der los diferentes objetos culturales que cohabitaron con religiosos y religiosas 

Figura 4. Marca de fuego del convento de Nuestra Señora de la Merced de Las Huertas 
en Tacuba, Fotografía: Biblioteca Armando Olivares, Universidad de Guanajuato. 

Libro: Decreta sacrosancti Concilii Tridentini…, Salmanticae, apud Antoniam 
Ramirez viduam; expensis Joannis Comanni bibliopolae, 1613



292

Idalia García Aguilar / Yolanda Guzmán

durante casi trescientos años. Dicho mapa implica recuperar los nombres y las 
advocaciones de esas casas religiosas, se conserve o no su edificio, pues pode-
mos recuperar tanto el nombre como el lugar geográfico donde se construye-
ron a través de cruzar los datos que ya se han recuperado en la documentación 
histórica. Por otro lado, debemos definir con mayor precisión cuál fue el lí-
mite de la propiedad entre el bien común y el privado para explicar por qué un 
religioso podía donar sus libros a un convento, mientras que la religiosa de-
bía inventariar sus bienes y vender esas propiedades aun cuando el beneficio 
se hubiese destinado a la misma comunidad de monjas. Un dinero destinado a 
las monjas pobres quienes firmaban al recibir la heredad. Esos libros tan cer-
canos a frailes y monjas, como para anotarlos con el valor que les represen-
taba, actualmente son objetos tan dispersos, desconocidos y silenciados que 
merecen contar con su propia historia. Solo así reclamarán el valor patrimo-
nial que les hemos negado.



293

OBJETOS MUNDANOS EN LA VIDA COTIDIANA: LIBROS DE USO y biblioteca…

Bibliografía

Alcalá Luisa Elena (2007): «De compras por Europa: procuradores jesuitas y cultura 
material en Nueva España», Goya: Revista de arte, 318, 141-158.

Castro, Joseph (1756): Primera regla de la Fecunda Madre Santa Clara de Assis: 
dada por N.P.S. Francisco: Testamento y Bendición, que dexo a sus hijas la 
misma Santa. Assimismo las constituciones de Santa Coleta, reformadora de el 
instituto Clarisso. México: Herederos de doña Ana María de Rivera, en el Em-
pedradillo (copia digital disponible en la Biblioteca Nacional de México.

Dávila Padilla, Agustín (1625): Historia de la fundación y discurso de la provincia 
de Santiago de México de la orden de Predicadores, por las vidas de sus va-
rones insignes y casos notables de Nueva España. Bruselas: Casa de Juan de 
Meerbeque.

Donahue-Wallace, Kelly (2012): «Los grabados de la Biblioteca Palafoxiana en la 
Ilustración», en Marina Garone (ed.), Miradas a la cultura del libro en Puebla. 
México: Ediciones Educación y Cultura: Gobierno de Puebla / UNAM. Insti-
tuto de Investigaciones Bibliográficas, 355-376.

Endean Gamboa, Robert (2010): «Claves para alcanzar la gracia: instrumentos de or-
ganización utilizados en la biblioteca del convento grande de San Francisco de 
México, siglo XVIII», Biblioteca Universitaria 13, 1, 3-15.

Gage, Thomas (2001): El inglés americano: sus trabajos por mar y tierra o un nuevo 
reconocimiento de las Indias Occidentales. México: Libros del Umbral.

García Aguilar, Idalia (2017): «‘Soy del uso de la Hermana Mariana’: testimonios bi-
bliográficos de los conventos femeninos novohispanos», Boletín de Monumen-
tos Históricos, 40, 101-115.

Guzmán Guzmán, Yolanda (2020): «Bibliotecas particulares de religiosos merceda-
rios del siglo XVII en Nueva España: libros que reflejan una vida», Itinerantes. 
Revista de Historia y Religión, 13, 103-118.

Lam García, Susana y Belén Beltrán Alarcón (2005): «Presencia benedictina en Nueva 
España. Historia y arqueología», Boletín de Monumentos Históricos, 6, 25-41.

De Ledesma, Fr. Clemente (1699): Despertador republicano qve por las letras de 
A.B.C compendida el segundo tomo de Noticias Theológicas Morales, apunta, 
y despierta a los Republicanos de la general República de este mundo la obli-
gación que cada uno tiene en su estado y en su oficio, al capitán don Antonio 
Carrasco de Retortillo, Cavallero del Orden de Santiago, y Alcalde Ordina-
rio de esta Nobilissima Ciudad de México. México: Doña María de Benavides.

López, Gregorio (1555): Las Siete Partidas del Sabio Rey Alfonso Nono. Salamanca: 
Andrea de Portonaris (copia digital disponible en la Biblioteca virtual de la 
Real Academia de Jurisprudencia y Legislación). Disponible en https://bvra-
jyl.rajyl.es/.

https://bvrajyl.rajyl.es/
https://bvrajyl.rajyl.es/


294

Idalia García Aguilar / Yolanda Guzmán

Loreto, Rosalva (2017): «Los barrocos sonidos del poder. Representaciones, orden y 
control urbano. Puebla de Los Ángeles, siglos XVII y XVII», en María del Pilar 
Martínez López Cano y Francisco Javier Cervantes Bello (coord.), Expresio-
nes y estrategias: la Iglesia en el orden social novohispano. México: UNAM, 
BUAP, 113-152. Disponible en https://www.historicas.unam.mx/publicacio-
nes/publicadigital/libros/expresiones/04_05_barrocos.pdf.

Manrique Figueroa, César (2019): Libro flamenco para lectores novohispanos. Una 
historia internacional de comercio y consumo libresco. México: Universidad 
Nacional Autónoma de México / Instituto de Investigaciones Bibliográficas.

Martínez Ferrer, Luis (ed.) (2009): Decretos del Concilio Tercero Provincial Mexi-
cano 1585 (2 volúmenes, edición histórico crítica. Prólogo de Alberto Carrillo 
Cázares. Revisión de textos latinos de Alfonso C. Chacón Oreja). Zamora, Mi-
choacán: El Colegio de Michoacán / Universidad Pontificia de la Santa Cruz.

Mathes, Miguel (1982): Santa Cruz de Tlatelolco: la primera biblioteca académica 
de las Américas. México: Secretaría de Relaciones Exteriores.

Morales, Francisco (2015): «Introducción», Della Biblioteca Franciscana: selección 
de libros. México: UDLAP, VII-IX.

Moreyra, Cecilia Edith (2009): «Vida cotidiana y entorno material. El mobiliario do-
méstico en la ciudad de Córdoba a fines del siglo XVIII», Historia crítica, 38, 
122-144. Disponible en https://revistas.uniandes.edu.co/doi/abs/10.7440/hist-
crit38.2009.07.

Murillo Velarde, Pedro (1791): Cursus juris canonici, hispani et indici in quo, juxta 
ordinem titulorum decretalium non solum canonicae decisiones afferuntur, sed 
insuper additur, quod in nostro Hispanae Regno, & Indianum Pronvinciis Lege, 
consuetudine, privilegio vel praxi statutum, & admissum est (Editio Tertia. Ma-
triti: In Typographia Ulloae a Ramone Ruiz, copia digital disponible en la Bi-
blioteca Digital de Castilla y León). Disponible en https://bibliotecadigital.jcyl.
es/es/consulta/registro.do?id=32830.

Olano, Magdiel (2021): «Desaparecen 200 libros de la Palafoxiana; poco más 
de 13 mil sin registro ni catalogación». Disponible en https://leviatan.
mx/2021/06/28/desaparecen-200-libros-de-la-palafoxiona-poco-mas-de-
13-mil-sin-registro-ni-catalogacion/.

Osorio Romero, Ignacio (1986): Historia de las bibliotecas novohispanas. México: 
Dirección General de Bibliotecas / UNAM.

Regla de N.P.S Agustín, obispo, y doctor de la Iglesia. Constituciones de la Orden, 
y Hospitalidad de N.P.S. Juan de Dios (confirmadas por la Santidad de Ur-
bano Papa VIII, en 9 de noviembre de 1640) (1774): México: Imprenta del 
Lic. D. Josef Jauregui (copia digital disponible en la Biblioteca Nacional de 
México).

Regla primitiva, y constituciones de los religiosos descalzos del Orden de la Bien-
aventurada Virgen María del Monte Carmelo, de la primitiva observancia de 

https://www.historicas.unam.mx/publicaciones/publicadigital/libros/expresiones/04_05_barrocos.pdf
https://www.historicas.unam.mx/publicaciones/publicadigital/libros/expresiones/04_05_barrocos.pdf
https://revistas.uniandes.edu.co/doi/abs/10.7440/histcrit38.2009.07
https://revistas.uniandes.edu.co/doi/abs/10.7440/histcrit38.2009.07
https://bibliotecadigital.jcyl.es/es/consulta/registro.do?id=32830
https://bibliotecadigital.jcyl.es/es/consulta/registro.do?id=32830
https://leviatan.mx/2021/06/28/desaparecen-200-libros-de-la-palafoxiona-poco-mas-de-13-mil-sin-registro-ni-catalogacion/
https://leviatan.mx/2021/06/28/desaparecen-200-libros-de-la-palafoxiona-poco-mas-de-13-mil-sin-registro-ni-catalogacion/
https://leviatan.mx/2021/06/28/desaparecen-200-libros-de-la-palafoxiona-poco-mas-de-13-mil-sin-registro-ni-catalogacion/


295

OBJETOS MUNDANOS EN LA VIDA COTIDIANA: LIBROS DE USO y biblioteca…

la congregación de España, confirmadas por N.M.S.P y Sr. Alejandro Papa IV, 
día tercero de julio del año de 1658, el cuarto de su pontificado (traducidas del 
idioma latino en castellano, original en la Puebla, en la Imprenta de la viuda de 
Miguel de Ortega, y Bonilla) (1756). Madrid (copia disponible en la Biblioteca 
Nacional de México).

Regla y constituciones de las Religiosas de Santa Brígida, con arreglamiento en lo 
dispositivo, y preceptivo a las moderadas por la Venerable Madre María de Es-
cobar (insertas en latín en la Bula Apostólica del señor Urbano VIII) (1744). 
México (copia disponible en la Biblioteca Nacional de México).

Rodríguez Parada, Concepción (2008): La biblioteca del convento de Barcelona de la 
Orden de la Merced: una herramienta para la formación de los frailes [tesis de 
grado]. Barcelona: Universitat de Barcelona. Disponible en http://hdl.handle.
net/2445/35861.

Rubial García, Antonio (2006): «Los conventos mendicantes», en Pilar Gonzalbo Aiz-
puru (dir.), Historia de la vida cotidiana en México II: la ciudad barroca (1.ª re-
imp.). México: FCE / COLMEX, 169-192.

Rueda Ramírez, Pedro (2011): «El abastecimiento de libros de la biblioteca conven-
tual de San Agustín de Puebla de los Ángeles a través de la Carrera de las In-
dias (1609-1613)», Estudios de Historia Novohispana, 44, 17-43. Disponible 
en https://novohispana.historicas.unam.mx/index.php/ehn/article/view/24000.

El Sacrosanto y Ecuménico Concilio de Trento (traducido al idioma castellano por 
don Ignacio López de Ayala, agregase el texto latino, corregido según la edi-
ción auténtica de Roma publicada en 1564, segunda Edición) (1785). Madrid: 
Imprenta Real.

Téllez Nieto, Heréndira (2014): «‘Vindicias de la verdad’ de fray Francisco Antonio 
de la Rosa Figueroa. Un tratado sobre políticas lingüísticas en la Nueva España 
(siglo XVIII)», Relaciones Estudios de Historia y Sociedad, 35, 140, 129-153.

Téllez Nieto, Heréndira (2018): «Ilustración novohispana y nacionalismo criollo en 
fray Antonio de la Rosa Figueroa», Dieciocho: Hispanic Enlightenment, 41, 2, 
301-326.

Toquica Clavijo, María Constanza (2001): «Religiosidad femenina y vida cotidiana en 
el convento de Santa Clara de Santafé, siglos XVII y XVIII. Una mirada detrás 
del velo de Johanna de San Esteban», Revista Colombiana de Antropología, 37, 
152-186. Disponible en https://doi.org/10.22380/2539472X.1280.

Trabulse, Elías (1974): «Un científico mexicano del siglo XVII: Fray Diego Rodrí-
guez y su obra», Historia Mexicana, 24, 93, 36-69.

http://hdl.handle.net/2445/35861
http://hdl.handle.net/2445/35861
https://novohispana.historicas.unam.mx/index.php/ehn/article/view/24000
https://doi.org/10.22380/2539472X.1280




297

Capítulo 11
ESTE LUGAR ERA SANTO: LA MUSEALIZACIÓN 

DE LOS MONASTERIOS ECUATORIANOS

Ángel Peña Martín

Investigador independiente, España

11.1. L os museos conventuales

Los museos conventuales surgieron con el objeto de poner en valor el patrimo-
nio de los monasterios, haciéndolo accesible y de contribuir al sostenimiento 
económico de sus comunidades, aunque, en algunos casos, los recursos obte-
nidos finalmente solo hayan servido para cubrir los gastos generados por los 
propios museos. Muchos de estos proyectos expositivos, como los de otros 
museos religiosos, tanto diocesanos como parroquiales1, fueron realizados 
con muy pocos recursos, escasez de sistemas museográficos y sin una direc-
ción. Estos museos, desde su creación, se vieron afectados por la falta de capi-
tal humano y económico, la ausencia de medidas de conservación preventiva, 
de seguridad de los objetos expuestos, de hitos informativos, de control del vi-
sitante y gestión de su visita, así como de planes de difusión, comunicación y 
acción cultural. Por lo tanto, el único fin de estos museos era custodiar y ex-
hibir los objetos, sin desarrollar labores permanentes de conservación ni de 
estudio de los mismos, a pesar de que en un museo es fundamental que se in-
terprete el significado y el valor de aquello que se expone para trasmitirlo a 
los visitantes.

1.  Acerca de la fundación de los museos religiosos en España durante el Franquismo, 
véase Bolaños 2008: 405-411.

https://orcid.org/0000-0001-8854-806X


298

Ángel Peña Martín

En estos museos se agrupa parte del patrimonio histórico-artístico de 
los monasterios, atendiendo únicamente a valores históricos y estéticos, di-
luyendo, de esta manera, su carácter original y su contexto. En este proceso, 
muchos objetos devocionales son descartados por no ser considerados obras 
de arte2, además de obviar sus funciones devocionales en relación a las prác-
ticas piadosas de las monjas. Así pues, las obras son descontextualizadas, 
sacadas del espacio que les otorgaba vida y su función concreta y expues-
tas por temáticas, formando con ellas colecciones, como si fueran ajenas a la 
clausura, siguiendo el mismo criterio didáctico de los museos de historia del 
arte tradicionales, en los que a la sucesión histórica se suma la agrupación 
temática. Esto hace que se traslade al visitante una imagen irreal acerca de 
las clausuras femeninas, en la que se obvia que las monjas utilizaron las imá-
genes como medio y, por consiguiente, la espiritualidad a la que estas res-
ponden. En algunos museos conventuales, aunque los menos y también los 
más recientes, algunos objetos han sido recontextualizados, asumiendo una 
nueva finalidad y creando con ellos nuevos discursos, pero en los que, a ve-
ces, se olvida su significado primordial y su contexto ontológico. Es por ello 
por lo que en los museos religiosos es donde el debate acerca de las venta-
jas y desventajas que conlleva la musealización de los objetos sigue vivo, 
puesto que los objetos devocionales, al ser trasladados a los museos, ya no 
participan de las prácticas piadosas, aún vivas, de las que eran parte, por lo 
que los vínculos entre las imágenes y las comunidades que las dotaban de 
vida acaban desapareciendo.

11.2. L os museos conventuales en Ecuador

Los primeros museos conventuales en Ecuador surgieron a partir del modus 
vivendi de la Iglesia ecuatoriana del 24 de julio de 1937, por el que las comu-
nidades religiosas de Quito crearon museos en los que se exhibían las obras de 

2.  «La selección que se hace de los objetos [en los museos] no suele ser imparcial ni ca-
rece de una determinada intencionalidad, que lleva a que la memoria se vea mediatizada por los 
recuerdos selectivos que la inteligencia humana realiza con el propósito de resaltar, ignorar o 
seleccionar aquellos valores que se pretenden proponer a la sociedad como modelos de un de-
terminado estado social, político o religioso. Es preciso, por tanto, evitar que la memoria sea 
falsificada o simplemente negada» (Fernández 2006: 195-196).



299

ESTE LUGAR ERA SANTO: LA MUSEALIZACIÓN DE LOS MONASTERIOS ECUATORIANOS

arte no destinadas al culto3. Conviene tener presente que, frente a las pérdidas 
patrimoniales acontecidas en otros países, los monasterios ecuatorianos no 
han sufrido desamortizaciones ni exclaustraciones, por lo que sus comunida-
des permanecen en ellos desde su fundación, manteniendo sus bienes. Si bien 
es cierto que los conventos masculinos formaron museos, no se puede apli-
car esta categoría a los espacios de las clausuras femeninas a los que el padre 
Vargas (1964: 219-220 y 1965: 514-515) hace referencia, puesto que plantea 
como tales la sala del belén del Monasterio de la Santísima Trinidad, Carmen 
Moderno o Bajo de Quito y la sala que acogía el Tránsito de la Virgen en el 
Monasterio de san José y santa Mariana de Jesús, Carmen Antiguo o Alto de 
Quito. Ambas salas eran, en realidad, espacios devocionales localizados en la 
clausura y a los que no se permitía el acceso a los visitantes. A pesar de ello, 
su reproducción fotográfica en diversos libros sobre el arte quiteño dio lugar a 
una conciencia acerca de su valor patrimonial. No sería hasta las últimas déca-
das del siglo XX cuando las comunidades femeninas de los monasterios ecua-
torianos comenzaran a abrir museos. La institución que promovió y apoyó 
económicamente la creación de los museos de los monasterios de la Inmacu-
lada Concepción de Riobamba y Cuenca, y la restauración de los bienes del 
Monasterio de la Inmaculada Concepción de Loja, fue el Banco Central del 
Ecuador, máxima entidad cultural del país en la segunda mitad del siglo XX. 
Entre 1970 y 1984, el país gozó de cierta bonanza económica, lo que permitió 
al Banco Central desarrollar una intensa labor en favor de la recuperación de 
la historia e identidad del pueblo ecuatoriano.

A continuación, analizaremos los museos conventuales ecuatorianos, 
mostrando el origen de los mismos, el propósito al que estos responden, los fi-
nes que persiguen y la participación, más o menos activa, de las monjas en es-
tos procesos. Abordaremos la formación de colecciones, así como cuestiones 
propias de la museografía, como los sistemas museográficos para la conserva-
ción/recreación de los espacios, la difusión y acción cultural.

3.  El artículo 8 del Modus vivendi que restablece relaciones entre Ecuador y la Santa Sede 
dice: «en cada Diócesis formará el ordinario una Comisión para la conservación de las iglesias 
y locales eclesiásticos que fueren declarados por el Estado monumentos de arte y para el cui-
dado de las antigüedades, cuadros, documentos y libros de pertenencia de la Iglesia que pose-
yeren valor artístico o histórico. Tales objetos no podrán enajenarse ni exportarse del país. Di-
cha Comisión, junto con un representante del Gobierno, procederá a formar un detallado inven-
tario de los referidos objetos».



300

ÁNGEL PEÑA MARTÍN

11.2.1.  Museo de Arte Religioso de Riobamba

El Monasterio de la Inmaculada Concepción de Riobamba fue el primero de 
la antigua Real Audiencia de Quito que abrió un museo, el 9 de septiembre 
de 1980. Este museo nació con el propósito de preservar la integridad física 
del monasterio, declarado Monumento Nacional en 1977, ya que se pretendía 
dividir en dos para continuar el trazado en damero de las calles de la ciudad 

(Rodríguez 1986: 5). Para salvaguardar el edificio y darle un uso de interés 
público, se decidió crear un museo en el que se mostrase el patrimonio del 
monasterio. El proyecto fue aprobado por la Junta Monetaria y el Banco Cen-
tral del Ecuador, entidad que ejecutó la restauración del edificio, así como la 
instalación museográfica. En las antiguas celdas de las monjas se crearon ca-
torce salas en las que se expusieron más de doscientas obras agrupadas por 
temáticas4. A diferencia del resto de museos conventuales, en este museo no 
solo se exponen obras del monasterio, sino de la diócesis de Riobamba. En 
el año 1997, se modificó la distribución de las obras, reorganizándolas de 
nuevo según su temática. Así, la sala uno se dedicó a los ángeles, la dos a la 
Natividad, la tres a san Pedro, la cuatro a la Semana Santa, la cinco y seis al 
Crucificado, la siete a la Trinidad, la ocho a la Virgen María, la nueve a la Co-
ronación de la Virgen María, la diez a la misa y la santidad, la once al mobi-
liario, la doce a la vida cotidiana, reproduciendo una celda del convento, la 
trece al mobiliario y cerámica y la catorce a la orfebrería. El museo, por lo 
tanto, funciona como un museo de arte colonial y republicano, en el que se 
han formado colecciones de obras que son presentadas como objetos artís-
ticos, sin entrar a valorar sus funciones cultuales y su relación con las mon-
jas. En los últimos años se ha añadido una nueva sala, dedicada al Señor del 
Buen Suceso, patrono de Riobamba, en la que hay una muestra permanente 
de fotografías de la imagen del Señor del Buen Suceso (1650) y de su proce-
sión el Martes Santo.

En el folleto de mano del museo se presta especial atención a su museo-
grafía, lo cual no suele ser habitual en este tipo de propuestas museísticas:

La nueva museografía incorporada en 1997 ha tenido como importante 
concepto respetar y destacar los espacios arquitectónicos así como apoyar el 
lenguaje visual de las colecciones mediante recursos expositivos que las contex-
tualicen de la mejor manera posible. Ha sido constante preocupación encontrar 

4.  Acerca de las salas y de las obras expuestas, véase Rodríguez 1986: 13-29.



301

ESTE LUGAR ERA SANTO: LA MUSEALIZACIÓN DE LOS MONASTERIOS ECUATORIANOS

Figura 1. Museo de Arte Religioso. Sala de San Pedro. Riobamba



302

ÁNGEL PEÑA MARTÍN

un equilibrio justo entre arquitectura y objetos. La museografía no persigue en 
ningún momento constituirse en protagónica sino más bien, identificándose con 
el uso moderado de sus recursos, conformar un auxiliar discreto que resalte el 
encanto y la humildad de los espacios así como el extraordinario valor artístico 
de las colecciones (Cardoso sin fechar [posterior a 1997]).

Es cierto que en algunas salas no hay un uso excesivo de mobiliario mu-
seográfico, ni de catenarias y vitrinas que impidan un acercamiento a las obras, 
aunque esto vaya en detrimento de la conservación preventiva de los objetos 
expuestos (Fig. 1). La falta de medios humanos, económicos y de seguridad 
favoreció el robo el 13 de octubre de 2007 de la famosa Custodia de Rio-
bamba (1705), una pieza de orfebrería de 110 cm. de altura era considerada 
como una de las piezas más valiosas del patrimonio ecuatoriano, así como de 
otros bienes. Este hecho dejó en evidencia la vulnerabilidad del museo y pro-
vocó la merma de visitantes, puesto que muchos de ellos lo hacían atraídos por 
la custodia, lo que afectó a su sostenimiento económico.

11.2.2.  Museo de las Conceptas de Cuenca

El Museo de las Conceptas de Cuenca, formado con los bienes del Monaste-
rio de la Limpia Concepción, abrió sus puertas el 3 de noviembre de 19865. 
Este museo, administrado por la Fundación Museo de las Conceptas, una ins-
titución privada sin fines de lucro deslindada administrativamente del monas-
terio, contó para su creación con el apoyo de la Junta Monetaria Nacional y el 
Banco Central del Ecuador. El monasterio ya había abierto de forma extraor-
dinaria sus puertas en 1967, con motivo del IV Congreso Eucarístico Nacio-
nal celebrado en la ciudad. Años después, se improvisó un local de exposición 
en el tercer piso del monasterio, dos salas muy grandes unidas por un pequeño 
corredor, que era vigilado por las monjas. En 1982, la Junta Monetaria Nacio-
nal, con el apoyo del arzobispo de Cuenca, monseñor Luis Alberto Luna, res-
tauró la enfermería del monasterio, construida entre 1875-1884, y a la que en 
1927 se añadió una segunda planta, con el propósito de convertirla en museo. 
El cementerio del monasterio, cuya autorización para su construcción data de 
1846 y que se ubicaba en esta zona del edificio, también fue musealizado, por 
lo que los cuerpos de las monjas fueron exhumados, convirtiéndose en una 

5.  Martínez 2009: 97-117, Moreno 1993: 375-382 y Moreno 2005: 9-19.



303

ESTE LUGAR ERA SANTO: LA MUSEALIZACIÓN DE LOS MONASTERIOS ECUATORIANOS

sala polivalente, que sirve como salón de actos y sala de exposiciones tempo-
rales (Fig. 2).

La reconversión de espacios como este nos debería hacer reflexionar 
acerca de hasta qué punto la musealización de un monasterio puede trans-
formar la función de los espacios. Este proyecto de restauración se debió a 
los arquitectos Edmundo Iturralde y Gustavo Lloret, mientras que el guion 
museográfico corrió a cargo de René Cardoso, en colaboración con los estu-
diantes de la Escuela de Museología de la Pontificia Universidad Católica del 
Ecuador, sede en Cuenca. El museo cuenta con veinticuatro salas, distribuidas 
en dos plantas. En la planta baja se explica al visitante la historia del monas-
terio, su restauración y la vida de las monjas. Junto con los textos explicativos 
y los objetos, hay una serie de fotografías que retratan la vida cotidiana de las 
monjas, tomadas en la clausura por Gustavo Landívar, que sirven para que los 
visitantes visualicen el uso, por parte de estas, de algunos de los objetos do-
mésticos expuestos en estas salas.

Figura 2. Museo de las Conceptas. Salón de actos. Cuenca



304

ÁNGEL PEÑA MARTÍN

En 1999, con motivo del cuarto centenario de la fundación del monasterio, 
se añadieron dos salas que recrean una celda y un cuarto de trabajo, en las que 
se dispusieron dos imágenes de monjas conceptas obra del artista René Pulla. 
En la segunda planta del museo, se exhibe una selección de las 470 obras que 
custodia el museo6, agrupadas por su temática, dedicándose una sala a la ico-
nografía mariana, otra a los santos, una a los ángeles, dos a la Natividad, una 
a la Pasión, dos a los juguetes de las niñas que ingresaban en el monasterio y 
a las figuras de pequeño formato y otras dos al mobiliario. Por lo tanto, la mu-
seografía sigue el mismo planteamiento que la del Museo de Arte Religioso de 
las Conceptas de Riobamba, aunque en este caso la presencia de las monjas es 
mayor, a pesar de que estas solo se relacionan con los objetos o útiles destina-
dos a las labores de la vida cotidiana y no con los objetos devocionales y ar-
tísticos. De todas las obras expuestas, queremos reflexionar brevemente sobre 
la museografía del Risco mayor, es decir, el nacimiento. En su musealización, 
solo hubo una preocupación por poner en valor las figuras, por lo que, al desa-
parecer el espacio y escenografía en el que se situaban y exponerse como obras 
aisladas, se ha eliminado su intención dramática. Al cercenar el discurso narra-
tivo se han modificado las experiencias receptivas del espectador, puesto que la 
innegable identidad artística de las figuras, por sí sola, no permite experimentar 
la compleja realidad del espectáculo total que constituía el nacimiento del que 
formaban parte. Muchas de las figuras han perdido su identidad y dimensión, 
quedando reducidas a objetos artísticos/decorativos o documentos costumbris-
tas/etnográficos7 (Figs. 3 y 4).

Como muchos de los museos religiosos, el Museo de las Conceptas de 
Cuenca ha tenido, desde su fundación, serios problemas económicos para 
mantenerse abierto. En el año 2013 estuvo a punto de cerrar sus puertas y en 
2019 fue declarado en emergencia, ya que los recursos no alcanzaban para el 
mantenimiento y los gastos administrativos. Hacer autosustentable el museo 
sigue siendo el principal problema al que este se enfrenta.

6.  El Museo de las Conceptas cuenta con dos almacenes en los que se conserva gran can-
tidad de obra, que por motivos de espacio no puede ser expuesta en el museo. Estas obras, en 
lugar de volver al monasterio al que pertenecen y, por lo tanto, ocupar sus lugares originales, 
están almacenadas, sin posibilidad de que sean vistas.

7.  Recordemos que la misma cosa, como afirmó Kubler (1988: 160-161), «puede valo-
rarse de forma muy diferente como un objeto separado del contexto y como obra integrada en 
su conjunto original».



305

ESTE LUGAR ERA SANTO: LA MUSEALIZACIÓN DE LOS MONASTERIOS ECUATORIANOS

Figura 3. Museo de las Conceptas. Elaboración de aguas medicinales, 
con objetos históricos. Cuenca. (Fotografía de: Gustavo Landívar)

Figura 4. Museo de las Conceptas. Sala de iconografía mariana. Cuenca



306

ÁNGEL PEÑA MARTÍN

11.2.3.  Museo Monacal Santa Catalina de Siena de Quito

Desde el año 2006, el Monasterio de Santa Catalina de Siena de Quito cuenta con 
el Museo Monacal Santa Catalina de Siena, gestionado por la propia comunidad. 
El museo nace del empeño de la Madre Mercedes Alegría de Jesús Quintana OP, 
contando para ello con el apoyo del Fondo de Salvamento del Patrimonio Cultu-
ral, el Instituto Nacional de Patrimonio Cultural y diversos particulares. El mu-
seo dedica una sala los santos, una sala al presidente García Moreno, dos salas 
al Nacimiento, Pasión, Muerte y Resurrección de Jesús, una a las advocaciones 
de la Virgen María, una sala de escultura en el coro alto, un espacio dedicado a 
la historia de la Orden de Predicadores, así como una serie de exposiciones de 
orfebrería y textiles, incluyendo la recreación de una celda8. Por lo tanto, como 
sucede en los museos anteriores, las obras se han agrupado por temáticas. La 
museografía es muy sencilla, realizada con muy pocos recursos, por lo que algu-
nas obras carecen de las mínimas medidas de conservación preventiva.

11.2.4.  Museo de Arte Religioso de Loja

La comunidad de concepcionistas franciscanas del Monasterio de Nuestra Se-
ñora de las Nieves de Loja inauguró el 8 de diciembre de 2006 su Museo de 
Arte Religioso, aunque su historia arranca en el mes de septiembre del año 
1977, cuando el obispo de Loja, monseñor Alberto Zambrano Palacios, en una 
visita al monasterio encontró apiladas y dispersas gran cantidad de pinturas, 
esculturas, retablos y útiles de uso doméstico, pidiendo a las hermanas que los 
reuniesen y guardasen9. Esto se debía a que, el 3 de septiembre de 1964, la co-
munidad había vendido al Banco del Azuay parte del monasterio, perdiendo la 
mitad de la iglesia, el coro alto y bajo, el campanario, la entrada, la portería, el 
torno, los locutorios, las celdas, el noviciado, varias salas y el patio empedrado. 
El obispo aprovechó que su hermano, el doctor Gonzalo Zambrano Palacios, 
era el gerente del Banco Central del Ecuador en Quito, para que todos estos 
objetos fueran restaurados por el banco, con el fin de que pudieran ser conser-
vados en un futuro museo. El proyecto fue retomado en 1998 y, en diciembre 
del año 2000, el arquitecto Marcelo Cobos entregó el proyecto de restauración 

8.  Monasterio Santa Catalina de Siena 2009a: 18-22.
9.  Álvarez 2011: 26-28; Guamán 2014: 12-13 y 74-78 y Rodríguez 2012: 20-24.



307

ESTE LUGAR ERA SANTO: LA MUSEALIZACIÓN DE LOS MONASTERIOS ECUATORIANOS

y nuevo uso del antiguo monasterio como museo. En 2001, se realizaron tra-
bajos de conservación y un primer registro de los bienes del monasterio, fi-
nanciados por la Conferencia Episcopal Ecuatoriana y el Municipio de Loja. 
La restauración de parte de las obras continuó en 2002, con la financiación del 
propio monasterio y del Banco Central del Ecuador. En 2005, algunas obras 
fueron restauradas por la oficina del Instituto Nacional de Patrimonio Cultural 
de Loja. Pero no sería hasta el año 2009 cuando se realizase el inventario de los 
bienes patrimoniales por parte del Ministerio de Patrimonio Cultural.

El arquitecto Iván González, con el patrocinio del Municipio de Loja, res-
tauró la iglesia y sacristía en 2006, inaugurándose el museo. Tras esta apertura 
se procedió, con el apoyo del Ministerio de Cultura del Ecuador, al cambio de 
las cubiertas del monasterio, su impermeabilización, cambio de pilares y vigas, 
bajo la dirección del arquitecto Carlos Orellana Serrano. El ayuntamiento de 
la ciudad española de Loja también contribuyó económicamente a la restaura-
ción del monasterio, para la segunda etapa del museo, con una subvención que 
se destinó al reforzamiento de paredes, piso, adecuación de salas, pasamanos, 
gradas y claustros. Este trabajo fue realizado por los arquitectos Iván Gonzá-
lez y José Martínez, mientras que los alumnos de la Escuela Taller de Res-
tauración San Andrés de Quito realizaron la adecuación final del museo. Por 
consiguiente, nos encontramos con un museo resultado de sucesivas obras bajo 
diferentes direcciones, que no siempre responden al mismo criterio.

El museo, en la actualidad, se compone de dieciséis salas, en las que 
predomina la pintura, agrupada por temáticas, pero cuenta también con una 
recreación de la cocina de las monjas y de una celda, además de parte de 
la iglesia original. Las obras, en su mayor parte, se encuentran accesibles al 
público y muchas de ellas carecen de mobiliario expositivo, con los consi-
guientes problemas de conservación preventiva. El museo es gestionado por la 
propia comunidad, contando con un administrador y el apoyo económico del 
gobierno municipal y algunas entidades públicas y privadas.

11.2.5. � Sala de exposición del Monasterio de la Santísima Trinidad,  
Carmen Moderno o Bajo Quito

En las décadas centrales del siglo XX, las carmelitas descalzas del Monasterio 
de la Santísima Trinidad, Carmen Moderno o Bajo de Quito enajenaron algunos 
de sus bienes para afrontar el coste de la rehabilitación del monasterio, que fue-
ron adquiridos por el Banco Central del Ecuador e integrados en las colecciones 



308

ÁNGEL PEÑA MARTÍN

de su museo. Entre estos se encuentra la custodia principal del monasterio, que 
constituye unas de las obras de orfebrería más destacadas del actual Museo Na-
cional del Ecuador (Morán 2002: 144-161). Frente a esta importante pérdida 
patrimonial, se habilitaron en el monasterio dos salas a modo de exposición per-
manente, pero que no eran visitables. Una se dedicó a los Cristos y casullas, re-
uniendo las imágenes que antes estaban en las celdas de las monjas en una sala 
dispuesta a modo de salón doméstico con gusto anticuario, y la otra corresponde 
al denominado museo de la cocina, una habitación en la que se hizo una recrea-
ción de una cocina, con los utensilios antiguos del monasterio (Fig. 5).

La musealización de estas salas ya no se mantiene, puesto que las herma-
nas vendieron gran parte de los bienes de la cocina al Museo de la Ciudad de 
Quito, creado en 1998, y la Sala de los Cristos y casullas, con motivo de la 
apertura de la Sala del Belén del monasterio en el año 2011, fue desmontada 

Figura 5. Monasterio de la Santísima Trinidad, Carmen Moderno o Bajo. Sala del 
belén. Quito. (Fotografía reproducida en La Orden Miracle, Ernesto: Elogio de 

Quito. Madrid: Ediciones Cultura Hispánica, 1950, lámina 130)



309

ESTE LUGAR ERA SANTO: LA MUSEALIZACIÓN DE LOS MONASTERIOS ECUATORIANOS

para habilitarla como sala de exposiciones temporales. La restauración de la 
Sala del Belén, bajo el auspicio del Instituto Metropolitano de Patrimonio, 
conllevó que esta fuera abierta al público durante la Navidad de ese año. Para 
ello, hubo que acondicionar el claustro y acristalar el nacimiento. Una inter-
vención no exenta de polémica, puesto que no se rastreó el proceso histórico 
que ha construido la imagen que hoy tenemos de este nacimiento y, mucho 
menos, se valoró el impacto futuro de la intervención. Si bien es cierto que 
toda intervención siempre es legítima, también lo es que esta «ha de estar ba-
sada en una auténtica relación dialógica, en una investigación seria y rigurosa 
de esa historia efectual o espesor histórico que media nuestra interacción con 
el pasado» (Martínez 2000: 35). A partir de este momento, el monasterio ha 
vuelto a abrir sus puertas cada Navidad para mostrar el belén. Como comple-
mento al mismo, se han habilitado otra serie de salas en las que se exponen 
varias imágenes del Niño Jesús y obras relacionadas con la infancia de Cristo. 
Estas salas muestran las imágenes a modo de colección, obviando la impor-
tancia cultural, así como la trascendencia simbólica que estas tuvieron como 
ejes de la vida espiritual del monasterio (Fig. 6).

Figura 6. Monasterio de la Santísima Trinidad, Carmen Moderno o Bajo. 
Sala del Belén. Quito



310

ÁNGEL PEÑA MARTÍN

Con el fin de revertir en la ciudadanía la inversión pública realizada por el 
Municipio de Quito en la restauración del monasterio y parte de sus bienes, las 
carmelitas descalzas han optado por abrirlo de forma temporal, sin crear para 
ello un museo permanente. Ejemplo de ello son las exposiciones Imágenes de 
la Pasión de Cristo (2012), El tejido quiteño: una tradición barroca (2014-
2015) y Abriendo puertas, buscando voces (2019).

11.2.6.  Museo Metropolitano del Carmen Alto de Quito

El último museo conventual en abrir sus puertas ha sido el Museo Metropoli-
tano del Carmen Alto en el Monasterio de san José y santa Mariana de Jesús 
de Quito el 5 de diciembre de 2013. La situación económica de la comuni-
dad imposibilitaba el mantenimiento y restauración del edificio, por lo que se 
hizo cargo de él el municipio de Quito, acometiendo su rehabilitación y mu-
seografía. Para ello, las carmelitas descalzas abandonaron sus dependencias 
históricas, entre ellas la puerta reglar, con su torno y portería, el claustro prin-
cipal, el refectorio, la sala capitular, el coro alto o la que fuera casa de santa 
Mariana de Jesús, origen del monasterio, para ocupar un nuevo espacio den-
tro del mismo. El museo cuenta con veintiuna salas, entre las que destaca la 
sala del belén, la sala de los Apóstoles, la sala de santa Mariana de Jesús y la 
sala de la Virgen. El museo funciona, además, como centro de interpretación 
de la historia y vida cotidiana conventual, para lo que se han hecho recrea-
ciones de espacios claustrales como la cocina y el taller de bordados. En al-
gunos de estos espacios se han dispuesto maniquíes que simulan monjas en 
diferentes actitudes: orando en la celda, leyendo en el púlpito del refectorio, 
etc. El museo es gestionado por la Fundación Museos de la Ciudad, por lo 
que, al igual que el resto de museos municipales y a diferencia del resto de 
museos conventuales, desarrolla una amplia programación cultural en la que 
se realizan todo tipo de conferencias, exposiciones temporales10, conciertos 
y talleres educativos.

10.  Ejemplo de ello es la exposición Espiritualidad, género y vida cotidiana, celebrada 
en 2016, en la que se mostraron algunas fotografías actuales de las monjas, pero editadas en 
blanco y negro, desarrollando sus actividades cotidianas en la clausura. Sería interesante que 
algunas de estas imágenes, como documento de la vida en clausura, formasen parte de la mu-
seografía del monasterio, puesto que muestran la relación existente entre las monjas, los obje-
tos y los espacios.



311

ESTE LUGAR ERA SANTO: LA MUSEALIZACIÓN DE LOS MONASTERIOS ECUATORIANOS

11.2.7.  Exposiciones en el Monasterio de Santa Clara de Quito

El Monasterio de Santa Clara de Quito no ha sido musealizado, pero sí que ha 
acogido exposiciones temporales. En 2011, con motivo de la conmemoración 
del octavo centenario de la fundación de la Orden de Santa Clara, fue la sede 
elegida por el Instituto Metropolitano de Patrimonio del Municipio de Quito 
para albergar la exposición El esplendor del Barroco Quiteño, organizada en 
el marco de la declaratoria de la ciudad como Capital Americana de la Cul-
tura. Siguiendo el ejemplo del Carmen Bajo de Quito, en la Navidad del año 
2019, el Instituto Metropolitano de Patrimonio abrió al público el nacimiento 
de las clarisas, con el fin de crear una ruta por los nacimientos del centro his-
tórico de la ciudad. En 2013, el municipio de Quito ya había iniciado la restau-
ración de sus figuras11con el objeto de mostrarlas al público en la Navidad de 
ese año, a través de una exposición temporal en algunos espacios de la clau-
sura. Sin embargo, esta exposición no pudo llevarse a cabo por la premura de 
la misma, posponiéndose para la Navidad del 2014. Esta exposición, final-
mente, no se celebró y la comunidad decidió trasladar el nacimiento a una sala 
más accesible desde el exterior del monasterio. En este proceso, se creó una 
nueva escenografía aprovechando algunos elementos arquitectónicos del anti-
guo montaje, pero el belén perdió su memoria histórica, su riqueza inmaterial 
y todas las maravillas que lo envolvían, puesto que se procedió a su depura-
ción, seleccionando las figuras y eliminando todos los objetos que a él habían 
llegado por un sentimiento y práctica devocional. Para su apertura al público, 
en 2019, fue acristalado por el Instituto Metropolitano de Patrimonio.

En 2020, el municipio de Quito ha restaurado el monasterio, realizando 
trabajos de mantenimiento del edificio y de restauración de pintura mural y 
pintura de caballete, mobiliario, retablos y esculturas, entre otros, lo que, qui-
zás, acabe desembocando en una exposición permanente. Del análisis de to-
dos estos museos, que responden a distintas tendencias y modelos, aunque 
comparten ciertos problemas, podemos extraer las siguientes conclusiones. 
En muchos de estos espacios no hay una correcta contextualización del dis-
curso museográfico que permita al visitante aproximarse a la historia del mo-
nasterio, ni una adecuada interpretación de los objetos expuestos, así como de 
la relación de estos con las comunidades religiosas, consecuencia, en parte, de 

11.  Una parte de sus figuras ya había sido restaurada, antes del año 2009, por el Instituto 
Nacional de Patrimonio Cultural del Ministerio Coordinador de Patrimonio Natural y Cultural 
del Ecuador. Monasterio de Santa Clara 2009b.



312

ÁNGEL PEÑA MARTÍN

la escasez de estudios acerca de la clausura ecuatoriana y de no trasladar los 
existentes a los discursos de los museos. Al musealizar estos espacios, se ha 
producido una descontextualización de los objetos expuestos, puesto que han 
abandonado sus espacios en la clausura para ocupar otros dentro de los mu-
seos. Las obras han sido agrupadas por temáticas, formando con ellas colec-
ciones, siguiendo el mismo discurso desarrollado por los museos estatales, 
como el Museo de Arte Colonial de Quito y el Museo Nacional del Ecuador, 
antiguo Museo del Banco Central. De esta manera, las piezas se muestran 
como si siempre hubieran sido obras de arte al margen de su función original, 
alterando su significado y asumiendo otra función muy distinta, inscrita en las 
categorías creadas y establecidas por la museología y los historiadores del arte 
(Nieto 2011: 65-79). Por lo tanto, su musealización, atendiendo a sus valores 
históricos y estéticos, ha diluido su carácter original. Esta situación se ve agra-
vada cuando en su musealización no se explican sus antiguas funciones, limi-
tando la información de sus cartelas explicativas a datos básicos como autoría, 
título, datación y técnica/materiales. En este sentido, en los museos claustrales 
ecuatorianos hay un déficit de información didáctica sobre las obras expues-
tas. Pero no se debe olvidar ni negar que en los museos los objetos también 
han sido recontextualizados, puesto que han asumido una nueva finalidad y 
con ellos se han creado nuevos discursos, eso sí, olvidando, en muchos casos, 
su significado primordial y su contexto ontológico. La conceptualización es 
otro de los aspectos que hemos de tener presente, puesto que se sobrepasa el 
interés centrado en el objeto y este se fija más en las exposiciones temáticas, 
donde lo menos importante es el objeto y lo que más preocupa son las ideas 
que se pretenden presentar (Fernández 2006: 105).

Algunos desarrollos museográficos, como el del Museo Metropolitano 
del Carmen Alto de Quito, emulando al Museo de la Ciudad de Quito, se han 
llenado de recreaciones con maniquíes y reproducciones de objetos como si se 
tratase de un centro de interpretación12, pero, en realidad, solo han adoptado 

12.  El centro de interpretación es un equipamiento cultural cuya función principal es la de 
promover un ambiente para el aprendizaje creativo, buscando revelar al público el significado 
del legado cultural o histórico de los bienes que expone. Está orientado a cubrir cuatro funcio-
nes básicas: investigación, conservación, divulgación y puesta en valor del objeto que lo cons-
tituye. Interpretar es traducir el lenguaje técnico y a veces complejo del legado histórico, cultu-
ral y patrimonial, a una forma sencilla y comprensible para el público, con el fin de que el visi-
tante entienda la importancia de ese lugar y de los objetos que se exponen. Véase Morales Mi-
randa 1994.



313

ESTE LUGAR ERA SANTO: LA MUSEALIZACIÓN DE LOS MONASTERIOS ECUATORIANOS

su apariencia y no su función, puesto que solo recrean y no interpretan. En un 
intento de acercar a los visitantes la vida en clausura, todos los museos de los 
monasterios ecuatorianos incluyen la recreación de algunos espacios claustra-
les, generalmente relacionados con las actividades cotidianas de las monjas, 
como la cocina, las labores de aguja, etc. y la recreación de una celda, muchas 
de ellas con su respectivo maniquí que representa a una monja (Fig. 7).

11.3. �E l museo conventual como espacio  
doméstico musealizado

La falta de visitantes al Museo de las Conceptas de Cuenca llevó a su direc-
tora, Catalina Cisneros, a replantear sus contenidos con el fin de atraer a nue-
vos públicos. En junio de 2015, abogaba por hacer un museo más tecnológico, 
para acceder virtualmente a los espacios claustrales no visitables, como el 

Figura 7. Museo Metropolitano del Carmen Alto. 
Refectorio con figura de monja en el púlpito. Quito



314

ÁNGEL PEÑA MARTÍN

refectorio y la sala de profundis13. Meses después, en diciembre de 2015, se 
planteó reformular su contenido con el proyecto Experiencia Museo de las 
Conceptas, desarrollado por Paola Escobar y Ana María Armijos. No tene-
mos claro el proyecto expositivo recogido en esa propuesta, ya que las infor-
maciones son contradictorias. En el periódico El Mercurio se recoge que el 
patrimonio del monasterio sería utilizado para contar la historia de la ciudad, 
supuestamente más atractiva para captar visitantes:

Este Museo es testigo silencioso de la historia de Cuenca. Entonces, en él 
está reflejada también la historia socioeconómica de la ciudad, ya que sus piezas 
incluso van respondiendo a las actividades económicas locales, porque cuando 
hay prosperidad en la ciudad, alrededor de 1700, es cuando se empieza a cons-
truir la iglesia por ejemplo14.

Con este proyecto, según la directora del museo, se preveía realizar «un 
cambio museológico y museográfico, es decir, ya no se armaría al museo 
por colecciones como actualmente está, sino se buscará que a través de las 
piezas se cuente la historia de la ciudad»15. Por lo tanto, se promovía que el 
museo dejase de ser religioso y que los objetos expuestos volviesen a ser so-
metidos a una nueva recontextualización, en la que, además, serían seculari-
zados. Sin embargo, el diario El Tiempo nos traslada un proyecto totalmente 
diferente, basado en este caso en las monjas. La idea, según Ana María Armi-
jos, sería relacionar el recorrido del museo con la vida de las monjas, puesto 
que son parte de la historia presente, mostrando «qué hacen las monjas, a 
qué se dedican, por qué se dedicaron a esa vida y más cuestionamientos»16. 
Esta propuesta, por consiguiente, parece que focalizaría la atención del visi-
tante en las monjas y en torno a ellas girarían los objetos expuestos.

13.  «Innovaremos espacios del museo», El Tiempo. Cuenca, 15 de junio de 2015. www.
eltiempo.com.ec/noticias/cultura/7/354283/innovaremos-espacios-del-museo. Recogido en Peña 
Martín 2017: 626.

14.  «Analizan cambios en el Museo de las Conceptas», El Mercurio. Cuenca, 7 de di-
ciembre de 2015. www.elmercurio.com.ec/506290-analizan-cambios-en-el-museo-de-las-con-
ceptas/. Recogido en Peña Martín 2017: 625.

15.  «Visitar las Conceptas tendrá enfoque lúdico», El Mercurio. Cuenca, 30 de diciembre 
de 2015. www.elmercurio.com.ec/509313-visitar-las-conceptas-tendra-enfoque-ludico/. Reco-
gido en Peña Martín 2017: 625.

16.  «Renovación expositiva en Conceptas», El Tiempo. Cuenca, 3 de diciembre de 2015. 
www.eltiempo.com.ec/noticias/cultura/7/363824/renovacion-expositiva-en-conceptas. Recogido 
en Peña Martín 2017: 625.

http://www.eltiempo.com.ec/noticias/cultura/7/354283/innovaremos-espacios-del-museo
http://www.eltiempo.com.ec/noticias/cultura/7/354283/innovaremos-espacios-del-museo
http://www.elmercurio.com.ec/506290-analizan-cambios-en-el-museo-de-las-conceptas/
http://www.elmercurio.com.ec/506290-analizan-cambios-en-el-museo-de-las-conceptas/
http://www.elmercurio.com.ec/509313-visitar-las-conceptas-tendra-enfoque-ludico/
http://www.eltiempo.com.ec/noticias/cultura/7/363824/renovacion-expositiva-en-conceptas


315

ESTE LUGAR ERA SANTO: LA MUSEALIZACIÓN DE LOS MONASTERIOS ECUATORIANOS

En 2016, Catalina Cisneros se decantó por un museo más didáctico e in-
clusivo, con experiencias sensitivas, tan de moda en la nueva museología del 
siglo XXI, obviando a los objetos expuestos:

Queremos que se integre el barrio y la comunidad. Estamos viendo la posi-
bilidad de que en la fachada se proyecte películas. Además tenemos la visión de 
convertirnos en un museo inclusivo. No solo con rampas generamos inclusión 
[…] los olores que tiene cada planta son únicos. En los patios podemos encontrar 
más de 15 olores. Y esto para una persona no vidente puede ser una experiencia 
diferente de disfrutar el museo. También contemplamos trazar un mapa de la ciu-
dad para que ellos sepan dónde están ubicadas las iglesias17.

Sin embargo, nada de todo ello se pudo llevar a cabo por los constantes 
problemas financieros del museo. No obstante, esta posibilidad de cambio nos 
permite plantear un proyecto alternativo, con un nuevo discurso museográ-
fico, partiendo de la base de que un museo conventual no debe funcionar como 
un mero contenedor de una colección de objetos artísticos, sino que tiene que 
haber una conservación integral de los objetos, teniendo en cuenta su forma, 
su contexto y su significado, evitando, de esta manera, que las obras sean co-
sificadas y pierdan su identidad. Parte de estos procesos son irreversibles y, 
puesto que no se puede volver al pasado, es necesario recuperar la microhisto-
ria frente a la historia general de la clausura, los usos y funciones de las imá-
genes y articular nuevos discursos museísticos con los objetos expuestos, para 
evitar, en la medida de lo posible, su descontextualización.

Al musealizar los monasterios se debería preservar la autenticidad de los 
espacios, con su historia, frente a la recreación, máxime cuando esta no se pro-
duce, por diferentes motivos, con total fidelidad, conservándolos tal y como 
estaban, o están, al ser habitados por las monjas, sin idealizarlos ni falsearlos 
cambiando las obras de lugar por razones estéticas. La musealización de al-
gunos monasterios ha alterado parte de los espacios más importantes para la 
vida claustral, como la sala capitular, el refectorio o los coros, al introducir ar-
quitecturas expositivas que alteran sus volúmenes y la visión espacial, lo que 
ha provocado que la importancia de estos espacios se haya desdibujado, por 
lo que sería deseable devolverles, en la medida de lo posible, su identidad. Se 

17.  «Museo de las Conceptas: hacia un museo inclusivo», La Tarde. Cuenca, 27 de abril 
de 2016. www.latarde.com.ec/2016/04/27/museo-de-las-conceptas-hacia-un-museo-inclusivo/. 
Recogido en Peña Martín 2017: 626.

http://www.latarde.com.ec/2016/04/27/museo-de-las-conceptas-hacia-un-museo-inclusivo/


316

ÁNGEL PEÑA MARTÍN

debería llegar a un equilibrio en los espacios históricos con los sistemas de in-
formación y control de visitantes, para no inundar las salas de elementos aje-
nos al ambiente, como un uso excesivo de mobiliario museográfico, con el fin 
de que estos no sean agresivos con los ambientes originales y que, al mismo 
tiempo, cumplan las funciones de informar y preservar la integridad de las 
obras expuestas (García 2012: 34). Por otra parte, debería evitarse, siempre 
que sea posible, la deslocalización interna de las obras. Esto es, las obras que 
se encuentran en los lugares originales para los que fueron realizadas no de-
berían ser trasladadas a los museos claustrales, tanto por razones obvias de ri-
gor y respeto histórico, como por un sentido elemental de la óptima valoración 
en la lectura de las obras y del entorno arquitectónico, decorativo y devocio-
nal concreto para los que fueron pensadas. Sin embargo, la realidad es que la 
tendencia habitual en los museos claustrales ha sido, y aún es18, crear diversas 
salas temáticas, ya sea por iconografía o por material, lo que descontextualiza 
las obras al presentarlas únicamente como objetos artísticos, olvidando sus 
funciones devocionales, así como su relación con las monjas19. Además, estas 
propuestas museográficas han distorsionado el rol del objeto al construir con 

18.  La propuesta realizada en 2015 por Gila Medina (2015: 32-44) para musealizar el 
Monasterio de la Encarnación de Granada plantea la creación de salas temáticas de escultura, 
pintura y artes decorativas, desde un punto de vista histórico-artístico.

19.  El Padre Rodríguez G. de Ceballos (1998: 13-24) al referirse al Museo de las Descal-
zas Reales de Madrid, creado en 1960, afirmó que «el Museo de las Clarisas Descalzas no es un 
museo cualquiera ni se deben contemplar las obras de historia y arte que atesora con la actitud 
y talante con que se admiran en otros museos. Estos se han estructurado, por lo general, artifi-
cialmente como una serie ordenada de objetos, arrancados a la fuerza de su contexto natural –el 
palacio, la casa, la iglesia, el convento– y, por consiguiente, desviados de su finalidad primera, 
para ser estudiados por los expertos, admirados estéticamente por los degustadores y aficiona-
dos y ser curioseados por los simples turistas. El Museo del Monasterio de las Descalzas no es, 
no debe ser eso. Las obras exhibidas, pinturas, esculturas, tapices, relicarios, ornamentos, pie-
zas litúrgicas y objetos devocionales no han sido nunca arrancados del sitio para el que fueron 
creados o adquiridos, como tampoco ha sido violentada su finalidad primaria de servir a la li-
turgia, al culto y al desarrollo de la religiosidad y de la piedad de quienes permanentemente ha-
bitan el Monasterio, las religiosas de Santa Clara». Pese a lo antedicho las obras del monaste-
rio si han sido arrancadas de sus espacios para crear con ellas salas temáticas. En 1986 se abrie-
ron las salas de pintura flamenca, española e italiana, agrupando una serie de cuadros que «se 
podían ver antes en distintos lugares de la visita al Monasterio» (Ruiz 1986: 4-16). Caso parti-
cular es el de su sala capitular, musealizada como sala de escultura, agrupando diversas escul-
turas procedentes de espacios claustrales que, en realidad, son visitables. Si todas las imágenes 
expuestas en la sala capitular han sido descontextualizadas, también lo ha sido el propio espa-
cio, en el que se ha alterado su función y programa iconográfico.



317

ESTE LUGAR ERA SANTO: LA MUSEALIZACIÓN DE LOS MONASTERIOS ECUATORIANOS

él un discurso en el que, por lo general, se presentan como producto de un afán 
coleccionista por parte de las monjas, ya que siempre se habla de colección.

Los visitantes de los museos conventuales no buscan únicamente contem-
plar una serie de objetos artísticos clasificados como en un museo de bellas ar-
tes, sino la experiencia de acceder a los espacios antaño claustrales, tal y como 
estaban cuando eran habitados por las monjas. Por todo ello, en nuestra opi-
nión y bajo nuestra experiencia, la categoría de museo que más se aproxima a 
lo que debería ser un museo conventual es la de una casa museo20. Estos mu-
seos no basan tan solo su función en la muestra de una colección de objetos de 
mayor o menor valor artístico o antigüedad, sino que tienen como misión es-
pecial mantener o recrear el ambiente en el que el personaje que habitó la casa 
desarrolló su vida. El valor específico de una casa museo, como afirma García 
Ramos (2013: 24), radica:

en la conservación o recreación de sus ambientes pasados. Del mismo modo, 
los objetos confieren a la casa un valor específico al contextualizar el edificio y 
la época en que esta fue habitada, hacen que el visitante pueda evocar más fá-
cilmente sus ambientes. La idea de no exponer las piezas siguiendo los criterios 
didácticos de los museos de historia del arte tradicionales, se justifica por la ne-
gación a la descontextualización del objeto, a sacarlo del espacio que le otorga 

20.  Las casas museo se han definido como museos de ambiente, en los que el contenido y 
edificio están relacionados por contextos de tipo cultural, territorial, períodos históricos o per-
sonajes concretos (García 2013: 19). Blasco Esquivias (2013: 145-159) al reflexionar acerca de 
las casas museo y las singularidades museológicas del espacio doméstico, ya aplicó esta tipolo-
gía al Monasterio de las Descalzas Reales de Madrid, como caso excepcional dentro de las ca-
sas museo, por la «secular, rara y específica continuidad que se produce en este tipo de habi-
tación, por la decidida voluntad de sus habitantes de procurarse un alejamiento del mundo cir-
cundante, acorde con los preceptos de su regla, y por el consiguiente mantenimiento de ciertos 
aspectos pretéritos de la habitabilidad doméstica que en otros muchos casos han sido ya altera-
dos, falseados, sustituidos o simplemente destruidos […] La singularidad de estas casas o es-
pacios domésticos se ve todavía reforzada por el hecho de que hoy en día funcionan también 
como museo y abren regularmente sus puertas al público para permitirle contemplar no solo las 
riquezas y objetos artísticos atesorados en su interior a lo largo del tiempo, sino también algu-
nos aspectos de la vida doméstica de las monjas que no están vedados por la clausura y que han 
permanecido inalterados durante los varios siglos de ocupación continuada del edificio, preser-
vando sus espacios cotidianos y sus ámbitos del habitual deterioro, transformación o irreme-
diable pérdida que con frecuencia termina por desvirtuar los interiores históricos de las casas 
y palacios modernos, que suelen sucumbir a los cambiantes dictados de la moda, a la aplica-
ción de nuevas tecnologías e infraestructuras domésticas y a las inevitables modificaciones de 
la vida cotidiana».



318

ÁNGEL PEÑA MARTÍN

vida y su función concreta; al tiempo que las propias piezas expuestas dan sen-
tido al entorno doméstico.

En estos espacios, en consecuencia, se combinan las connotaciones del 
ámbito privado, es decir, una casa, con las del espacio público, el museo. Esta 
dualidad hace que sea necesario establecer un límite entre la casa y el mu-
seo, esto es, hasta dónde hay que llegar para mantener viva la autenticidad 
de la vivienda en el momento de convertirla en museo, sin que esta pierda su 
esencia, y qué elementos se pueden sacrificar para poder musealizarla (Gar-
cía 2013: 23). En este mismo sentido, debería reflexionarse acerca de qué es-
pacios de los monasterios son susceptibles de ser visitados y cuáles deberían 
seguir siendo privados, teniendo presente que cualquier intervención debería 
realizarse no solo desde el rigor científico, sino también desde el respeto hacia 
las creencias de las monjas, puesto que, para ellas, parte de sus espacios son 
sagrados y, como tales, antesala para el Cielo. En esta toma de decisiones, el 
mayor problema que la museografía afronta es la adaptación de los espacios al 
pasar de un ámbito en origen doméstico a un espacio público, con las infraes-
tructuras necesarias para ofrecer servicios y acoger a los visitantes con todas 
las medidas de seguridad, accesibilidad y calidad. La difícil convivencia entre 
recorridos, recursos informativos, sistemas museográficos, adaptación didác-
tica de los contenidos, discursos expositivos o medidas de seguridad, entra en 
conflicto con la conservación de los ambientes originales, teniendo presente 
que lo que espera el visitante es encontrar los espacios como si los acabara de 
abandonar su último propietario21.

A pesar de que creemos que la musealización de los conventos siguiendo 
los parámetros de las casas museo es la intervención más respetuosa con los 
espacios y los objetos, hemos de reparar en que estos, a diferencia de las casas 
museo, son inmuebles que siguen estando habitados, por lo que la convivencia 
entre espacios públicos y privados así como el flujo de visitantes puede inter-
ferir en la vida de las monjas, máxime cuando son comunidades de clausura. 
No obstante, es la solución más adecuada para evitar la descontextualización 
de las obras o de las propias monjas, accediendo a los espacios claustrales en 

21.  En las casas museo el espectador se incluye «como si fuera realmente un inquilino, el 
espectador ya no está, como ocurre en muchos museos tradicionales, frente a una obra, sino que 
se sitúa en ella, moviéndose a través del espacio y entre las cosas que esta contiene. Se trata, no 
ya de una mera reproducción, sino de una realidad, emplazada a una determinada situación es-
pacial» (Torres 2013: 183-194).



319

ESTE LUGAR ERA SANTO: LA MUSEALIZACIÓN DE LOS MONASTERIOS ECUATORIANOS

el tiempo que no interfiere con el uso de la comunidad, siendo espacios pri-
vados y públicos en diferentes horarios. A pesar de que esta convivencia de 
usos es la solución más respetuosa con los espacios y los objetos, ningún mo-
nasterio ecuatoriano ha apostado por ella para la musealización de sus espa-
cios, prefiriendo musealizar zonas en desuso o en uso, pero trasladando la 
comunidad a otro espacio. Esto último es lo que ha sucedido al crear el Museo 
Metropolitano del Carmen Bajo de Quito, donde la comunidad de carmelitas 
descalzas ha abandonado los espacios históricos.

Por ello, es mucho más viable habilitar o construir nuevos espacios que 
no interfieran con la vida de las monjas, aunque esto provoque problemas no 
fácilmente solucionables en los proyectos museográficos, como la deslocali-
zación de las obras. En el museo, el visitante desconoce cómo estas funcio-
naban en la clausura, qué lugar ocupaban y qué relación se establecía con las 
monjas. En este sentido, a diferencia de otros museos, no estamos ante una se-
rie de objetos procedentes de muy diversos orígenes, colecciones, adquisicio-
nes, depósitos y donaciones, sino que todas las obras expuestas proceden de 
un único espacio, el monasterio, dispuestas en sus capillas, muros, salas de 
vida comunitaria, etc.

Si la única posibilidad para habilitar un monasterio como museo es la des-
localización de sus obras, estas deberían ser recontextualizadas y crear con 
ellas un discurso en el que, lejos de mostrar los objetos en salas temáticas por 
iconografía o material, las protagonistas sean las monjas, cobrando más rele-
vancia en la museografía, puesto que los objetos expuestos han sido utiliza-
dos por ellas, teniendo siempre presente que la historia de estos objetos es, en 
buena parte, la biografía de sus usuarias. El monasterio, a diferencia de una 
casa, no es una proyección del yo, personal e individual, sino de una colecti-
vidad. Sus objetos no son fragmentos de una vida, sino de muchas a lo largo 
de los siglos, cuyo recuerdo pervive. En la clausura femenina es fundamental 
el concepto de comunidad y, en consecuencia, este debería estar también pre-
sente en el discurso museográfico.

En base a ello, nuestra propuesta, frente a miradas más tradicionales, sería 
articular su exposición en torno al tiempo, que es el que marca la vida en clau-
sura. La vida en los monasterios es una concatenación de prácticas, que tie-
nen sus tiempos perfectamente delimitados. La concatenación entre el tiempo 
diario y el tiempo anual en los claustros femeninos, sabiendo que se avanza 
de forma espiral alrededor de fechas ordenadas y preestablecidas, es lo que da 
continuidad a la comunidad religiosa. Así pues, el discurso podría abordar los 
tres tiempos existentes, a nuestro juicio, en el monasterio:



320

ÁNGEL PEÑA MARTÍN

1.º	 El tiempo diario. Cada día de vida de una monja en clausura está mar-
cado por el rezo del oficio divino y su ritual religioso, junto con los 
horarios de la vida comunitaria. Un tiempo estrictamente regulado, 
en el que hay momentos destinados a la oración individual y comuni-
taria, al trabajo, a la formación, a la recreación, etc. En este espacio, 
marcando las horas del día, con sus tablas horarias, tendrían cabida 
aquellos objetos que forman parte de la vida cotidiana de las monjas, 
tanto para la oración (imágenes, devocionarios, etc.), como los que 
son empleados para su trabajo, utensilios domésticos, etc., mostrando 
la importancia de encontrar a Dios en lo ordinario.

2.º	 El año. En los monasterios el tiempo es distinto al del mundo exterior, 
avanzando, cada año, solo para volver al mismo punto del que se par-
tió. A lo largo del año se celebran una serie de fiestas fijadas en el ca-
lendario religioso y que, por lo tanto, se repiten de año en año. Para 
ello, se confeccionaban unos calendarios que marcaban los tiempos 
litúrgicos y en los que se especificaban las fiestas con su correspon-
diente modo de celebrarlas. Sería el espacio expositivo destinado al 
ritual, siguiendo las santas costumbres, con las imágenes y objetos re-
lacionados con las devociones propias de la comunidad; la Navidad 
y la Semana Santa, con sus respectivas preparaciones espirituales, 
como son el Adviento y la Cuaresma; Pentecostés, el Corpus Christi, 
los Difuntos, etc. con los ornamentos litúrgicos y la orfebrería utiliza-
dos para las celebraciones eucarísticas. Todos estos objetos han de ser 
contextualizados dentro del ritual mostrando las funciones que des-
empeñaban y, por consiguiente, no solo presentarlos como objetos, 
más o menos, artísticos.

3.º	 Tiempo de Dios. En la clausura, los días, los meses y los años son 
tiempo de Dios, de tal manera que el tiempo que las monjas viven 
en el monasterio es un impasse entre su salida del siglo y su entrada 
en la vida eterna a través de la muerte física. La muerte es especial-
mente relevante en la clausura puesto que, para las monjas, es el co-
mienzo de una nueva vida en la que se produce la liberación total de 
las ataduras materiales y el esperado encuentro con el Esposo22. En 
este espacio se mostrarían las etapas por las que pasa una monja en el 

22.  En los libros de profesión se recoge la fecha del fallecimiento de las monjas seguida 
del número de años, meses y días que tuvieron de vida religiosa antes de fallecer. Este conoci-
miento exacto del momento de la muerte muestra la importancia que tenía la transición a la vida 



321

ESTE LUGAR ERA SANTO: LA MUSEALIZACIÓN DE LOS MONASTERIOS ECUATORIANOS

monasterio, desde su ingreso hasta su fallecimiento, destacándose la 
toma de hábito y la muerte, en las que participan diversos objetos y se 
crean otros, como los retratos. Las vidas de monjas, las hermanas vir-
tuosas y venerables, los retratos de las monjas, la creación artística de 
las monjas, las obras artísticas de carácter ejemplarizante y alegórico, 
los modelos de virtud y santidad, la fabricación de un cuerpo santo, 
etc., articularían este espacio.

El tiempo, con sus propios tiempos, es el que rige la vida claustral y de-
termina el momento en que cada objeto debe ser usado. Por ello, creemos que 
con esta nueva musealización del patrimonio conventual, aunque los objetos 
sean deslocalizados, mantendrían, al menos, parte de su contexto frente a las 
propuestas temáticas tradicionales. La visión del tiempo en la clausura, así 
como de las monjas en función de sus tiempos, haría que estas cobrasen pro-
tagonismo en el discurso museográfico, al explicar con los objetos expuestos, 
en base al contenido que transmiten, a su función y también a su recepción, 
la vida en los monasterios. Para su correcta interpretación, son fundamenta-
les las reglas, las constituciones y los diversos manuales para la vida en clau-
sura, teniendo presentes los votos de obediencia, pobreza, castidad y clausura, 
puesto que son los rigen la vida claustral y, por lo tanto, en ellos está la clave 
para comprender la vida en los monasterios. Por ello, la aproximación a los 
objetos no debería realizarse únicamente con la mirada actual, sino con la de 
la época en la que fueron creados y usados, dentro de su ambiente ideológico y 
devocional, puesto que, de no hacerlo así, al desconocer el significado exacto 
de algunos objetos, se podría alterar, trivializar o incluso llegar a falsear su 
uso, significado y simbolismo.

eterna, es decir, a la vida real al estar en manos de su Divino Esposo. Acerca de la importancia 
de la muerte en la clausura, véase Vallarta 1995: 573-581.



322

ÁNGEL PEÑA MARTÍN

Conclusiones

En los últimos años ha habido un creciente interés desde el ámbito universi-
tario ecuatoriano por los museos de las clausuras femeninas, tanto en lo que 
respecta a la conservación de sus bienes (Cabrera 2016; Guamán 2014; Pérez 
2012 y Rodríguez 2012), como en relación a su valor como recurso turístico 
(Cabrera 2015 y Cargua 2017), aportando diferentes planes de gestión que no 
se han podido implementar por la falta de recursos económicos. Sin embargo, 
sus discursos museográficos no han sido analizados, revisados ni cuestiona-
dos, como tampoco lo han sido los objetos expuestos ni los descartados y, por 
lo tanto, ausentes. Puesto que parte de estos procesos son irreversibles, tene-
mos que ser conscientes de qué pasa en ellos y no solo celebrarlos, ya que en 
estos museos hemos encontrado reconstrucciones e interpretaciones que ge-
neran confusión en lugar de un correcto acercamiento al objeto. Unos obje-
tos, sobre todo los devocionales, que no deberían haber perdido los fines para 
los que fueron creados, como ha sucedido en casi todos los museos de los mo-
nasterios ecuatorianos, al ser musealizados al margen de las comunidades. 
Algunas de estas obras, las que participaban en las prácticas piadosas de las 
monjas, deberían retornar a los claustros, al menos, con motivo de las festivi-
dades y seguir girando en la rueda del ritual.



323

ESTE LUGAR ERA SANTO: LA MUSEALIZACIÓN DE LOS MONASTERIOS ECUATORIANOS

Bibliografía

Almeida Reyes, Eduardo (2007): «Trayectoria del Museo del Banco Central del Ecua-
dor», Arqueología Ecuatoriana. Disponible en www.arqueo-ecuatoriana.ec/
articulos/11-generalidades/31-trayectoria-del-museo-del-banco-central-del-
ecuador.

Álvarez S., Beatriz (O. I. C.) (2011): Homenaje de las Madres Concepcionistas de 
Loja a Santa Beatriz en los 500 años de la aprobación de la regla concepcio-
nista. 1511-2011. Loja: Monasterio de Concepcionistas Franciscanas de Loja 
“Nuestra Señora de las Nieves”.

Blasco Esquivias, Beatriz (2013): «Reflexiones en torno a las casas museo y las singu-
laridades museológicas del espacio doméstico», en Asunción Cardona Suanzes 
(coord.), Casas museo: museología y gestión. Madrid: Ministerio de Educa-
ción, Cultura y Deporte. Secretaría General Técnica. Subdirección General de 
Documentación y Publicaciones, 145-159.

Bolaños, María (2008): Historia de los museos en España. Memoria, cultura y socie-
dad (segunda edición, revisada y ampliada). Gijón: Ediciones Trea.

Cabrera Merchán, Rómulo Leonardo (2016): Plan de gestión para la conservación 
del Monasterio de la Inmaculada Concepción de la Ciudad de Cuenca [trabajo 
de graduación previo a la obtención del título de Magíster en Conservación y 
Gestión del Patrimonio Cultural Edificado]. Cuenca: Universidad de Cuenca.

Cabrera Villavicencio, Marco Wladimir (2015): Valoración patrimonial de siete mo-
nasterios del centro histórico de Quito y su desarrollo turístico [tesis previa a la 
obtención del título de Ingeniería en Gestión Turística y Preservación Ambien-
tal]. Quito: Universidad Tecnológica Equinocial.

Cardoso, René (sin fechar, posterior a 1997): Museo del Monasterio de las Concep-
tas de Riobamba.

Cargua Mazón, Nataly Karina (2017): Iconografía religiosa de elementos distinti-
vos del Museo de la Concepción para aplicarlos en estampillas de la ciudad 
de Riobamba [trabajo presentado como requisito para obtener el título de licen-
ciado en la especialidad de Diseño Gráfico]. Riobamba: Universidad Nacional 
de Chimborazo.

Fernández Hernández, Francisca (2006): Planteamientos teóricos de la museología. 
Gijón: Ediciones Trea.

García Ramos, María Dolores (2013): Casas Museo de recreación de ambientes. Una 
aproximación al caso español. Córdoba: UNED Córdoba.

Gila Medina, Lázaro (2015): «Patrimonio artístico y vida conventual: propuesta mu-
seística para el Monasterio de la Encarnación de Granada», Quiroga, 7, 32-44.

Guamán Maleza, Manuel Ángel (2014): Modelo de gestión cultural para puesta en 
práctica de la conservación preventiva en el Museo de Concepcionistas de Loja 

http://www.arqueo-ecuatoriana.ec/articulos/11-generalidades/31-trayectoria-del-museo-del-banco-central-del-ecuador
http://www.arqueo-ecuatoriana.ec/articulos/11-generalidades/31-trayectoria-del-museo-del-banco-central-del-ecuador
http://www.arqueo-ecuatoriana.ec/articulos/11-generalidades/31-trayectoria-del-museo-del-banco-central-del-ecuador


324

ÁNGEL PEÑA MARTÍN

[tesis de grado previa a la obtención del título de licenciado en Restauración y 
Museología]. Quito: Universidad Tecnológica Equinoccial.

Iturralde Aguilar, Edmundo (2009): «Museo de Arte Religioso: “Las conceptas”», 
Gustavo Lloret, Museo de las Conceptas. Un testimonio Histórico. Cuenca: 
Fundación Museo de las Conceptas, 83-95.

Kubler, George (1988): La configuración del tiempo. Observaciones sobre la historia 
de las cosas. Madrid: Nerea.

León Daza, Carlos Alberto (O. C. D.) (2018): Desde las entrañas del Carmelo. Quito: 
Monasterio del Carmen Moderno de la Sma. Trinidad (Carmen Bajo).

Lloret, Gustavo (2009): Museo de las Conceptas. Un testimonio Histórico. Cuenca: 
Fundación Museo de las Conceptas.

Martínez Espinosa, Gerardo (2009): «El Museo de las Conceptas», en Gustavo Llo-
ret. Museo de las Conceptas. Un testimonio Histórico. Cuenca: Fundación Mu-
seo de las Conceptas, 97-117.

Martínez Justicia, María José (2000): Historia y teoría de la conservación y restaura-
ción artística. Madrid: Tecnos.

Morales Miranda, Jorge (1994): «¿Centros de interpretación?», Carpeta Informativa 
del Centro Nacional de Educación Ambiental. Disponible en www.interpreta-
ciondelpatrimonio.com/docs/docs/CentrosdeInterpretacion.pdf.

Morán Proaño, Nancy P. (2002): «El lucimiento de la fe. Platería religiosa en Quito», 
en Alexandra Kennedy (ed.), Arte de la Real Audiencia de Quito, siglos XVII-
XIX. Patronos, corporaciones y comunidades. Hondarribia: Editorial Nerea, 
144-161.

Moreno de Dávila, Eulalia (1993): «Formación del Museo de las Conceptas de 
Cuenca (Ecuador)», en María Isabel Viforcos Marinas y Jesús Paniagua Pérez 
(coords.), I Congreso Internacional del Monacato Femenino en España, Por-
tugal y América, 1492-1992, volumen 1. León: Universidad de León, Secreta-
riado de Publicaciones, 375-382.

Moreno de Dávila, Eulalia (2005): La colección pictórica del Museo de las Concep-
tas de Cuenca. Cuenca: Universidad del Azuay.

Nieto Alcaide, Víctor (2011): «La obra de arte, del objeto al museo. La docencia: 
origen del Museo de la Real Academia de Bellas Artes de San Fernando», en 
M.ª Dolores Antigüedad del Castillo-Olivares (dir.), Colecciones, expolio, mu-
seos y mercado artístico en España en los siglos XVIII y XIX. Madrid: Editorial 
Centro de Estudios Ramón Areces.

Peña Martín, Ángel (2017): Arte, imagen y monasterios en el Quito Virreinal, siglos 
XVI-XVIII. El ciclo litúrgico de Navidad [tesis doctoral]. Madrid: Universidad 
Autónoma de Madrid.

Pérez Avecillas, Juan José (2012): Situación de los Museos de Cuenca: factores ex-
trínsecos de deterioro de los bienes culturales y soluciones reales [trabajo de 



325

ESTE LUGAR ERA SANTO: LA MUSEALIZACIÓN DE LOS MONASTERIOS ECUATORIANOS

fin de maestría para la obtención del título de Magister en Conservación y Ad-
ministración de Bienes Culturales]. Quito: Universidad Internacional SEK.

Rodríguez G. de Ceballos, Alfonso (1998): «Arte y mentalidad religiosa en el Museo 
de las Descalzas Reales», Reales Sitios, 138, 13-24.

Rodríguez Moreno, Oswaldo A. (1986): Museo del Convento “La Concepción”. Ca-
tálogo de su colección permanente de arte religioso. Riobamba: Editorial Pe-
dagógica «Freire».

Rodríguez Vintimilla, Jannina Elizabeth (2012): Inventario de la colección de 25 pin-
turas de caballete del monasterio de las Madres Conceptas de la ciudad de 
Loja, historia del museo y su promoción turística [trabajo de fin de titulación de 
Hotelería y Turismo]. Loja: Universidad Técnica Particular de Loja.

Ruiz Alcón, María Teresa (1986): «Obras de restauración en los Monasterios de las 
Descalzas Reales y de la Encarnación de Madrid», Reales Sitios, 87, 4-16.

Torres González, Begoña (2013): «El poder de los objetos», en Asunción Cardona 
Suanzes (coord.), Casas museo: museología y gestión. Madrid: Ministerio de 
Educación, Cultura y Deporte. Secretaría General Técnica. Subdirección Gene-
ral de Documentación y Publicaciones, 183-194.

Vallarta, Luz del Carmen (1995): «Tiempo de muerte en tiempo de vida», en Manuel 
Ramos Medina (coord.), Memoria del II Congreso Internacional el monacato 
femenino en el Imperio Español. Monasterios, beaterios, recogimientos y cole-
gios. México D. F.: Centro de Estudios de Historia de México CONDUMEX, 
573-581.

Vargas, José María (O. P.) (1964): El arte ecuatoriano. Quito: Editorial Santo Do-
mingo.

Vargas, José María (O. P.) (1965): Arte religioso ecuatoriano. Quito: Casa de la Cul-
tura Ecuatoriana.

Monasterio Santa Catalina de Siena 1592-2009, 2009ª. Quito: Monasterio Santa Ca-
talina de Siena.

Monasterio de Santa Clara, 2009b. Quito: Instituto Nacional de Patrimonio Cultural.
Esplendor del Barroco Quiteño, 2011. Quito: Quito Distrito Metropolitano.



https://colecciones.selloceaapq.es/
https://editorial.us.es
http://ediciones.uniandes.edu.co

	Cubierta
	Portadilla
	Portada
	Página de Créditos
	ÍNDICE
	DEL ACOPIO A LA DIÁSPORA: UNA INTRODUCCIÓN. Olga Isabel Acosta Luna - Francisco Montes González
	Razones para un título: Del acopio a la diáspora
	Intentos por delinear historias y geografías
	Antecedentes historiográficos
	Definiendo coleccionismos americanos
	Nuestras aportaciones
	Bibliografía seleccionada

	CAPÍTULO 1. PAREDES DE IMÁGENES. SANTAFÉ/BOGOTÁ SIGLOS XVII-XIX. Constanza Villalobos
	Introducción
	1.1. El gusto por las imágenes en Santafé
	1.2. La disposición de obras: el gusto por los países, fruteros, rosas
	1.3. La iglesia de la Compañía de Jesús de Santafé
	1.4. Un prelado ilustrado
	1.5. Alberto Urdaneta: coleccionista del siglo XIX
	1.5.1. Exposición de conjuntos de obras de arte antiguo

	Bibliografía

	CAPÍTULO 2. COLECCIONES DE PINTURA Y ESCULTURA EN LAS CASAS CUSQUEÑAS A LA LUZ DE LOS TESTAMENTOS E INVENTARIOS DE BIENES DEL SIGLO XVIII Y PRINCIPIOS DEL XIX. Ewa Kubiak
	2.1. Casas de Cusco y su arte
	2.2. Las primeras colecciones de obras de arte
	2.3. Colecciones cusqueñas durante el siglo XVIII y principios del XIX
	2.3.1. Lugares de exhibición de pintura y escultura: salón, corredor, dormitorio
	2.3.2. Oratorios privados: lugares entre devoción y manifestación artística
	2.3.3. Pintura religiosa
	2.3.4. En el margen de las colecciones: pintura profana

	Conclusiones
	Bibliografía

	CAPÍTULO 3. MECENAS ENTRE ASTURIAS Y EL ARZOBISPADO DE LA PLATA: ESTRATEGIAS Y COMITENCIAS DE JUAN QUEIPO DE LLANO Y VALDÉS, Agustina Rodríguez Romero
	3.1. La colección de pinturas de Queipo de Llano
	3.2. Acciones y estrategias de un mecenas
	Bibliografía

	CAPÍTULO 4. EL EXPOLIO DEL COLEGIO JESUITA EN MOMPOX: ARTE, LIBROS Y NEGLIGENCIA ADMINISTRATIVA. Alberto José Campillo Pardo
	4.1. Los jesuitas en la villa neogranadina de Mompox
	4.2. El expolio del Colegio de Santa Cruz de Mompox, diez años después
	4.2.1. El informe del visitador Nicolás García
	4.2.2. Los listados de bienes: la librería del Colegio de Mompox
	4.2.3. Los listados de bienes: ropa y ornamentos de la iglesia del Colegio de los jesuitas
	4.2.4. Los listados de bienes: alhajas de oro y plata

	Conclusiones
	Bibliografía

	CAPÍTULO 5. NAVES DE IDA Y DE REGRESO: ENCARGOS, EMBARGOS Y DISPERSIÓN DE BIENES SUNTUARIOS IGNACIANOS (RÍO DE LA PLATA, 1767-1770). Vanina Scocchera
	5.1. El viaje de misión y el navío San Fernando
	5.2. Los bienes de misión y los encargos traídos por los procuradores
	5.3. Encargos en secreto y solicitudes de restitución
	5.3.1. Selección literaria de ultramar
	5.3.2. Encargos de devoción: entre la piedad y la distinción
	5.3.3. Iglesias para armar: imágenes, prendas litúrgicas y reliquias camufladas

	5.4. La etapa final en la vida de las cosas de devoción
	Conclusiones
	Bibliografía

	CAPÍTULO 6. ROMPIENDO LA CLAUSURA: CREACIÓN DE LA COLECCIÓN DE ARTE DEL MONASTERIO DE SANTA INÉS DE MONTEPULCIANO. Olga Isabel Acosta, David Leonardo Echeverri, Jimena Guerrero, Óscar Leonardo Londoño, Ana María Orobio y María Isabel Téllez
	6.1. Nacimiento de un acervo pictórico en Santa Inés de Montepulciano
	6.2. Patrimonio desamortizado y exclaustrado
	6.3. Nuevos tiempos y gustos para la pintura colonial
	6.4. Del claustro al museo
	Conclusiones
	Bibliografía

	CAPÍTULO 7. DEL ALTAR AL MUSEO: EL COLECCIONISMO PRIVADO DEL ARTE COLONIAL VENEZOLANO. Janeth Rodríguez Nóbrega
	7.1. El coleccionismo durante el siglo XIX e inicios del XX
	7.2. El estilo neocolonial y su impacto en el coleccionismo
	7.3. La fundación del primer museo de arte colonial
	7.4. Iniciativa de coleccionismo fuera de Caracas
	Conclusiones
	Bibliografía

	CAPÍTULO 8. LAS PIEZAS RELIGIOSAS COLONIALES EN EL MUSEO HISTÓRICO DE SANTA LUCÍA DE SANTIAGO DE CHILE. Marcela Drien - Fernando Guzmán
	8.1. La exposición del coloniaje
	8.2. El Museo Histórico de Santa Lucía
	Conclusiones
	Bibliografía

	CAPÍTULO 9. PINTURAS RELIGIOSAS COLONIALES EN LAS COLECCIONES DEL MUSEO NACIONAL DE COLOMBIA Y DE LA GALERÍA NACIONAL DE PINTURA DURANTE EL SIGLO XIX. Juliana Lesmes Alvarado - Santiago Robledo Páez
	9.1. El Museo Nacional, las bellas artes y las pinturas religiosas coloniales
	9.1.1. El origen de la colección

	9.2. El destino de las pinturas religiosas durante la desamortización
	9.2.1. El Museo de Pintura
	9.2.2. El Gabinete de Pintura
	9.2.3. La Galería de Pintura y el patrimonio nacional

	9.3. Inventariar, conservar y exponer las obras exclaustradas
	9.4. ¿Objetos devocionales u obras de arte?
	9.4.1. El inventario de 1864
	9.4.2. El inventario de 1872

	9.5. Catalogación y musealización
	Conclusiones
	Bibliografía

	CAPÍTULO 10. OBJETOS MUNDANOS EN LA VIDA COTIDIANA: LIBROS DE USO Y BIBLIOTECAS DE COMUNIDAD EN LOS CONVENTOS NOVOHISPANOS. Idalia García Aguilar - Yolanda Guzmán
	10.1. El libro en la vida cotidiana de la Nueva España
	10.2. Libros y bibliotecas en el mundo conventual de la Nueva España
	10.3. Regla y constitución: los valores de la comunidad
	10.4. Libros de uso y librería común: un problema de investigación
	10.5. Permanencia en el tiempo
	Bibliografía

	CAPÍTULO 11. ESTE LUGAR ERA SANTO: LA MUSEALIZACIÓN DE LOS MONASTERIOS ECUATORIANOS. Ángel Peña Martín
	11.1. Los museos conventuales
	11.2. Los museos conventuales en Ecuador
	11.2.1. Museo de Arte Religioso de Riobamba
	11.2.2. Museo de las Conceptas de Cuenca
	11.2.3. Museo Monacal Santa Catalina de Siena de Quito
	11.2.4. Museo de Arte Religioso de Loja
	11.2.5. Sala de exposición del Monasterio de la Santísima Trinidad, Carmen Moderno o Bajo Quito
	11.2.6. Museo Metropolitano del Carmen Alto de Quito
	11.2.7. Exposiciones en el Monasterio de Santa Clara de Quito

	11.3. El museo conventual como espacio doméstico musealizado
	Conclusiones
	Bibliografía

	CONTRAPORTADA



