


Reflejos de tradición y creatividad: arte y  
cultura en América Latina, África y el Caribe





Deiselene de Oliveira Barros Sánchez
Manuel Coca Izaguirre

(Coordinadores)

Reflejos de tradición y creatividad: arte y 
cultura en América Latina, África y el Caribe



Primera edición, 2025

© D.R. 2025, Universidad 
de Guadalajara
Centro Universitario de 
Arte, Arquitectura y Diseño
Calz. Independencia Norte 5075, 
Huentitán El Bajo, C.P. 44250 
Guadalajara, Jalisco, México

ISBN: 978-607-581-587-9

Hecho en México
Made in  Mexi co

Reflejos de tradición y creatividad: 
arte y cultura en América Latina, 
África y el Caribe
Primera edición, 2025

Coordinadores
Deiselene de Oliveira Barros Sánchez 
Manuel Coca Izaguirre

Textos
Alejandra Olvera Rabadán
Brahiman Saganogo
Claudia Gamiño Estrada
Claudio Ramírez Uribe
Deiselene de Oliveira Barros Sánchez 
Diana Elizabeth Sánchez Andrade 
Edileuza Penha de Souza 
Igael González Sánchez
Jorge Arturo Chamorro Escalante
José Luis Rangel Muñoz 
Patricia Monserrat Laguna Gómez 
Poliana Mendes Martins
William Mina Aragón
Yogananda Aadbeater Juste-Constant

Diseño de portada
Mara Garibay

Diagramación
María Torres

Este trabajo está autorizado bajo la licencia 
Creative Commons Atribución-
NoComercialSinDerivadas 4.0 Internacional 
(CC BY-NC-ND) lo que significa que el texto 
puede ser compartido y redistribuido, 
siempre que el crédito sea otorgado al autor, 
pero no puede ser mezclado, transformado, 
construir sobre él ni utilizado con propósitos 
comerciales. Para más detalles consúltese 
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-
nd/4.0/deed.es

Todas las imágenes contenidas en este libro 
fueron utilizadas para fines académicos.

Universidad de Guadalajara
Centro Universitario de Arte, 
Arquitectura y Diseño



Contenido

Introducción.  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   7
Deiselene de Oliveira Barros Sánchez 

In memoriam: Dr. Voegeli Juste-Constant.  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   9
Yogananda Aadbeater Juste-Constant

La afrodescendencia en Latinoamérica y el Caribe: breve relatoría 
de legados históricos de cultura expresiva, diásporas  
contemporáneas y resiliencias .  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 18
Jorge Arturo Chamorro Escalante

Panorámica de la distribución y de los oficios de la población  
africana y afrodescendiente en los paisajes del Norte  
de la Nueva Galicia, siglos del xvi al xviii.  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 37
Diana Elizabeth Sánchez Andrade 
José Luis Rangel Muñoz 

Carta magna de kurukan fuga: la oralidad de una filosofía.  .   .   .   .   . 55
Brahiman Saganogo

“Negritud” por Aimé Césaire: la trascendencia de un término .  .   .   . 71
Patricia Monserrat Laguna Gómez

Esclavas de Nueva Galicia, un acercamiento a sus historias.  .   .   .   .   . 82
Claudia Gamiño Estrada



A experiência como mulher “de cor” de Zora Hurston como esteio 
para o reconhecimento de sua reflexão como afrofuturista para 
a construção de múltiplos futuros possíveis .  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .  96
Poliana Mendes Martins

Una aventura intelectual. Manuel Zapata  
Olivella en México (1944-1946).  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   105
William Mina Aragón

Manifestación musical de resistencia y resiliencia:  
el son jarocho y la identidad cultural.  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 114
Deiselene de Oliveira Barros Sánchez 

Danza y percusión del oeste de África en México. Experiencias  
e identidades afrourbanas contemporáneas.  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .  124
Igael González Sánchez

Influencias africanas y/o afrodescendientes en el villancico de 
negro: dos ejemplos del contexto poblano (1612-1614).  .   .   .   . 142
Claudio Ramírez Uribe

La presencia de la africanidad en la construcción  
del movimiento corporal en la danza en Cuba.  .   .   .   .   .   .   .   .   .   . 174
Alejandra Olvera Rabadán

O cinema feminino mesoamericano como interseccionalidade  
de uma educação libertadora e sensível .  .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .  191
Edileuza Penha de Souza 



7

Introducción

En el vasto y rico panorama de la cultura latinoamericana, africana y cari-
beña, la presencia y la influencia de las comunidades afrodescendientes son 
fundamentales, pero a menudo subestimadas. Desde tiempos inmemora-
bles, las poblaciones afro han contribuido significativamente al desarrollo 
cultural, artístico y social de estas regiones, dejando una huella indeleble 
en cada expresión creativa y en la construcción misma de la identidad. 

Este libro es un homenaje a esa herencia cultural, un viaje multidi-
mensional a través del arte, la música, la literatura, el cine y las tradiciones 
que han florecido en el crisol de la diáspora africana en América Latina 
y el Caribe. Exploraremos la riqueza y la diversidad de las expresiones 
artísticas afrodescendientes, desde las raíces ancestrales hasta las manifes-
taciones contemporáneas, destacando su papel central en la configuración 
de la identidad regional y global. 

A lo largo de estas páginas, nos sumergiremos en los ritmos hipnóticos 
de la música afrolatina, nos maravillaremos ante la belleza y la profundidad 
de las obras de arte que reflejan la experiencia afrodescendiente, y nos con-
moveremos con las narrativas que celebran la resistencia, la resiliencia y la 
creatividad de los pueblos negros en su lucha por la igualdad y la justicia. 

Este libro también es un llamado a la reflexión y la acción. En un 
mundo donde persisten las desigualdades raciales y la discriminación, es 
crucial reconocer y valorar la contribución de las comunidades afro a la 
cultura y la sociedad, así como trabajar hacia la eliminación de todas las 
formas de racismo y exclusión. 

En última instancia, este libro aspira a ser un testimonio de la belleza y 
la vitalidad de la cultura afrodescendiente, así como una invitación a cele-
brar la diversidad y la riqueza de nuestras raíces compartidas en América 
Latina, África y el Caribe. 



8 

Deiselene de Oliveira Barros Sánchez

¡Bienvenidos a este viaje fascinante a través del arte, la cultura y la 
identidad afrolatinoamericana, africana y caribeña!

Dra. Deiselene de Oliveira Barros Sánchez 
Estancia posdoctoral por México conahcyt 

Universidad de Guadalajara



9

In memoriam: Dr. Voegeli  
Juste-Constant

Yogananda Aadbeater Juste-Constant
Iglesia Anglicana Australiana

La influencia de la afrodescendencia sobre la música, la 
literatura y la religión de haití1

1ro de noviembre de 1946 - 20 de julio de 2023. 

Es con profunda tristeza que me uno con ustedes desde la Ciudad de 
Montreal, Canadá, en donde me encuentro desde el fallecimiento de mi 
amado hermano, el Dr. Voegeli Juste-Constant, quien nos dejó en paz el 
jueves 20 de julio de 2023 a la edad 76 años. 

Voegeli Juste-Constant nació el 1 de noviembre de 1946 en Puerto 
Príncipe, Haití. Fue un hombre de inmenso talento y un buscador de 
conocimiento de por vida. Su camino educativo fue de determinación y 
pasión por el aprendizaje, lo que lo llevó a diversas instituciones en dife-
rentes continentes. Después de completar su educación inicial en Puerto 
Príncipe, la sed de conocimiento de Voegeli Juste-Constant lo llevó a la 
“Faculté d’Ethnologie de l’Université d’État d’Haïti” (Facultad de Etno-
logía de la Universidad Estatal de Haití). Allí se sumergió en el campo de 
la antropología, desencadenando un interés de por vida en comprender 
culturas y sociedades. 

1.	 Conferencia inaugural del reverendo Yogananda Juste-Constant en el Coloquio Internacional 
de Identidad Afrolatinoamericana, Africana y Caribeña 2023, en homenaje a su hermano Dr. 
Voegeli Juste-Constant.



10 

Yogananda Aadbeater Juste-Constant

En busca de estudios especializados en etnomusicología y folklore, 
Voegeli Juste-Constant obtuvo una primera beca de la Organización de los 
Estados Americanos en 1973 que le permitió aventurarse al “El Instituto 
de Etnomusicología y Folklore” (inidef) en Caracas, Venezuela. Tuvo un 
gran éxito en sus estudios que decidieron renovar su beca. Fue durante el 
segundo año que encontró al Dr. Jorge Arturo Chamorro Escalante. Esta 
experiencia lo expuso a las ricas y diversas tradiciones musicales de diferen-
tes culturas, lo que influenció aún más sus esfuerzos artísticos y educativos.

Cuando mi hermano viajó a Caracas en su primer año, le habían 
enviado algunas informaciones sobre las materias que iba a estudiar e 
infortunadamente, el correo que tenía estos datos llegó a Haití, cuando 
ya había viajado. Inmediatamente me escribió para pedirme ayuda para 
conseguir lo más pronto posible grabaciones de música folclórica haitiana 
y entrevistas con algunos vuduistas haitianos. Así empezó mi iniciación y 
mi amor por la música folclórica de mi país, Haití. 

Con la ayuda de dos hermanos: Jean François Juste-Constant, quien 
reside en Montreal, Canadá y Sivananda Juste-Constant, en paz descanse, 
me armé con una grabadora portable de casete y fuimos a muchos templos 
de Vudú en ciertas zonas de Puerto Príncipe para grabar música folclórica 
viva, puramente haitiana. Grabamos músicas originales de gentes que 
cantaban mientras que lavaban sus ropas en los ríos, canciones infantiles, 
etc. Les envié a mi hermano Voegeli quien llegó a enamorarse más de la 
música folclórica haitiana. 

Algo muy especial pasó durante nuestro trabajo de campo en Haití. 
Estaba entrevistando un señor que no era sacerdote vuduista, él era un 
Boko. Alguien que tenía el poder de transformarse en cualquier cosa o 
cualquier animal. Los Bokos pertenecen a un grupo que se llama Sham-
pwel, conjunto satánico que robaba a gentes para conducir sus ceremo-
nias. No eran vuduistas. Cuando le conté a Voegeli nos pidió de terminar 
estos trabajos de campo inmediatamente porque había recibido suficiente 
información para sus estudios en el inidef.

Antes de empezar su segundo año en el Instituto de Etnomusicología 
y Folklore en Caracas, en 1974, Voegeli regreso a Haití para hacer más 
trabajo de campo. Estaba mejor preparado para su segundo. Mis otros 
hermanos y yo aprendimos mucho de él durante este tiempo. El inidef 
y la oea querían emplear Voegeli para seguir sus investigaciones etno-
musicológicas en Haití y lamentablemente no pudo aceptarlo porque 
el Gobierno decidió de arrestar todos los miembros de la familia Juste-



11

 
In memoriam: Dr. Voegeli Juste-Constant

Constant, acusándonos de comunistas. Voegeli tuvo que cambiar sus planes 
y emigrar a Canadá.

Con un gran interés en la música y la enseñanza, Voegeli obtuvo una 
licenciatura en Enseñanza de la Música en el “Module de Musique de 
l’UQAM” (Universidad de Quebec en Montreal). Su pasión por entender 
diferentes idiomas y culturas lo llevó a obtener una licenciatura especiali-
zada en Traducción (inglés-francés, francés-inglés) de la “Faculté des Arts 
et des Sciences de l’Université de Montréal” (Facultad de Artes y Ciencias 
de la Universidad de Montreal). 

Ansioso por adentrarse aún más en el mundo de la música, persi-
guió una Maestría en Artes en musicología en la “Faculté de Musique de 
l’Université de Montréal” (Facultad de Música de la Universidad de Mon-
treal). Su investigación profundizó en el significado cultural de la música 
en diversas sociedades, alimentando aún más su aprecio por la diversidad 
de la expresión humana. 

La búsqueda de conocimiento no se detuvo ahí, ya que la sed de com-
prensión y contribución al mundo de Voegeli Juste-Constant continuó 
creciendo. Luego logró un doctorado en Artes, con el grado de Doctor 
en Filosofía (PhD.), de la “Faculté des études supérieures de l’Université 
de Montréal” (Facultad de Estudios de Posgrado de la Universidad de 
Montreal). 

En Toronto, Canadá, obtuvo Calificaciones Adicionales en Francés 
como Segunda Lengua (fsl), Inglés como Segunda Lengua (esl) y estudios 
religiosos de la Universidad de York y la Universidad de Toronto. 

Además de sus destacados logros académicos, Voegeli Juste-Constant 
fue un padre devoto y amoroso. Una tragedia golpeó en 1986 cuando 
perdió a su amada esposa Doris Simoneau, dejándolo a cargo de criar a sus 
dos hijos pequeños, Alexis, de 4 y Jean Félix, de 6 años, en ese momento. 
Con una dedicación inquebrantable, Voegeli Juste-Constant abrazó el 
papel de madre y padre, brindando a sus hijos amor, cuidado y la mejor 
educación posible. 

A lo largo de su vida, Voegeli Juste-Constant continuó inspirando a 
quienes lo rodeaban con su resistencia, empatía y dedicación a la familia. 
No solo fue un educador, sino también un pilar de fuerza y apoyo para 
sus hijos, asegurando que recibieran un entorno de crianza amoroso para 
crecer y prosperar. El impacto de la vida y el legado de Voegeli Juste-
Constant continuará inspirando a las futuras generaciones. Su memoria 
será para siempre apreciada por todos aquellos cuyas vidas tocó. Voegeli 



12 

Yogananda Aadbeater Juste-Constant

Juste-Constant deja un legado de aprendizaje, creatividad, defensa de la 
equidad y la justicia social, y el amor perdurable de un padre y un her-
mano devoto. 

Será profundamente extrañado por su familia, amigos, colegas, estu-
diantes y todos los que tuvieron el privilegio de conocerlo. Fue un gran 
honor para me de haber podido conducir el servicio fúnebre de mi her-
mano, el Dr. Voegeli Juste-Constant que tuvo lugar el 30 de Julio de 2023 
pasado en El Centro Funerario de Côte-des-Neiges, Montreal, Canada.

La influencia de la afrodescendencia en la música, la 
literatura, y la religión de Haití

Mi hermano, el Dr. Voegeli Juste-Constant, fue apasionado de la influencia 
de la afrodescendencia en la música, la literatura y la religión de Haití, y 
también en todo el Caribe y Latinoamérica. Él fue un experto en esta 
rama. Así es, considerando el tema de esta conferencia, voy a tratar de 
explorarlo no como un experto sino en memoria de mi hermano.

La influencia de la afrodescendiente en la música, la literatura, y la 
religión de Haití es profundamente arraigada y esencial para comprender 
la rica y diversa cultura de este país caribeño. La historia de Haití está mar-
cada por la lucha contra la opresión colonial, la esclavitud y la búsqueda 
de la identidad y la libertad, y esta lucha se refleja de manera vívida en su 
expresión artística.

La influencia de la afrodescendencia en la música

La música de Haití es una mezcla de influencias africanas, europeas e 
indígenas, que se fusionan para crear una amplia variedad de géneros 
musicales únicos. Uno de los géneros más destacados es el vudú, que 
refleja la profunda conexión espiritual y cultural de los afrodescendientes 
haitianos con sus raíces africanas. Los tambores y ritmos del vudú son 
elementos clave en muchas formas de música haitiana, y estas influencias 
se extienden a géneros como el konpa dirèk, el rasin y la mizik rasin, que 
mezclan elementos tradicionales con influencias modernas.



13

 
In memoriam: Dr. Voegeli Juste-Constant

La música también ha sido un medio para expresar las luchas sociales 
y políticas de Haití. Artistas como Emmanuel Charlemagne, Beethova 
Obas, y los grupos Boukman Eksperyans, Atis Indepandan, Kouto Digo, 
han utilizado la música para abordar cuestiones como la pobreza, la des-
igualdad, los abusos y la corrupción, además de destacar la importancia de 
la identidad cultural y la resistencia.

La influencia de la afrodescendencia en la literatura 

La literatura haitiana también ha sido profundamente moldeada por la 
experiencia de la afrodescendencia. A lo largo de los siglos, los escritores 
haitianos han utilizado la palabra escrita para explorar la historia, la iden-
tidad y los desafíos que enfrenta su país. Un ejemplo notable es el escritor 
Jacques Roumain, cuya novela Gouverneurs de la Rosée (Los Gobernantes del 
rocío) aborda temas de lucha, resiliencia y liberación a través de la historia 
de un campesino haitiano.

La poesía también ha sido un medio poderoso para expresar la expe-
riencia afrodescendiente en Haití. Figuras como Jean-Bertrand Aristide, 
quien además de haber sido un líder político, es un poeta que ha utilizado 
la poesía para transmitir sus ideas sobre la justicia social y la emancipación.

La influencia de la afrodescendencia en la música y la literatura de 
Haití es una celebración de la resistencia, la resiliencia y la rica heren-
cia cultural de la comunidad afrodescendiente. A través de estas formas 
artísticas, los haitianos han encontrado una plataforma para compartir sus 
historias, conectar con sus raíces y preservar su identidad en medio de 
desafíos históricos y contemporáneos.

Es importante destacar cómo estas expresiones artísticas han contri-
buido a la construcción y reafirmación de la identidad cultural del país. A 
lo largo de los años, los artistas afrodescendientes haitianos han utilizado la 
música y la literatura para transmitir sus experiencias compartidas, su lucha 
por la justicia y la igualdad, y su conexión con las tradiciones ancestrales.

En la música, los ritmos y sonidos tradicionales africanos han sido 
mantenidos vivos a través de generaciones, y estos elementos se entrelazan 
con influencias contemporáneas para crear géneros únicos y vibrantes. La 
percusión, los coros y las letras profundas son características distintivas de 
la música haitiana, y estas expresiones artísticas no solo entretienen, sino 
que también educan y comunican mensajes poderosos.



14 

Yogananda Aadbeater Juste-Constant

En la literatura, los escritores haitianos han abordado una amplia gama 
de temas, desde la historia de la esclavitud hasta la diáspora y la cons-
trucción de la nación haitiana. Los cuentos, novelas y poemas de autores 
afrodescendientes haitianos han servido como testimonios de las luchas y 
los logros de su pueblo. Estas obras literarias también han contribuido a 
la preservación de la memoria histórica y la transmisión de las tradiciones 
culturales a las generaciones futuras.

La influencia de la afrodescendencia en la música y la literatura de 
Haití también ha tenido un impacto en la conciencia social y política. A 
medida que los artistas siguen abordando cuestiones como la desigualdad, 
la opresión y la exclusión, pueden generar comprensión y solidaridad entre 
la comunidad haitiana y afrodescendientes en todo el mundo. Además, 
estas expresiones artísticas han sido una forma de protesta pacífica y de 
construcción de movimientos de cambio social.

En resumen, la influencia de la afrodescendencia en la música y la 
literatura de Haití es una parte integral de la identidad cultural y la his-
toria del país. A través de ritmos contagiosos, letras profundas y narrativas 
emotivas, los artistas afrodescendientes haitianos han enriquecido la cultura 
global y han contribuido a la promoción de la justicia, la igualdad y la 
resiliencia. Su legado perdura como un testimonio de la capacidad del arte 
para trascender fronteras y contar las historias que moldean y conectan a 
las personas en todo el mundo.

La influencia de la afrodescendencia sobre la religión 
cristiana en Haití

La influencia de la afrodescendencia en la religión cristiana en Haití es 
un tema fascinante que refleja la interacción entre las creencias religiosas 
africanas y el cristianismo en el contexto de la historia y la cultura haitiana. 
Para comprender completamente esta influencia, es esencial explorar un 
poco la historia de Haití, la esclavitud, la revolución haitiana y la evolución 
de las prácticas religiosas en el país.
1.	 La historia de Haití y la esclavitud africana: Haití, una nación 

caribeña, fue una colonia francesa conocida como Saint-Domingue en 
el siglo xviii. Durante este período, la economía de Saint-Domingue 
se basaba en la producción de azúcar y café, lo que requería una gran 
cantidad de mano de obra esclava. Los esclavos traídos a Saint-Domin-



15

 
In memoriam: Dr. Voegeli Juste-Constant

gue eran principalmente de África occidental, y su diversidad étnica 
contribuyó a una rica mezcla de tradiciones culturales y religiosas.

2.	 La Revolución Haitiana y su influencia religiosa: La Revolu-
ción Haitiana (1791-1804) fue un evento histórico significativo que 
condujo a la independencia de Haití de Francia y al establecimiento 
del primer estado negro independiente en el mundo. Durante este 
período, los esclavos liderados por figuras como Toussaint Louverture 
y Jean-Jacques Dessalines lucharon por su libertad y autonomía.

3.	 La influencia de las religiones africanas: La espiritualidad afri-
cana desempeñó un papel fundamental en la vida de los esclavos en 
Saint-Domingue. A pesar de la opresión, los africanos mantuvieron 
sus prácticas religiosas y las fusionaron con elementos del cristianismo 
impuesto por sus amos. Esto facilitó el nacimiento de una serie de 
religiones sincréticas, como el vudú haitiano.

4.	 El vudú haitiano: El vudú es una religión que combina elementos 
africanos, católicos y otros, y desempeñó un papel importante en la 
lucha por la independencia de Haití. Durante la Revolución Hai-
tiana, muchos líderes militares y espirituales vudú, conocidos como 
houngans y mambos, desempeñaron un papel fundamental en la orga-
nización de los esclavos y la resistencia contra las fuerzas coloniales.

5.	 Sincretismo religioso en Haití: El sincretismo religioso en Haití 
es evidente en la coexistencia del cristianismo y el vudú. Muchos 
haitianos son católicos en la superficie, pero también practican el 
vudú en privado. Esto se debe en parte a la influencia del catolicismo 
en la sociedad haitiana durante la colonización y el período posin-
dependencia.

6.	 La identidad haitiana y la religión: La influencia de la afrodes-
cendencia en la religión cristiana en Haití es un testimonio de la 
resistencia y la adaptación cultural de los africanos esclavizados. Estas 
creencias religiosas también han contribuido a la construcción de la 
identidad haitiana y la solidificación de su herencia africana.

En resumen, la influencia de la afrodescendencia en la religión cristiana en 
Haití se manifiesta a través de una mezcla única de tradiciones religiosas 
africanas y el cristianismo. Esta fusión es un testimonio de la historia de 
resistencia, liberación y adaptación de los haitianos a lo largo de los siglos 
y sigue siendo una parte integral de la vida religiosa y cultural de Haití 
en la actualidad.



16 

Yogananda Aadbeater Juste-Constant

Haití tiene una rica tradición literaria con varios escritores respetados 
y reconocidos que han contribuido significativamente al ámbito de las 
letras y han participado en discusiones sobre la afrodescendencia, la historia 
y la cultura. Entre los escritores haitianos más destacados y respetados en 
estas discusiones se incluyen:
•	 Jacques Roumain: Ampliamente considerado como uno de los 

escritores más influyentes de Haití. Jacques Roumain es autor de la 
novela Gouverneurs de la Rosée (Los gobernantes del rocío), que es una 
obra literaria emblemática que aborda temas de lucha, resistencia y la 
condición campesina en Haití. Jacques Roumain fue el fundador del 
primer Partido Comunista de Haití. Y fue el que había invitado mi 
padre, el Reverendo Jean Louis Félix Dorleans Juste-Constant, para 
representar el Partido Comunista Haitiano en las elecciones presiden-
ciales de 1946, el año en que nació mi hermano Voegeli. 

•	 Edwidge Danticat: Una autora contemporánea aclamada interna-
cionalmente. Ha escrito numerosas obras que exploran la diáspora 
haitiana y la experiencia de los haitianos en el extranjero. Su novela 
Brother, I’m Dying (Hermano, estoy muriendo) es un ejemplo destacado.

•	 Dany Laferrière: Este escritor haitiano-canadiense es conocido por 
su estilo literario único y su capacidad para tratar temas de identidad 
y migración. Su obra Comment faire l’amour avec un nègre sans se fatiguer 
(Cómo hacer el amor con un negro sin cansarse) es un ejemplo de su voz 
literaria distintiva.

•	 René Depestre: Depestre es un poeta y novelista haitiano conocido 
por su poesía apasionada y comprometida. Su obra Hadriana dans tous 
mes rêves (Hadriana en todos mis sueños) es una novela que explora temas 
culturales y es ampliamente elogiada.

•	 Frankétienne: Es un autor, poeta y dramaturgo que ha influenciado 
significativamente la literatura haitiana contemporánea. Su estilo expe-
rimental y su compromiso con la exploración de la identidad y la cul-
tura haitiana le han otorgado un lugar destacado en la escena literaria.

•	 Louis-Philippe Dalembert: Escritor prolífico y poeta. Dalembert 
ha abordado temas históricos y culturales en sus obras. Su novela 
Avant que les ombres s’effacent (Antes de que las sombras desaparezcan), es 
una obra que se sumerge en la historia de Haití y su relación con la 
esclavitud.



17

 
In memoriam: Dr. Voegeli Juste-Constant

Estos escritores han contribuido de manera significativa a las discusiones 
sobre la afrodescendencia, la historia y la cultura de Haití a través de sus 
obras literarias y poéticas. Sus voces únicas y sus perspectivas enriquecen 
la comprensión de la rica herencia de Haití y su lugar en la literatura 
mundial. Sus obras siguen motivando los haitianos dondequiera que se 
encuentren y a todos los hermanos y todas las hermanas en el mundo que 
están apasionados de la influencia de la afrodescendencia en la música, la 
literatura, y la religión de este mundo.

Referencias bibliográficas

Alexis, Jacques Stephen (1955). El compadre General Sol, Casa de las Américas, La 
Habana Cuba.

Bernardin, Raymond (2015-2017) Cinq Siècles d’Histoire Politique d’Haïti, Tome 
1, II, III vol 1 and III vol 2. Kinderpublishings/amazon.

Crosley, Reginald, M.D. (2000). The Vodou Quantum Leap: Alternative Realities, 
Power and Mysticism, Llewellyn Publications, usa.

Danticat, Edwidge (2013). ‘Haiti Noir 2’ Edited by Edwidge Danticat, Akashic 
Books Series, Brooklyn, NY, usa. 

Depestre, Rene (1959). Bonjour et Adieu a la Négritude, Minéral Noir.
Heaven, Ross (2003), Voodoo Shaman, The Haitian Way of Healing and Power, Des-

tiny Books, Rochester, Vermont, usa.
Price-Mars, Jean (1927), Ainsi Parla l’Oncle’, Mémoire d’encrier, Montréal, Qué-

bec, Canada. 
Rigaud, Michele y Mercier, Louis (2019). Contribution de l’Ile d’Haïti a l’Histoire 

de la Civilisatio (French Edition). Kindle Edition.
Rigaud, Milo (1985). Secrets of Voodoo, City Lights Books, San Francisco, usa, 

Arco Publishing.
Roumain, Jacques (2015). ‘Los Gobernantes del Rocío’, Biblioteca Nacional de 

Haití, Puerto Príncipe, Haití.
The Boukman Rebellion: 
http://thelouvertureproject.org/index.php?title=The_Boukman_Rebellion
General Toussaint Louverture’s letter to Biassou during the Boukman Rebellion:
http://thelouvertureproject.org/index.php?title=Toussaint_letter_to_Biassou_

during_Boukman_Rebellion
Historia de Haití: https://www.youtube.com/watch?v=Vhiv2G-JmOQ

http://thelouvertureproject.org/index.php?title=The_Boukman_Rebellion
http://thelouvertureproject.org/index.php?title=Toussaint_letter_to_Biassou_during_Boukman_Rebellion
http://thelouvertureproject.org/index.php?title=Toussaint_letter_to_Biassou_during_Boukman_Rebellion
https://www.youtube.com/watch?v=Vhiv2G-JmOQ


18 

La afrodescendencia en Latinoamérica 
y el Caribe: breve relatoría de legados 
históricos de cultura expresiva, diásporas 
contemporáneas y resiliencias

Jorge Arturo Chamorro Escalante
Centro Universitario de Arte, Arquitectura y Diseño

Universidad de Guadalajara

In memoriam dr. Voegeli Juste - Constant (1946-2023)

Presentación

Con el apoyo y presencia de la Rectoría del Centro Universitario de Arte, 
Arquitectura y Diseño de la Universidad de Guadalajara; de la Biblioteca 
Pública del Estado de Jalisco “Juan José Arreola” de la Universidad de 
Guadalajara; del Programa de Concurrencias Financieras para la Investi-
gación y Atención a la Vinculación del conahcyt, y la Cátedra Claudí 
Steva Fabregat del Doctorado Interinstitucional en Arte y Cultura, se 
llevó a cabo el Coloquio Internacional de Identidad Afrolatinoamericana, 
Africana y Caribeña con destacadas colaboraciones intelectuales repre-
sentado al Centro de Estudios de Asia y África de El Colegio de México 
A.C., al Colegio de la Frontera Norte en Tijuana, la Diócesis Anglicana 
de Adelaide en Australia, al Instituto Latinoamericano de Arte, Cultura e 
Historia de la Universidad Federal unila de Iguzú, el Centro Universita-
rio del Norte de la Universidad de Guadalajara, el Centro Universitario 
de Ciencias Sociales y Humanidades y el Centro Universitario de Arte, 
Arquitectura y Diseño de la misma universidad, la Facultad de Bellas Artes 
de la Universidad Michoacana de San Nicolás de Hidalgo, la Universidad 
Complutense de Madrid, la Universidad de Brasilia, al Afro-Cebrap en 
el Centro Brasileño de Análisis y Planeación, la Universidad de Cauca, el 



19

La afrodescendencia en Latinoamérica y el Caribe: breve relatoría de legados 
históricos de cultura expresiva, diásporas contemporáneas y resiliencias

Cuerpo Académico de Arte y Antropología Cultural del Centro Univer-
sitario de Arte, Arquitectura y Diseño de la Universidad de Guadalajara, 
y desde luego la distinguida colaboración de la Doctora Deiselene de 
Oliveira Barros Sánchez coordinadora general del Coloquio.

Este Coloquio se dedicó In Memoriam al Doctor Voegeli Juste-Cons-
tant, destacado etnomusicólogo haitiano residente en Toronto, quien falle-
ció en agosto del 2023.

Foto 1. Voegeli Juste-Constant en su estudio en Toronto (Foto del Coloquio de Cultura 
Expresiva y Corporalidad Danzante, Doctorado Interinstitucional en Arte y Cultura, 
por captura de pantalla de reunión zoom, 2021).

La experiencia etnomusicológica en el Caribe y Brasil

Desde mi experiencia de haber realizado trabajo de campo y registros 
fonográficos en la Costa Norte Caribe de Venezuela en 1974 como beca-
rio de la Organización de Estados Americanos asignado al Instituto Intera-
mericano de Etnomusicología y Folklore en Caracas, tuve la oportunidad 
de conocer de cerca las tradiciones de cultura expresiva afrodescendiente 
en Tacarigüa, Curiepe y San José de Río Chico en la Región de Bar-
lovento, en donde pude hacer registros fonográficos in situ junto con 



20 

Jorge Arturo Chamorro Escalante

el etnomusicólogo norteamericano Max Brandt1, para documentar los 
legados de las afrodescendencia derivada de la corporalidad danzante y el 
patrimonio musical derivado de ensambles de tradiciones percusivas en 
tamboreos, como es el caso de los patrones rítmicos en los tambores mina, 
curbata, tambor redondo, pero además, la tradición percusiva en cierto tipo 
de idiófonos como el quitiplás en ensambles conformados por niños.

Foto 2. Tambor Mina en Curiepe, Región de Barlovento, Costa Norte Caribe de Venezuela 
(Foto de Arturo Chamorro, 1974).

1.	 Grabaciones de campo en junio de 1974 en la Costa Atlántica de Venezuela con el Dr. Max 
Hans Brandt con el respaldo institucional del Instituto Interamericano de Etnomusicología y 
Folklore. Max Hans Brandt es autor de An ethnomusicological study of three Afrovenezuelan drum 
ensambles of Barlovento. Tesis doctoral de The Queen´s University of Belfast, 1979



21

La afrodescendencia en Latinoamérica y el Caribe: breve relatoría de legados 
históricos de cultura expresiva, diásporas contemporáneas y resiliencias

Foto 3. Tambor redondo en la Fiesta de San Juan Bautista, poblado de San José de Río Chico, 
Región de Barlovento, Costa Norte Caribe de Venezuela (Foto de Arturo Chamorro, 
1974).

Foto 4. Quitiplás tocado por un grupo de niños en Tacarigua, Región de Barlovento, Costa 
Norte Caribe de Venezuela (Foto de Arturo Chamorro 1974).



22 

Jorge Arturo Chamorro Escalante

En breves visitas caribeñas también advertí a finales del 1974 estos legados 
culturales en Trinidad y Tobago, Curazao y Aruba, con la presencia del 
tambor conocido como Steel Drum o tambor metálico manufacturado 
de barriles de petróleo y que conforman agrupaciones conocidas como 
Steel Band.

En Kingston escuché a finales de 1974 agrupaciones de reggae, calypso 
y mento con grupos populares no famosos como los que conformaron 
la internacionalización de este género musical jamaiquino; sin embargo, 
aunque no tuve oportunidad de escucharlo en vivo en dicho año en 
Kingston. Sin duda, la figura de Bob Marley es un ejemplo de resiliencia en 
Jamaica que tuvo gran impacto por su reggae a nivel internacional y por un 
movimiento espiritual en particular reconocido como rastafari, entendido 
como resistencia a la dominación de la “cultura blanca”2 que promovió el 
panafricanismo como movimiento político, filosófico, cultural y social en 
defensa de los derechos de afrodescendientes3 y la tradición afro jamaicana 
conocida como Kumina de origen congolés.4

En Santo Domingo tuve la oportunidad de escuchar y ver a grupos de 
merengue baile nacional de la República Dominicana, cuyo acompaña-
miento es de un idiófono conocido como la güira, el acordeón y un tipo 
de membranófono conocido como tambora de origen africano tal y como 
lo han reportado las investigaciones de la antropóloga y etnomusicóloga 
Martha Ellen Davis.5

En San Juan de Puerto Rico no tuve oportunidad de ver a los grupos 
folklóricos de “bomba” y “plena” sino a los grupos famosos del espec-
táculo, que cuentan con músicos afrodescendientes que tienen prestigio 
internacional y sus conciertos se aprecian desde el mundo del negocio de 
la música popular en formato de grandes festivales de la salsa en tanto en 
Caracas como en San Juan de Puerto Rico y Nueva York y otras grandes 
ciudades en donde se organizan conciertos de “salsa”.

2.	 Izeonda Chinda y Frank Amugo, “Reggae Music as Expression of African Culture in Diaspora”, 
en Icheke Journal of the Faculty of Humanities. Port Harcourt, Nigeria: Ignatius Ajuru University 
of Education, Vol. 14, No. 2, October 2016, pp.229-243.

3.	 Montañez, Daniel, Marxismo Negro. Pensamiento descolonizador del Caribe Anglófono. México: 
Ediciones Akal, 2020.

4.	 Manuel, Peter, Kenneth Bilby y Michael Largey, Caribbean Currents: Caribbean Music from Rumba 
to Reggae. Philadelphia: Temple University Press, 2006, pp. 146 y 177.

5.	 Davis, Martha Ellen, Aspectos de la influencia africana en la música tradicional dominicana. Santo 
Domingo: Museo del Hombre Dominicano, 1980.



23

La afrodescendencia en Latinoamérica y el Caribe: breve relatoría de legados 
históricos de cultura expresiva, diásporas contemporáneas y resiliencias

En Puerto Príncipe, desde que ingresé al puerto haitiano me enfrenté 
a un ambiente de extrema pobreza y resiliencia frente a un sistema de 
gobierno totalitario o dictadura; sin embargo, gracias a la guía de dos ami-
gos queridos haitianos advertí que la cultura expresiva siempre ha tenido 
una gran fortaleza y está constituida con excelentes grupos y orquestas de 
un tipo de merengue haitiano lento con rítmica de kompa y otros géneros 
hoy representados con excelencia como las bandas de compás haitiano 
Tabou Combo6 que mezcla merengue, contradanzas y soukus africanos; 
Compas Express7 que ofrece el compás directo del merengue haitiano y 
fechas más recientes el maravilloso coro femenino Coeur De Femme diri-
gido por la compositora Yole Dérose.8

En mi viaje de retorno a México desde Caracas en 1975 por el Caribe, 
mi beca se agotó y ya no pude llegar hasta Cuba; no obstante, además de 
las conversaciones con los doctores e investigadores que estuvieron en 
Venezuela y en México como Argeliers León9 y María Teresa Linares10, 
expresé mi gran admiración por sus estudios musicológicos e históricos 
sobre el legado cultural del occidente de África en Cuba. Pero además 
de estas figuras son también muy importantes Fernando Ortiz11, Alejo 
Carpentier12 y Olavo Alen13. Así también la visita en Guadalajara del gran 
compositor César Portillo de la Luz14 a quien el Centro Universitario de 

6.	 Tabou Combo se fundó en Petionville suburbio de Puerto Príncipe en 1968, ha internacionalizado 
la música popular haitiana en Japón, Costa de Marfil y Senegal.

7.	 Compas Express se fundó en la década de los años 80 y ha internacionalizado la música popular 
haitiana en Centroamérica.

8.	 Yole Dérose reconocida compositora haitiana oriunda de Puerto Príncipe, fundó el coro Coeur 
de Femme en 2011.

9.	 León, Argeliers Para leer las firmas Abakuá. La Habana: Rodrigo Ronda León Editor, 1988; La 
Música Folklórica Cubana. La Habana: Ediciones del Departamento de Música de la Biblioteca 
Nacional José Martí, 1964.

10.	 Linares, María Teresa, Textos para los fonogramas de la Antología Viejos Cantos Afrocubanos Vol.1 
y Vol.2. La Habana: Ediciones egrem, 2006. 

11.	 Ortiz, Fernando Los instrumentos de la música afrocubana. La Habana: Dirección de Cultura del 
Ministerio de Educación, 1955.

12.	 Carpentier, Alejo, La Música en Cuba: del Siglo xvi a la Época Actual. México: Fondo de Cultura 
Económica, 1972; Ecue-Yamba-O. Barcelona: Editorial Seix Barral (narra la vida de Menegildo 
Cue, humilde afrodescendiente) 1986.

13.	 Alén, Olavo La Música de las Sociedades de la Tumba Francesa en Cuba. La Habana: Editorial Casa 
de Las Américas, 1986.

14.	 Portillo de la Luz César, compositor de la canción trovadoresca cubana cuyo estilo se denominó 
filin. Autor de “Contigo a la Distancia”, “Tu mi Delirio”, entre muchas otras canciones.



24 

Jorge Arturo Chamorro Escalante

Arte, Arquitectura y Diseño de la Universidad de Guadalajara le rindió 
un homenaje en el año 2015. 

Además de la presencia intelectual, debo reconocer la destacada afro-
descendencia en ciertas regiones de Cuba que ha producido grandes 
percusionistas y son reconocidos a nivel internacional como el grupo Los 
Muñequitos de Matanzas15 quienes se consagraron como especialistas de 
tres variantes de rumba: guaguancó, yambú, columbia. En fechas recientes 
gracias a las investigaciones de Manuel Coca Izaguirre16 sobre la Tumba 
Francesa, da continuidad al estudio inicial musicológico de Olavo Alén, 
pero con un enfoque diferente más centrado hacia la antropología cultural, 
en donde se puede reconocer una región de gran cultura afrohaitiana que 
es Guantánamo al Oriente de Cuba.

En cuanto a la etnomusicología en Brasil, Gerard Béhague17, distin-
guido afroamericanista quien fue mi maestro a mediados de la década de 
los años 80 en la Universidad de Texas en Austin, me interesaron de sobre 
manera sus investigaciones sobre la música candomblé afrobahiano y el culto 
a Iemanjá, la Diosa del Mar. El candomblé es definido por Béhague como el 
principal vehículo de religiosidad y totalmente integrado dentro de una 
organización social. Por ejemplo, esto se advierte en los líderes del culto 
Candomblé, como es el caso del babalorixá o padre de santo designado 
para líder masculino, en su contraparte ialorixá o madre de santo, para líder 
femenina. Béhague describe que, en este culto, los líderes deben poseer un 
gran conocimiento de los repertorios y la danza ritual que es fundamental 
para las “ceremonias de iniciación.” Además de todo ello, Béhague refiere 
que el poder del camdomblé que preserva una naturaleza animista africana, 
se reconoce como “fundamento” y la amplia variedad de los repertorios 
musicales en los Candomblés Gége Nagó es de reconocerse, en donde tie-

15.	 Los Muñequitos de Matanzas en un ensamble cubano de percusionistas, que surgió en el barrio 
La Marina en la ciudad de Matanzas en 1952.

16.	 Coca Izaguirre, Manuel, Los cantos en la Sociedad de Tumba Francesa en Guantánamo: acercamiento 
de un estudio etnográfico. Guadalajara: Centro Universitario de Arte, Arquitectura y Diseño de la 
Universidad de Guadalajara, 2023.

17.	 Béhague, Gerard, “Patterns of Candoblé Music Performance: An afrobrazilian religious setting” 
En Performance Practice: Ethnomusicological Perspectives, Wesport: Greewood Press, pp.222-254, 
1984; “Algunas funciones sociolitúrgicas en la música Candomble Afrobahiano en Brasil: el caso 
de la celebración de Iemanjá, la Diosa del Mar” en Jorge Arturo Chamorro Escalante y María 
Guadalupe Rivera Acosta, Música Ritual y Performance. Guadalajara: Parceiro Danza y Percusión 
Étnica / Centro Universitario de Arte, Arquitectura y Diseño / Universidad de Guadalajara, 
1999, pp. 15-26.



25

La afrodescendencia en Latinoamérica y el Caribe: breve relatoría de legados 
históricos de cultura expresiva, diásporas contemporáneas y resiliencias

nen importancia fundamental los tambores debidamente bautizados y 
denominados de manera genérica como atabaques y los alabé o maestros 
tamboreros. Béhague describe de manera amplia los distintos contextos 
performativos del Candomblé, tales como el bautismo de los tambores, 
la ceremonia xiré como ocasión musical pública, los ritos funerarios en 
donde se invoca a los ancestros como aquellos vinculados a Olorum, “ser 
supremo de la religión yoruba.”

Foto 5. Jorge Arturo Chamorro Escalante (izquierda) y Gérard Béhague (derecha) en Austin, 
Texas (Foto de María del Carmen Díaz de Chamorro 1985).

Otra aportación a la identidad afroamericana en Brasil es la que expone 
de manera crítica José Jorge de Carvalho18, etnomusicólogo brasileño 
quien fuera condiscípulo de estudios en el Instituto Interamericano de 

18.	 De Carvalho, José Jorge “La etnomusicología en tiempos del canibalismo musical: una reflexión 
a partir de las tradiciones musicales afroamericanas” Barcelona: Trans: Revista Transcultural de 
Música, Sociedad de Etnomusicología sibe, No. 7, Parte 5, 2003



26 

Jorge Arturo Chamorro Escalante

Etnomusicología y Folklore de Caracas. José Jorge de Carvalho expone 
en relación con la presencia afroamericana en Brasil, se refiere al poder 
de las tradiciones rituales iniciáticas como los cultos xangó y candomblé, 
que son el poder comunitario sobre la música, pero además el poder de 
las tradiciones africanas que no permitieron occidentalizar los cultos sino 
darles un mayor sentido afroamericano, un sentido propio. Pero, además, 
señala De Carvalho que las músicas afroamericanas como las afrobrasileñas 
fueron generadas en los regímenes de la esclavitud y ahora se encuentran 
en una etapa “post-esclavista” que pasó por un proceso de secularización 
para ingresar a una dimensión urbana y comercial para transformarse en 
música popular comercial de intereses empresariales. De Carvalho expone 
el caso del grupo de danza y percusión de Bahía, denominado Olodum 
19construido como música de resistencia y que precisamente surgió en 
Bahia a partir del movimiento social conectado con la resiliencia de África 
del Sur contra el aparheid, aunque Olodum se disolvió en su esencia política 
debido a los intereses empresariales de la música popular afroamericana 
del album Rhythm of the Saints 20 que produjo Paul Simón.

Construcciones intelectuales caribeñas en torno a la 
resiliencia

La oportunidad de visitar Puerto Príncipe hacia fines de 1974 fue gra-
cias a la invitación de mis hermanos y colegas haitianos, el Dr. Voegeli 
Juste-Constant, etnomusicólogo y compañero de estudios en el Instituto 
Interamericano de Etnomusicología y Folklore de Caracas, así como el 
reverendo Yogananda Juste-Constant, quien migró muy joven a la Ciudad 
de México por varios años y mis padres lo adoptaron en casa y apoyaron 
para su educación de una carrera de ingeniería en la segunda mitad de los 
años 70 y con quien tuve la oportunidad de convivir y conocer a distin-
guidos académicos haitianos residentes en la Ciudad de México y adscritos 
a universidades mexicanas como la unam y El Colegio de México, entre 

19.	 Olodum, fundado en 1979 en El Salvador, Bahía y creado como Organización no Gubernamental 
de música y percusión afrobrasileña, para la lucha en contra de la discriminación racial y la 
autoestima afrodescendiente.

20.	 The Rhythm of the Saints, studio-album de Warner Bros, producido por Paul Simón, el cual se 
dio a conocer en 1990.



27

La afrodescendencia en Latinoamérica y el Caribe: breve relatoría de legados 
históricos de cultura expresiva, diásporas contemporáneas y resiliencias

ellos a Susy Castor y a Gerard Pierre Charles, quienes se refugiaron en 
México durante la dictadura de los Duvalier, fueron de profundas ideas 
de izquierda y activistas, pero fueron también intelectuales. Gerard Pierre 
Charles21 fue propuesto como Premio Nobel de la Paz en el 2003 y Susy 
Castor22, Doctora en Historia por la unam, esposa de Gerard Pierre Char-
les, recibió el premio Casa de las Américas en el 2009.

El reverendo Yogananda Juste-Constant (hermano de Voegeli Juste-
Constant) antes de migrar a México en la década de los años 70, en Puerto 
Príncipe fue miembro de la ampliamente conocida banda de kompa o de 
compás directo conocido como Shleu-Shleu, banda de merengue enten-
dido como baile moderno haitiano cuyo director fue Hughes Jackaman y 
quien promovió la diáspora musical haitiana que llegó hasta Nueva York. 
Después de esta experiencia musical Yogananda Juste-Constant llegó a 
Ciudad de México para iniciar sus estudios de ingeniería y se incorporó 
como guitarrista y cantante en el proyecto conocido como Del Caribe 
Negro23 dirigido y fundado por Julia Esther Antonia de la Concepción 
Marichal Martínez, actriz mexicana afrodescendiente, cantante, promotora 
musical de la presencia afrocaribeña y participante activa de los derechos 
humanos, como lo mostró en la película en donde actuó junto con Yoga-
nanda Juste-Constant, intitulada Joumankolé (El día que me enoje).

El cuanto al Dr. Voegeli Juste-Constant24 quien ya se nos adelantó 
en agosto del 2023 y a quien se le ofreció una ceremonia religiosa en la 
ciudad de Montreal, dedicó varios estudios de tradiciones y resiliencias 
en Haití desde una visión antropológica, etnomusicológica y literaria de 
denuncia. Tres de sus obras publicadas en Canadá, la primera novela inti-
tulada Symphonie en do “bourrique” publicada en 1988, la segunda Quand 
tonnent les canons publicada en 2003 dedicada a las vicisitudes de la vida por 

21.	 Gerard Pierre Charles, dirigente de la Organización Pueblo en Lucha en Haití, profesor de Ciencias 
Sociales y Economía en El Colegio de México. Entre sus obras se encuentra Política y Sociología 
en Haití y la República Dominicana. México: unam, Instituto de Investigaciones Sociales, 1974

22.	 Susy Castor, militante por los derechos humanos, profesora de historia en la unam. Una de sus 
obras es La ocupación norteamericana de Haití y sus consecuencias (1915-1934). México: Siglo xxi 
Editores,1971

23.	 El proyecto artístico Del Caribe Negro, fundado y dirigido por Julia Marichal en la Ciudad de 
México en 1973 incluyó música, canto, danza y poesía con temas de la identidad y la resiliencia 
afrodescendiente.

24.	 Juste-Constant Voegeli, Symphonie en do “bourrique” Ontario: Ediciones Quatre Libertés, 1988; 
Quand tonnent les canons… Ontario: Ediciones Quatre Libertés , 2003; La Misére Approvoisée 
Ontario: Ediciones Quatre Libertés 2007.



28 

Jorge Arturo Chamorro Escalante

causa de la infamia política en Haití. La tercera obra, La Misére Approvoisée 
publicada en 2007, que trata sobre las estrategias para sobrellevar la miseria 
en medio de un realismo brutal. 

Foto 6. Voegeli Juste-Constant a la derecha en el Instituto Interamericano de Etnomusi-
cología y Folklore de Caracas, en el curso de organología junto con José Peñín a la 
izquierda, Walter Guido y María Eugenia Londoño (al centro). (Foto de los archivos 
de inidef, 1973).

En fechas recientes el Dr. Voegeli Juste-Constant25 publicó un estudio 
etnomusicológico sobre la música en el voudú haitiano para la publicación 
en 1999 del volumen Música, Ritual y Performance en donde el Dr. Juste-
Constant hace descripción de los tres ritos del voudú haitiano que son 
Rada, Petro y Congo. Además de ello colaboró para el Encuentro de Etno-
musicología organizado por la Universidad de Ciencias y Artes de Chiapas, 

25.	 Juste-Constant, Voegeli, “La música y su papel en el Vudú Haitiano.” En Jorge Arturo Chamorro 
Escalante y María Guadalupe Rivera Acosta, Música Ritual y Performance. Guadalajara: Parceiro 
Danza y Percusión Étnica / Centro Universitario de Arte, Arquitectura y Diseño / Universidad 
de Guadalajara, 1999, pp.27-60; “Cuando la música toma su inspiración de las catástrofes 
naturales” en María Luisa de la Garza Chávez y Cicerón Aguilar Coordinadores, Primer Encuentro 
de Etnomusicología, Tuxtla Gutiérrez Chiapas: Universidad de Ciencias y Artes de Chiapas / Red 
napiniaca, 2013, pp. 127-153



29

La afrodescendencia en Latinoamérica y el Caribe: breve relatoría de legados 
históricos de cultura expresiva, diásporas contemporáneas y resiliencias

en donde publicó un trabajo en el 2013 intitulado “Cuando la música toma 
su inspiración de las catástrofes naturales” con reflexiones sobre el papel 
de la música frente al terremoto de Haití. Por último, para el Doctorado 
Interinstitucional en Arte y Cultura publicó en 2022, un trabajo sobre “El 
método biográfico y el estudio histórico de la música de Haití” en el más 
reciente libro web sobre Corporalidad Danzante y Cultura Expresiva.26

Experiencias etnomusicológicas y antropológicas de la 
identidad afrodescendiente en México

En la segunda mitad de la década de los años 70 del siglo xx, estuve 
trabajando como etnomusicólogo en la Dirección General de Cultu-
ras Populares en Ciudad de México, en donde además de mis proyectos 
de investigación de pueblos originarios en Tlaxcala, la Huasteca y Sur 
de Veracruz, trabajé con distinguidos investigadores, como el etnólogo 
Gabriel Moedano Navarro27 quien fue mi primer maestro de etnografía 
en la Dirección General de Arte Popular y quien dedicó varios años de 
estudios de la afromexicanidad en la Costa Chica de Guerrero, así también 
el etnomusicólogo colega Thomas Stanford28 quien contrajo matrimonio 
con una mujer afrodescendiente de la Costa Chica de Oaxaca y realizó 
estudios de herencias africanas en la música y danzas de Jamiltepec, Oaxaca. 
En la misma institución en sus inicios que se conoció como la Dirección 
General de Arte Popular, tuve la oportunidad de dialogar con Gonzalo 
Aguirre Beltrán, autor de dos obras clásicas de la historia y etnografía de la 

26.	 Juste Constant Voegeli, “El método biográfico y el estudio histórico de la música de Haití.” En 
Manuel Coca Izaguirre, Alejandra Olvera Rabadán y Voegeli Juste Constant Coordinadores, 
Corporalidad Danzante y Cultura Expresiva. Guadalajara: Doctorado Interinstitucional en Arte 
y Cultura / Centro Universitario de Arte, Arquitectura y Diseño / Universidad d Guadalajara, 
2022, pp.126-138.

27.	 Moedano Navarro, Gabriel, “El arte verbal afromestizo de la Costa Chica de Guerrero. Situación 
actual y necesidades de su investigación.” Anales de Antropología. México: Universidad Nacional 
Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Antropológicas, Vol. xxv, 1988, pp.283-296.

28.	 Stanford Thomas, “Datos sobre la música y danzas de Jamiltepec, Oaxaca” Anales del Instituto 
Nacional de Antropología e Historia. México: Instituto Nacional de Antropología e Historia, Tomo 
xv, No. 6, 1963, pp.187-200.



30 

Jorge Arturo Chamorro Escalante

afrodescendencia en México, el primero es La Población Negra en México29 
y el segundo es Cuijla: Esbozo Etnográfico de un Pueblo Negro. 

Es bien sabido que se han realizado excelentes estudios de la afrodes-
cendencia en Latinoamérica y el Caribe, a partir de las obras clásicas como 
Estudios Afros de Paulo de Carvalho Neto30, y las obras clásicas de Fernando 
Ortiz y Argeliers León entre muchos otros, pero también en México a 
partir del Programa Nuestra Tercera Raíz de la Dirección General de Culturas 
Populares y el Consejo Nacional para la Cultura y las Artes en Ciudad de 
México en donde tuvo gran incidencia la Luz María Martínez Montiel31 
y varios investigadores nacionales quienes se han dedicado a construir un 
mapa nacional de la afrodescendencia mexicana desde lo etnohistórico, 
lo etnográfico y lo etnomusicológico como lo han plasmado en sus obras 
Rolando Antonio Pérez Fernández32 sobre la africanía del son mexicano 
y Carlos Ruíz Rodríguez33 sobre las herencias africanas de música y baile 
en la Costa Chica de Guerrero y Oaxaca. 

Mi aportación en relación la presencia africana en la música tradi-
cional mexicana se plasmó en mi tesis de licenciatura Los Instrumentos de 
Percusión en México34, con especial atención a la marimba como referente 
africano y a ciertos membranófonos en ensambles como los tambores 
tabasqueños. Un estudio orientado en particular fue La Herencia Africana 
en la Música de las Costas y las Tierras Calientes de México35, publicado en El 
Colegio de Michoacán A.C.

En el occidente de México, la puesta al día de las investigaciones 
históricas sobre la afrodescendencia, sin duda han correspondido a El 

29.	 Aguirre Beltrán, Gonzalo, La Población Negra en México: estudio etnohistórico. México: Fondo de 
Cultura Económica, Colección Tierra Firme, 1972; Cuijla: Esbozo Etnográfico de un Pueblo Negro. 
México: Fondo de Cultura Económica, 1985.

30.	 De Carvalho Neto, Paulo, Estudios Afros. Caracas: Universidad Central de Venezuela, 1971.
31.	 Martínez Montiel, Luz María, Afroamérica III. La Tercera Raíz, presencia africana en México. México: 

Programa de la Diversidad Cultural e Interculturalidad, unam, 2017
32.	 Pérez Fernández, Rolando Antonio, La Música Afromestiza Mexicana. Xalapa: Universidad 

Veracruzana, 1990.
33.	 Ruíz Rodríguez, Carlos, Versos, Música y Baile de Artesa de la Costa Chica: San Nicolas Guerrero y 

El Ciruelo Oaxaca. México: El Colegio de México, fonca, 2005
34.	 Chamorro Escalante, Jorge Arturo, Los Instrumentos de Percusión en México. Zamora: El Colegio 

de Michoacán, 1984; 
35.	 Chamorro Escalante, Jorge Arturo, “La herencia africana en la música de las costas y las tierras 

calientes de México.” Tradición e Identidad en la Cultura Mexicana. Zamora: El Colegio de 
Michoacán A.C., 1995, pp. 415-448



31

La afrodescendencia en Latinoamérica y el Caribe: breve relatoría de legados 
históricos de cultura expresiva, diásporas contemporáneas y resiliencias

Colegio de Michoacán A.C. institución de investigación que ha publi-
cado importantes contribuciones, una de ellas es la del historiador Álvaro 
Ochoa Serrano36, reconocido investigador del Centro de Estudios de las 
Tradiciones de El Colegio de Michoacán A.C., para la afrodescendencia 
en Michoacán.

En el Doctorado Interinstitucional en Arte y Cultura surgieron dos 
aportes en formatos de tesis doctorales de la cultura expresiva con refe-
rentes africanos, el primero corresponde a Igael González Sánchez37 sobre 
los tambores guineanos en Tijuana, el estudio original como tesis docto-
ral y un posterior estudio para artículo publicado en la Revista Música 
Oral del Sur y que aborda la presencia de maestros tamboreros del djembé 
procedentes de Guinea y que han generado discípulos mexicanos en las 
técnicas de ejecución, repertorios percusivos y de corporalidad danzaría. 

Foto 7. Thomas Stanford (izquierda) y Jorge Arturo Chamorro Escalante (derecha) en la 
Universidad de Guadalajara (Foto de María del Carmen Díaz Mendoza, 2000).

36.	 Ochoa Serrano, Álvaro, Afrodescendientes: sobre piel canela. Zamora: El Colegio de Michoacán 
A.C., 1997

37.	 González Sánchez, Igael, “El circuito transatlántico de la danza y la percusión guineana: 
performance cultural y apropiaciones en Tijuana” Música Oral del Sur. Revista Internacional. 
Granada: Centro de Documentación Musical de Andalucía, No. 17, 2020, pp.395-415



32 

Jorge Arturo Chamorro Escalante

El segundo es el que ha presentado Deiselene de Oliveira Barros Sánchez38, 
como tesis doctoral sobre “el afrojarocho” y una publicación posterior 
sobre “afrojarocho y chuchumbé frente al lenguaje poético de los griots, 
trabajo que se editó en uno en un capítulo del libro Culturas Musicales de 
México, coordinado por Armando Chacha y Xilonen Luna Ruíz. Deiselene 
de Oliveira Barros quien es de origen brasileña vive en León, Guanajuato 
y se ha interesado de manera especial en la herencia africana en el “son 
jarocho”, en la documentación histórica del chuchumbé en Veracruz y 
su orientación actual es la resiliencia en la identidad afroamericana, con 
especial atención a la afromexicanidad.

Debo mencionar que la investigadora Deiselene de Oliveira Barros 
Sánchez ha continuado investigando sobre el tema de afrodescendencia 
y resiliencias en la afromexicanidad, por lo que ahora es becaria posdoc-
toral de conahcyt adscrita al Centro Universitario de Arte, Arquitectura 
y Diseño de la Universidad de Guadalajara y con un gran interés por el 
tema de los derechos humanos.

Consideraciones finales

Es fundamental tomar en consideración los legados históricos de cultura 
expresiva en donde tienen un papel central las músicas africanas como 
legados y patrimonios que han construido las identidades afrolatinoa-
mericanas y caribeñas, habrá que tomar en cuenta a la dimensión del 
“tamboreo” como estructural elemental de la cultura expresiva y como 
legado cultural de las africanías. Como percusionista, debo decir que la 
gran diversidad de tambores y patrones rítmicos en afrolatinoamérica y 
el caribe ya son patrimonio tangible e intangible de la humanidad. Desde 
mi punto de vista, sin la presencia de las percusiones, es difícil pensar en la 

38.	 Barros Sánchez, Deiselene de Oliveira, El Son afrojarocho como cultura de resistencia y resiliencia 
en el México contemporáneo. Guadalajara, Jalisco: Centro Universitario de Arte, Arquitectura y 
Diseño, Universidad de Guadalajara, 2019; Barros Sánchez Deiselene de Oliveira y Jorge Arturo 
Chamorro Escalante, “El afrojarocho como cultura popular emergente vis-a-vis el chuchumbé y 
el lenguaje poético del griot” en Armando Chacha y Xilonen Luna, Culturas Musicales de México 
Vol. II. México: Dirección General de Culturas Populares, Indígenas y Urbanas, Secretaría de 
Cultura, 2018, pp. 31-50



33

La afrodescendencia en Latinoamérica y el Caribe: breve relatoría de legados 
históricos de cultura expresiva, diásporas contemporáneas y resiliencias

herencia africana, pero también sin la corporalidad danzante no se podría 
tener una idea completa sobre dicha herencia.

Además de todo este patrimonio tangible e intangible, siempre será 
necesario advertir la problemática de las herencias que construyen las 
identidades afrolatinoamericanas y caribeñas, dicha problemática radica 
en los fenómenos de resiliencia, marginación y discriminación que surgió 
en Latinoamérica y el Caribe desde los tiempos de la llegada de los colo-
nizadores europeos quienes promovieron la esclavitud, aunque en el siglo 
xx no se acabó con la discriminación o marginación, pero además de tales 
paradigmas, han otras problemáticas que promueven la marginación por 
causa de los gobiernos dictatoriales y los dramas de las migraciones for-
zadas. Una herramienta de defensa ha sido la resiliencia, una parte de ella 
se construye en el ámbito de participación ciudadana comunitaria, pero 
otro tipo de resiliencia es la emergencia de músicas frente a la tragedia, 
como bien lo ha expresado Voegeli Juste-Constant para el caso de Haití.

El segundo aspecto es de las diásporas contemporáneas, de población 
migrante del Caribe hacia Latinoamérica o hacia Norteamérica, por causa 
de los gobiernos dictatoriales, y por la pobreza extrema de ciertas ciudades. 
Yo pensaría que las diásporas contemporáneas son necesarias cuando se 
asientan en el terreno de lo humanístico y artístico.

El Doctorado Interinstitucional en Arte y Cultura, está muy inte-
resado en las diásporas contemporáneas que permiten advertir nuevas 
formas de arte, nuevas formas de cultura expresiva, pero sobre todo nuevas 
axiología y estrategias de humanismo.

Referencias bibliográficas

Aguirre Beltrán, Gonzalo (1972). La Población Negra en México: estudio etnohistórico. 
México: Fondo de Cultura Económica, Colección Tierra Firme.

_______ (1985). Cuijla: Esbozo Etnográfico de un Pueblo Negro. México: Fondo de 
Cultura Económica.

Alén, Olavo (1986). La Música de las Sociedades de la Tumba Francesa en Cuba. La 
Habana: Editorial Casa de Las Américas.

Barros Sánchez, Deiselene de Oliveira (2019). El Son afrojarocho como cultura de 
resistencia y resiliencia en el México contemporáneo. Guadalajara, Jalisco: Centro 
Universitario de Arte, Arquitectura y Diseño, Universidad de Guadalajara.



34 

Jorge Arturo Chamorro Escalante

Barros Sánchez, Deiselene de Oliveira y Jorge Arturo Chamorro Escalante (2018). 
“El afrojarocho como cultura popular emergente vis-a-vis el chuchumbé y 
el lenguaje poético del griot ” en Armando Chacha y Xilonen Luna, Culturas 
Musicales de México Vol. II. México: Dirección General de Culturas Populares, 
Indígenas y Urbanas, Secretaría de Cultura, pp. 31-50.

Béhague, Gérard (1984). “Patterns of Candoblé Music Performance: An afro-
brazilian religious setting” Performance Practice: Ethnomusicological Perspectives, 
Wesport: Greewood Press, pp. 222-254. 

________ (1999). “Algunas funciones sociolitúrgicas en la música Candomble 
Afrobahiano en Brasil: el caso de la celebración de Iemanjá, la Diosa del Mar” 
en Jorge Arturo Chamorro Escalante y María Guadalupe Rivera Acosta, 
Música Ritual y Performance. Guadalajara: Parceiro Danza y Percusión Étnica 
/ Centro Universitario de Arte, Arquitectura y Diseño / Universidad de 
Guadalajara, pp. 15-26.

Brandt, Max Hans (1979). An ethnomusicological study of three Afrovenezuelan drum 
ensambles of Barlovento. Tesis Doctoral, The Queen´s University of Belfast.

Carpentier, Alejo (1972). La Música en Cuba: del Siglo xvi a la Época Actual. México: 
Fondo de Cultura Económica.

_________ (1986). Ecue-Yamba-O. Barcelona: Editorial Seix Barral.
Castor, Susy (1971). La ocupación norteamericana de Haití y sus consecuencias (1915-

1934). México: Siglo xxi Editores.
Chamorro Escalante, Jorge Arturo (1984). Los Instrumentos de Percusión en México. 

Zamora: El Colegio de Michoacán.
________ (1995). “La herencia africana en la música de las costas y las tierras 

calientes de México.” Tradición e Identidad en la Cultura Mexicana. Zamora: El 
Colegio de Michoacán A.C., pp. 415-448.

Coca Izaguirre, Manuel (2023). Los cantos en la Sociedad de Tumba Francesa en Guan-
tánamo: acercamiento de un estudio etnográfico. Guadalajara: Centro Universitario 
de Arte, Arquitectura y Diseño de la Universidad de Guadalajara.

Davis, Martha Ellen (1980). Aspectos de la influencia africana en la música tradicional 
dominicana. Santo Domingo: Museo del Hombre Dominicano.

De Carvalho Neto, Paulo, Estudios Afros. Caracas: Universidad Central de Vene-
zuela, 1971

De Carvalho, José Jorge (2003). “La etnomusicología en tiempos del canibalismo 
musical: una reflexión a partir de las tradiciones musicales afroamericanas”. 
Barcelona: Trans: Revista Transcultural de Música, Sociedad de Etnomusicología 
sibe, No. 7, Parte 5.

González Sánchez, Igael (2020). “El circuito transatlántico de la danza y la percu-
sión guineana: performance cultural y apropiaciones en Tijuana” Música Oral 
del Sur. Revista Internacional. Granada: Centro de Documentación Musical de 
Andalucía, No. 17, pp. 395-415.



35

La afrodescendencia en Latinoamérica y el Caribe: breve relatoría de legados 
históricos de cultura expresiva, diásporas contemporáneas y resiliencias

Izeonda Chinda y Frank Amugo (2016). “Reggae Music as Expression of Afri-
can Culture in Diaspora” en Icheke Journal of the Faculty of Humanities. Port 
Harcourt, Nigeria: Ignatius Ajuru University of Education, Vol. 14, No. 2, 
October, pp. 229-243.

Juste-Constant Voegeli (1988). Symphonie en do “bourrique” Ontario: Ediciones 
Quatre Libertés.

_______ (2003). Quand tonnent les canons… Ontario: Ediciones Quatre Libertés.
_______ (2007). La Misére Approvoisée Ontario: Ediciones Quatre Libertés.
_______ (1999). “La música y su papel en el Vudú Haitiano” en Jorge Arturo 

Chamorro Escalante y María Guadalupe Rivera Acosta, Música Ritual y Per-
formance. Guadalajara: Parceiro Danza y Percusión Étnica / Centro Universi-
tario de Arte, Arquitectura y Diseño / Universidad de Guadalajara, pp.27-60.

_______ (2013). “Cuando la música toma su inspiración de las catástrofes natu-
rales” en María Luisa de la Garza Chávez y Cicerón Aguilar Coordinadores, 
Primer Encuentro de Etnomusicología, Tuxtla Gutiérrez Chiapas: Universidad de 
Ciencias y Artes de Chiapas / Red napiniaca, pp. 127-153.

_______ (2022). “El método biográfico y el estudio histórico de la música de 
Haití” en Manuel Coca Izaguirre, Alejandra Olvera Rabadán y Voegeli Juste-
Constant Coordinadores, Corporalidad Danzante y Cultura Expresiva. Guadala-
jara: Doctorado Interinstitucional en Arte y Cultura / Centro Universitario 
de Arte, Arquitectura y Diseño / Universidad d Guadalajara, pp.126-138.

León, Argeliers (1988). Para leer las firmas Abakuá. La Habana: Rodrigo Ronda 
León Editor.

________ (1964). La Música Folklórica Cubana. La Habana: Ediciones del Depar-
tamento de Música de la Biblioteca Nacional José Martí.

Linares, María Teresa (2006). Textos para los fonogramas de la Antología Viejos 
Cantos Afrocubanos Vol.1 y Vol.2. La Habana: Ediciones egrem.

Manuel, Peter, Kenneth Bilby y Michael Largey (2006). Caribbean Currents: 
Caribbean Music from Rumba to Reggae. Philadelphia: Temple University Press.

Martínez Montiel, Luz María (2017). Afroamérica III. La Tercera Raíz, presencia 
africana en México. México: Programa de la Diversidad Cultural e Intercul-
turalidad, unam. 

Moedano Navarro, Gabriel (1988). “El arte verbal afromestizo de la Costa Chica 
de Guerrero. Situación actual y necesidades de su investigación.” Anales de 
Antropología. México: Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto 
de Investigaciones Antropológicas, Vol. xxv, pp.283-296.

Montañez, Daniel (2020). Marxismo Negro. Pensamiento descolonizador del Caribe 
Anglófono. México: Ediciones Akal.

Ochoa Serrano, Alvaro (1997). Afrodescendientes: sobre piel canela. Zamora: El Cole-
gio de Michoacán A.C.



36 

Jorge Arturo Chamorro Escalante

Ortíz, Fernando (1955). Los instrumentos de la música afrocubana. La Habana: Direc-
ción de Cultura del Ministerio de Educación.

Pérez Fernández, Rolando Antonio (1990). La Música Afromestiza Mexicana. 
Xalapa: Universidad Veracruzana.

Pierre Charles, Gerard (1974). Política y Sociología en Haití y la República Domini-
cana. México: unam, Instituto de Investigaciones Sociales.

Ruíz Rodríguez, Carlos (2005). Versos, Música y Baile de Artesa de la Costa Chica: 
San Nicolas Guerrero y El Ciruelo Oaxaca. México: El Colegio de México, 
fonca.

Stanford Thomas (1963). “Datos sobre la música y danzas de Jamiltepec, Oaxaca” 
Anales del Instituto Nacional de Antropología e Historia. México: Instituto Nacio-
nal de Antropología e Historia, Tomo xv, No. 6, pp.187-200.



37

Panorámica de la distribución y de 
los oficios de la población africana y 
afrodescendiente en los paisajes del Norte 
de la Nueva Galicia, siglos del xvi al xviii1

1.	 Este trabajo se enmarca en el periodo de estancia académica realizado con el Dr. José de Jesús 
Hernández López del Centro de Estudios de Geografía Humana en El Colegio de Michoacán, 
dentro del semestre que fue de agosto de 2023 a abril de 2024. Agradezco las facilidades 
otorgadas por el investigador y las autoridades para la realización de esta estancia.

Diana Elizabeth Sánchez Andrade 
José Luis Rangel Muñoz 

Centro Universitario de Ciencias Sociales y Humanidades 
Universidad de Guadalajara 

Introducción

Este escrito tiene la intención de dar un panorama de la distribución de 
los africanos y afrodescendientes presentes en los paisajes del norte de 
la Nueva Galicia durante la época colonial, aunque se pondrá énfasis el 
siglo xviii, temporalidad con datos más puntuales y específicos sobre esta 
población. Dentro de los paisajes analizados, su presencia se encuentra 
vinculada a una serie de actividades altamente productivas como la mine-
ría, donde podrían trabajar en calidad de esclavas y esclavos o libertas y 
libertos, estos últimos podían o no pagar tributo ya que desempeñaban 
cargos honorarios que otorgaron libertades como lo fue en su momento 
la participación en milicias en la defensa de territorios de la Gran Chi-
chimeca, en diversas provincias como lo fueron las Fronteras de San Luis 
de Colotlán. Cabe destacar que la información hasta ahora encontrada 
contrasta con la de otros reinos donde la población africana y afrodes-
cendiente eran esclavas, mientas en el norte del reino novogallego la gran 



38 

Diana Elizabeth Sánchez Andrade y José Luis Rangel Muñoz

mayoría eran libres. Al final del trabajo se expondrá el caso particular de 
cómo cierto grupo minoritario de afrodescendientes aprovecharon ciertos 
los privilegios negociados por indios tlaxcaltecas, en su calidad de aliados, 
quienes negociaron estos ante las autoridades virreinales a lo largo de 200 
años, logrando así eximirse de pagar tributo, poder montar a caballo, vestir 
como hidalgo, entre otros logros. 

Reino e intendencia de Nueva Galicia y sus paisajes 
mineros 

Dos años después de la expedición emprendida por Nuño de Guzmán y 
su capitán Pedro Alméndez Chirinos, en 1531 la Corona Española nombró 
al territorio sometido por estos militares como la Nueva Galicia (Muriá 
en Cabrero, 2009). 

Este reino lo ubicamos hacia la margen derecha del río Lerma. Com-
prendió desde el siglo xvi y hasta la octava década del siglo xviii los actua-
les estados de Nayarit, Zacatecas, Aguascalientes, así como gran parte de 
Jalisco y Sinaloa y una pequeña fracción de San Luis Potosí y Durango.

	 Esta inmensa área era rica en la producción de metales predomi-
nando la plata y en menor medida el oro, así como yacimientos de cobre, 
estaño, hierro y plomo (Islas, 2001: 73). De hecho, la actividad minera fue 
el móvil para que Cristóbal de Oñate buscara minas para ser aprovechadas 
por los españoles por el temor a que se despoblase del reino novogallego 
por la supuesta “pobreza” de su territorio; en este tenor descubrió y luego 
repartió las minas de Xaltepec cerca de Compostela, otras en Culiacán y 
Etzatlán, ello en la parte más occidental. En cuanto al sur se descubrieron 
otras minas en San Sebastián, Ostotipac, Hostotipaquillo y Xocotlán, en 
la zona norte de la ciudad de Guadalajara (Islas, 2001: 74). 

A partir 1786, con la implantación del sistema político de inten-
dencias en toda la Nueva España hubo cambios administrativos y en la 
delimitación geográfica de los diferentes reinos, dando como resultado 12 
intendencias y tres provincias. El reino de Nueva Galicia cambió su nom-
bre por el de Intendencia de Guadalajara, así como también sus límites, se 
integraba por territorios de lo que hoy Jalisco, Aguascalientes, Nayarit y 
Colima (26 jurisdicciones o partido). 

A finales del siglo xviii la Intendencia de Guadalajara alcanzaba una 
población de medio millón de habitantes, dividido en 27 jurisdicciones, 



39

Panorámica de la distribución y de los oficios de la población africana y 
afrodescendiente en los paisajes del Norte de la Nueva Galicia, siglos del xvi al xviii

para 1804 se incrementaron a 29, donde habitaban 520 mil habitantes, clasi-
ficados en cuatro grupos sociales, españoles, criollos, mestizos, indios y cas-
tas, en este último grupo es donde se ubica la población afrodescendiente. 

Al enfocarse este escrito en la porción norte de la Nueva Galicia, 
es menester describir los paisajes asociados a ella, es decir, las villas o los 
Reales de Minas donde se localizan los principales yacimientos que hoy 
forman parte del territorio zacatecano y del norte de Jalisco. Estos paisajes 
que denominaremos mineros están asociados a una dinámica comercial 
trasatlántica, de ahí la importancia de sacar la producción de este “tem-
prano norte” y llevarlo a la ciudad de México para luego ser embarcado al 
Puerto de Veracruz. Sin embargo, ello requería que los poblados aledaños 
a cada mina satisficieran los requerimientos de estas, de ahí la inserción 
de la población afrodescendiente tanto en las minas, haciendas, ranchos y 
pueblos de indios.

El instrumento ideal para describir y obtener información sobre los 
paisajes mineros y su zona de influencia se realiza a partir de dos mapas 
que ilustran el reino de Nueva Galicia en los siglos xviii y xix. El primer 
plano cartográfico lleva por título La Nueva Galicia y el Obispado de Gua-
dalajara, estudio cartográfico del ingeniero José Benítez, se aprecian dos tipos de 
caminos: “carreteros” y de “herradura”. En este plano se aprecia la diver-
sidad de poblados y sus años de fundación, así como también los “caminos 
de herradura” y “los carreteros” que surcaron el territorio de la Nueva 
Galicia o Intendencia de Guadalajara, los que servían para comunicar a 
los diferentes asentamientos, transportar personas y productos, entre ellos 
los minerales provenientes de diferentes minas esparcida en los paisajes y 
por los que finalmente arribó la población africana y afrodescendiente.

Al ubicarse en el territorio que corresponde únicamente al reino de la 
Nueva Galicia o Intendencia de Guadalajara (enmarcada con una línea roja 
gruesa), la simbología que representa al primero de estos caminos corres-
ponde a una delgada línea roja; en su porción central se visualizan dos rutas 
cuyo origen es Sombrerete; una llega a Guadalajara (Sur) y la segunda se 
dirige a Santa María del Río. La ruta ubicada a mano izquierda inicia en el 
Real de Minas de Sombrerete pasa por Chalchihutes, Valparaíso, Mezquitic, 
Real de Minas de Bolaños, Huajimic y Chimaltitán, pasaba a un costado 
de El Teúl y San Cristóbal para finalmente llegar a Guadalajara (Mapa 1). 

La segunda ruta también parte de Sombrerete baja hacia los siguientes 
reales mineros: Fresnillo y Zacatecas; y en Ojo Caliente baja un ramal hacia 
Rincón de Ramos, luego a Aguascalientes, Lagos, Tepatitlán, Ocotlán, hasta 



40 

Diana Elizabeth Sánchez Andrade y José Luis Rangel Muñoz

la Barca. Este camino sigue otra ruta después de Ojo Caliente, ya que pasa 
por San Luis Potosí y se dirige a Santa María del Río.

Mapa 1
La Nueva Galicia y el Obispado de Guadalajara,  
estudio cartográfico del ingeniero José Benítez

Fuente: José Benítez, Biblioteca Pública del Estado de Jalisco, Mp. 1, Cj. 2.



41

Panorámica de la distribución y de los oficios de la población africana y 
afrodescendiente en los paisajes del Norte de la Nueva Galicia, siglos del xvi al xviii

El paisaje minero del norte de la Nueva Galicia como 
polo de atracción para la introducción de la población 
africana y afrodescendiente

El norte de la Nueva Galicia contaba con características idóneas para el 
arribo de las y los africanos y afrodescendientes por localizarse siete minas 
de metales preciosos, entre ellas estaba la mina más productiva durante 
toda la Colonia en la Nueva España, el Real de Minas de Zacatecas que 
desde finales del siglo xvi contaba ya con algunos centenares de africanos 
y afrodescendientes viviendo en esta ciudad, dato en el que se ahondará 
más adelante.

En pocos meses los paisajes más próximos a la ciudad de Zacatecas 
se convirtieron preferentemente en mineros; en el mismo año de fun-
dación del primer real zacatecano en 1548, meses después vendrían más 
descubrimientos, al respecto destaca el de la mina de San Benito sobre la 
veta de Albarrada que a su vez formaba parte de la famosa Veta Grande, 
posteriormente la veta de San Bernabé y por último la veta de Pánuco, 
todas ellas ubicadas en un radio de 15 kilómetros. Sobre estas tres vetas se 
cimentó el esplendor minero de Zacatecas (Lacueva, 2016: 538). 

En otro radio de 60 kilómetros a la redonda, se localizaban la mayoría 
de estas localidades; el Real de Fresnillo (60 km), y Guadalupe (9.4 km); 
en una segunda circunferencia, cuya distancia era mayor, de 166 km, estaba 
ubicado San Martín (Sombrerete). Un tercer radio se localiza al costado 
Este de la ciudad de Zacatecas donde yace el Mineral de Pinos distante 
145 kilómetros. Todos estos poblados se pueden visualizar tanto en el Mapa 
1 como en el número 2. 

El empleo de la mano de la población africana y afrodescendiente se 
incrementó por disposiciones de no emplear poblaciones indígenas ante 
la mortandad presentada en todo el reino de la Nueva España. A partir de 
entonces son llevados a las minas de Zacatecas (1546) y a la zona Nayarita 
(Tenamanchi y Naguapan), así como a plantaciones cañeras; al respecto 
López menciona las actividades en las cuales se prohibió emplear mano 
indígena y la subsiguiente sustitución por este grupo:

Los siglos xvi y xvii fueron la gran época de la esclavitud de negros en las 
colonias españolas. Contribuyó a su auge la prohibición de emplear indios 
en las minas y la sustitución de ellos por los negros […] Hubo también una 
prohibición, dada por el conde de Monterrey, de emplear indígenas en las 



42 

Diana Elizabeth Sánchez Andrade y José Luis Rangel Muñoz

plantaciones de caña de azúcar, cultivo que se realizó en las tierras cálidas de 
Jalisco y aun en algunas zonas de las Altos (López, 2003: 19). 

A partir de estas prohibiciones se presentará un recuento de la población 
africana y afrodescendiente en las minas antes mencionadas. Un dato 
muy relevante que ayuda a confirmar la presencia de esta población en la 
ciudad de Zacatecas lo encontramos en los inicios del siglo xvii. Alonso 
de la Mota y Escobar es quien informa sobre el aproximado número de 
este grupo de población durante 1602-05, cuando realizaría su recorrido 
por los reinos de Nueva Galicia, Vizcaya y Nuevo León:

Esclabos negros y mulatos mujeres y varones abra como ochocientos. Ay 
también algunos libres que entran y salen, y que se alquilan en vaquerías, en 
labranzas y en minas, y comunmente son malos y viciosos ansi estos libre 
como esotros esclavos pero es como aca dizen. Malo tenerlos pero mucho 
peor no tenerlos. Abra en las cuadrillas de las minas de estos vecinos como 
mil y quinientos indios que sirven en ellas de todos oficios pero van y vienen 
entran y salen en gran facilidad y ansi no se puede dar numero cierto en 
materia de yndios, como arriba diximos en los preludios. La lengua que en 
esta ciudad se habla generalmente es la española, algunos yndios hablan la de 
su nación, porque aquí ay Mexicanos, Otomies, Tarascos y de otras naciones 
(De la Mota y Escobar, 1940, 1993: 66).

Esta nota es bastante significativa al informar sobre tres aspectos de la 
población africana y afrodescendiente; gracias a ella se sabe el número de 
afrodescendientes y la relación que guardan con respecto a los indios, es 
decir de 800/1500, grupo con el que desde su arribo guardan una estrecha 
relación y con el que iniciaron su mestizaje, tema que no se abordará en 
este escrito y el cual queda abierto para ahondar en trabajos posteriores; 
en segundo lugar, informa sobre el estatus que tenían en dicha ciudad 
ya que aunque se podría pensar que todos eran esclavos, también había 
libertos, además, con el albedrío de alquilarse en las minas, lo cual es un 
punto importante por la temprana fecha de inicios del siglo xvii. La tercera 
noticia sobre este grupo es sobre los oficios que por sus características se 
puede determinar el vínculo con las haciendas y no necesariamente en las 
minas, ya que ejercían como los vaqueros y en labores vinculadas a la tierra.

De hecho, Zacatecas para 1612 era la tercera ciudad más poblada y la 
segunda en importancia después de la capital, por ser sede de una de las seis 
cajas Reales que Funcionaban en el territorio novohispano (Lacueva, 2016).



43

Panorámica de la distribución y de los oficios de la población africana y 
afrodescendiente en los paisajes del Norte de la Nueva Galicia, siglos del xvi al xviii

Para completar este cuadro de paisajes mineros, orientado hacia el 
suroeste del centro neurálgico de la minería, Zacatecas, emergió la última 
mina, el Real de Bolaños que alcanzó su producción más importante de 
1748 hasta 1758 (Ruíz, 2014: 203). Este Real representaba un polo de 
atracción para el traslado de población africana y afrodescendiente esclava 
o libre que junto con los locales satisficieron la demanda de trabajo en las 
minas, haciendas y ranchos vecinos (Mapa 1).

Una vez ubicadas estas localidades mineras, es pertinente mencionar la 
lógica y dinámica a que fueron sometidos los paisajes mineros del Norte 
de la Nueva Galicia. El abastecimiento de las minas dependía de la agri-
cultura, la ganadería y la industria, es decir, de un sistema que integraba los 
sistemas productivos indígenas y aquellos de influencia española (Realpozo 
y González, 2005).

Autores como Ruíz Medrano (2014) analiza las transformaciones 
territoriales y los cambios sociales a partir del análisis realizado en el Real 
de Bolaños en el siglo xviii cuando la minería fue un estímulo para suje-
tar a los poblados y sus paisajes de las Fronteras de San Luis de Colotlán 
a nuevas lógicas comerciales ¿Cuáles fueron estas lógicas? Básicamente 
las podemos resumir en el despojo, invasión y arrendamiento de tierras 
comunales que muchas a veces terminaron en pérdida de derecho de estas. 
Y es que este despojo era precisamente porque los poblados aledaños a 
las minas fungieron como las proveedoras de alimentos requeridos para 
el mantenimiento de los reales de minas. 

En relación con lo anterior, en el trabajo de Carvajal sobre la dinámica 
de la población en el Real de Bolaños, menciona entre sus conclusiones, la 
identificación de familias pluriétnicas constituidas por hijos de diferentes 
castas como mulatos, coyotes y lobos. Para demostrar lo anterior basó sus 
estudios en fuentes provenientes de los archivos eclesiásticos del poblado 
de Bolaños y del archivo del arzobispado de Guadalajara (Carvajal en 
Rojas y Coss, 2019).



44 

Diana Elizabeth Sánchez Andrade y José Luis Rangel Muñoz

Mapa 2
(Fragmento) Mapa Geográfico del territorio que  

comprende la Audiencia de Guadalajara

Fuente: Mapa realizado por Forcada Antonio y la Plaza. Biblioteca Pública, Mapoteca, 
Mapero 2, cajón 8, Año 1790.

De acuerdo con Pether Gerhard, tanto Fresnillo como Bolaños contaban 
con un considerable número de mulatos. Fresnillo había un predominio 
de mestizos y mulatos de acuerdo con un informe de 1806. Las haciendas 
más cercanas eran Trujillo y Valparaíso, que tenían una multitud de asenta-
mientos subordinados. A principios del siglo xvii había un buen número 
de centros procesadores de mineral, haciendas agrícolas y ranchos a lo largo 
de río grande debajo de Trujillo. A mediados del xviii la minería decayó y 
la principal empresa fue la ganadería junto con el cultivo de maíz y trigo 
indios venidos del sur junto con africanos fueron los que trabajaron en las 
minas (Gerhard, 1996: 113). 

Una vez descritos los paisajes mineros, las actividades y el estatus de 
la población africana y afrodescendiente, ahora toca analizar su presencia 
en el caso particular de las Fronteras de San Luis de Colotlán en calidad 
de hombres y mujeres libres.

Las Fronteras de San Luis de Colotlán

Localizadas hacia el ala noroeste de la Nueva Galicia, las Fronteras de 
San Luis de Colotlán, provincia a la que se abocará este estudio, era una 



45

Panorámica de la distribución y de los oficios de la población africana y 
afrodescendiente en los paisajes del Norte de la Nueva Galicia, siglos del xvi al xviii

zona de frontera cultural y geográficamente. Hoy en día esta extensa área 
conforma dos regiones político-administrativas del Norte de Jalisco y Sur 
de Zacatecas.

Esta provincia tiene una geografía agreste. Predominan grandes caño-
nes rectos en cuya base se crean microclimas, permitiendo cultivar pro-
ductos difíciles de lograrse en las mesetas como sandías, mangos, jitomates 
y plátanos. Estas mismas formaciones rocosas pueden abrirse kilómetros 
donde emergen valles poblados que coadyuvaron en la subsistencia de 
los asentamientos locales y regionales, sobre todo de las zonas mineras. 
También allí se concentraron pueblos con el mayor número de habitantes 
gracias al cultivo intensivo de cereales, preferentemente de maíz y trigo, 
con el riego proporcionado por los ríos que surcan a estos valles. Mientras 
que los agostaderos eran aprovechados por la ganadería extensiva que desde 
la Colonia logró complementar el sustento de los habitantes del noroeste 
de la Nueva Galicia.

El valle Tlaltenango-Jerez es un ejemplo de lo anterior, donde se 
localizaba la cabecera política de las Fronteras de San Luis de Colotlán, 
constituida por 27 pueblos indios. En un principio los tlaxcaltecas funda-
ron Colotlán con el estatus de presidio, para pacificar y sedentarizar a la 
población en el año de 1592 (Martínez, 1988). 

Las razones de su fundación se deben a varios factores, sin lugar a 
dudas destaca la inseguridad provocada a partir de la guerra del Mixtón 
en 1541-42 y, cuatro años después, el descubrimiento de las minas de plata 
en Zacatecas (1546), lo que potencializó el rechazo español de los gru-
pos locales, sobre todo de los guachichiles quienes comenzaron a invadir 
poblados cazcanes ya pacificados (Gutiérrez, 2010, Medrano 2011), en lo 
que podríamos denominar como avanzadas chichimecas: era una zona de 
rebeliones continuas. 

Bajo este contexto de inseguridad, además, por el territorio de las 
Fronteras de San Luis de Colotlán pasaba uno de los ramales del Camino 
de Tierra Adentro mejor conocido como Camino de la Plata. Esta deriva-
ción se utilizaba para transportar los metales preciosos, oro y plata, de Fres-
nillo, San Martín (Sombrerete), de Zacatecas, Veta Grande y Guadalupe, 
dicha derivación pasaba por el valle Tlaltenango-Jerez, descrito párrafos 
arriba y cuya ruta se encuentra plasmada en el Mapa 1.

Las Fronteras de San Luis de Colotlán como su nombre lo enuncia 
era una región de frontera tanto ecológica y como cultural, con conflic-
tos entre tribus seminómadas y sociedades sedentarias, lo cual, durante el 



46 

Diana Elizabeth Sánchez Andrade y José Luis Rangel Muñoz

contacto español dificultaba su pacificación y poblamiento. Al respecto, 
Fábregas menciona que Colotlán -aludiendo a las Fronteras- estaba situado 
en uno de los puntos de frontera con ecologías diversificadas y/o eco-
nomías aleatorias, es decir, grupos como los chichimecas que podrían 
basar su subsistencia a partir de la caza, la recolección, la pesca, así como 
una agricultura de temporal y, por otro lado, la presencia de otros grupos 
sedentarios con economía de agricultura de temporal e intensiva (Fábre-
gas, 2016) y con una vida sedentaria, que bien podríamos denominar como 
netamente mesoamericanos.

Fue hasta la última década del siglo xvi que la pacificación y repo-
blamiento de este territorio se lograría gracias a la alianza lograda por los 
españoles y sus aliados tlaxcaltecas con la fundación del presido de Colot-
lán que también fungió como cabecera de las Fronteras de 27 pueblos que 
constituyeron esta provincia.

En un principio los habitantes de las Fronteras de San Luis de Colot-
lán preferentemente eran indios de la misma región y tlaxcaltecas venidos 
de la parte central de la Nueva España, así como un puñado de españoles; 
con el tiempo fueron llegando otros grupos como mestizos y mulatos, que 
buscaban una incorporación para gozar de los privilegios de los colotle-
cos. Buscaban asilo para evitar la tributación a los españoles, o por haber 
delinquido (Rojas, 2012: 55).

Capitulaciones y gozo de privilegios 

Antes de salir del reino de la Nueva España, en 1591, los tlaxcaltecas 
negociaron su participación hacia tierras norteñas estableciendo 10 capitu-
laciones poniéndolos a en ventaja frente a otros grupos indios y los defen-
dería de los abusos de los españoles. Con el tiempo estas capitulaciones se 
extenderían y beneficiarían a los africanos y afrodescendientes llegados a 
lo largo de la época colonial, ya fuera con estatus de esclavos o de libertos.

Las capitulación primera, octava, novena y décima tienen efectos a 
largo plazo al dejar claro en su redacción la perpetuidad de ellas y a quiénes 
se extenderán. La primera capitulación aborda los privilegios y las exen-
ciones que los tlaxcaltecos y sus descendientes perpetuamente gozarían: 
ser hidalgos, libres de todo tributo, pecho, alcabala y servicio personal y 
“que (en) ningún tiempo, ni por alguna razón, se les pueda pedir ni llevar 
cosa alguna de esto” (Capitulaciones, 1591: 164). 



47

Panorámica de la distribución y de los oficios de la población africana y 
afrodescendiente en los paisajes del Norte de la Nueva Galicia, siglos del xvi al xviii

Como complemento de esta primera capitulación, la octava reitera 
la perpetuidad de estos privilegios: “Que los indios tlaxcaltecos y sus 
sucesores y descendientes, además de ser hidalgos y libres de todo tributo, 
gocen de todas las libertades, exenciones y privilegios que al presente 
gozan y para adelante gozarán la dicha ciudad de Tlaxcala y su provincia” 
(Capitulaciones, 1591: 162). 

La novena capitulación por su parte reitera la portación de armas y el 
uso de caballo ensillado y especifica cuántos años durará el suministro de 
la ropa (vestir como hidalgos), es decir, de dos años.

Estos son los privilegios disfrutados por aquellos miembros que se 
enlistaban en las filas de las compañías de flecheros para luchar contra 
grupos chichimecas y nayaritas; y donde, se insertaría la población afro-
descendiente, como se constatará más adelante.

Sin embargo, es primordial destacar la situación jurisdiccional de las 
Fronteras, una condición excepcional propicia para garantizar el cumpli-
miento de las capitulaciones y la posterior extensión de privilegios, por 
ser un enclave de la Nueva España en la Nueva Galicia, ya que el virrey 
consideró a las congregaciones tlaxcaltecas bajo un control central, prohi-
biendo a la audiencia Novo Gallega intervenir en la zona (Jiménez, 2000). 
Esta condición fue la que verdaderamente le dio garantía a los colotecos 
sobre el cumplimiento de promesas y les fincó cierta autonomía, ya que 
los oidores y corregidores de la Nueva Galicia no tenían injerencia sobre 
ellos, sólo el Capitán Protector quien se dirigía directamente con el virrey 
de la Nueva España (Guereca, 2013).

Entonces territorialmente se ubicaban en la Nueva Galicia, pero su 
jurisdicción pertenecía al gobierno central, es decir, directamente al virrey 
en turno. La figura del Capitán Protector no sólo garantizó el control de 
la región, también fue una figura importante para lograr el cumplimiento, 
primero, de las capitulaciones negociadas por los tlaxcaltecos en 1591, 
antes de su diáspora, y, subsecuentemente, de otros privilegios ganados en 
su calidad de milicianos fronterizos. 

A partir de las fuentes consultadas se proponen dos causas del arribo 
las y los afrodescendientes a las Fronteras de San Luis de Colotlán. En 
primer lugar, está su condición de esclavos y el arduo trabajo en minas y 
plantaciones, suficientes causas para su huida y traslado al extenso territo-
rio de la Frontera y zona Nayarita, en esta última se refugió gran número 
de africanos y afrodescendientes ya que hasta el siglo xviii fue derrotada 
por los españoles e indígenas aliados. Al respecto Weigand menciona que 



48 

Diana Elizabeth Sánchez Andrade y José Luis Rangel Muñoz

la zona nayarita se convirtió en una “región de refugio” desde la época 
prehispánica y después para la población africana y afrodescendiente de 
las minas ubicadas en el Valle de Bolaños (Weigand, 2002: 55).

Otro factor de suma importancia son los periodos de auge o crisis de 
ciudades en las sociedades mineras que marcaron la movilidad de africa-
nos y sus derivaciones (y de todos los demás grupos) tanto a nivel grupal 
como individual (Groguennec, 2020: 512). Si la producción crecía de 
igual manera crecía el número de población, entre ellos los trabajadores. 

Los colotecos y su diversidad pluriétnica

Cabe resaltar que los grupos que compartían estos privilegios se les deno-
minaba como “colotecos”, entre las principales características asociadas a 
dicho término está su estatus sociopolítico que se les otorgaba a los fron-
terizos para su servicio militar en pro de la Corona” (Shadow, 1987: 62). 
Retomando a los autores que fincaron los precedentes para su definición 
están aquellos que destacan la pluriculturalidad de los grupos pertenecien-
tes, así como las lenguas habladas y su ubicación en la región (Velázquez, 
1961). Muy posiblemente esta diversidad fue importante para su incor-
poración a este grupo.

¿Cómo lograron los africanos y afrodescendientes ganar estos privi-
legios negociados por los tlaxcaltecas? La respuesta se encuentra gracias a 
su integración a las milicias locales, primero ante la urgencia de pacificar 
esta región tan estratégica en la economía de la Nueva España con el tem-
prano descubrimiento de las minas de Zacatecas, y de manera posterior, 
en diferentes tiempos, las demás minas que se fueron descubriendo en la 
región, productoras de materiales preciosos.

Cabe mencionar que la participación de la población afrodescendiente 
era un hecho en la Nueva España tal es el caso de los pardos (hijos de 
negro e india), quienes en el siglo xviii “tenían un lugar importante dentro 
del ejército colonial en los batallones especiales de pardos de la ciudad de 
México y Puebla, los mismo que en otras ciudades de Hispanoamérica” 
(Jiménez, 1997). 

En el caso particular de nueva Galicia las milicias de pardos2 tuvieron 
una destacada participación a cambio de privilegios como el gozo de 

2.	 Las primeras milicias de pardos en el reino de la nueva España se conformaron desde el siglo xvi 
(1586), sin embargo, fue hasta la segunda mitad del siglo xviii, como consecuencia de la situación 



49

Panorámica de la distribución y de los oficios de la población africana y 
afrodescendiente en los paisajes del Norte de la Nueva Galicia, siglos del xvi al xviii

fuero militar, portar armas, ser libres de pagar tributo, obtener el grado de 
coronel y capacidad de negociar con el poder, entre otros (Rojas, 2016).

Sin embargo, en el presente escrito trataremos el caso particular de 
los afrodescendientes que se adhirieron a las milicias fundadas por los 
tlaxcaltecas.

El descubrimiento de Bolaños en el siglo xviii

En 1734 se descubre Bolaños. Los años de mayor bonanza fueron de 1748 
hasta 1758 y debido a que poco a poco las minas comenzaron a inundarse 
y sólo se trabajó en la parte superficial. Aunado a ello, remató el incendio 
ocurrido en 1760 en las minas más importantes del Real localizadas en 
las elevaciones montañosas que recorren el cañón del río Bolaños. Todo 
esto provocó que para 1762, de las minas en funcionamiento, sólo se 
extraía la mitad de lo producido en años anteriores y fue cuando ocurrió 
la desbandada generalizada, es decir, en menos de 60 años la región de 
Bolaños, que hoy lo conformarían los actuales municipios de San Martin 
y Bolaños, de 16 mil habitantes que llegó a tener se redujeron a 2,000 
personas (Ruíz, 2014: 203-206).

No obstante, lo que hay que destacar aquí son los cambios en la com-
posición de la población como lo señala Shadow: 

Este fue un periodo sumamente dinámico en la región que produjo no sólo 
un incremento notable en la población global sino además una profunda 
transformación en su composición étnica. A partir de 1750 los indígenas que 
demográficamente habían sido el grupo mayoritario a lo largo de la Colonia, 
entran en una etapa de descomposición social que culminó a mediados del 
siglo xix con su desaparición casi por completo de la región (Shadow, 1986). 

Para estos años tenemos una fuente indispensable como lo es la realizada 
por Félix Calleja en 1790 sobre las Fronteras de San Luis de Colotlán, que 
de manera más específica proporciona datos sobre la composición de la 
población (Tabla 1) y de las familias (Tabla 2) presentes en los 25 pueblos 
que conformaban esta zona. Si bien este informe no especifica el grupo 

de guerra de España con Inglaterra, que se reactivaron para una posible defensa con dicho país, 
el cual se transformó en un verdadero imperio con el mejoramiento de su armamento y flota 
naval (Rojas, 2016).



50 

Diana Elizabeth Sánchez Andrade y José Luis Rangel Muñoz

étnico de los pueblos en cuestión, si hace una distinción mayor en indios, 
gente de razón y mulatos u otras castas.

En la Tabla 1 se condensaron las cifras otorgadas por Calleja sobre 
la composición de las familias; formamos tres columnas en las cuales se 
especifican las familias indias, las de razón y los totales de cada pueblo. 

El total de familias fue de 2,532 de las cuales 2,166 eran indias y 368 
familias conformadas por gente de razón, sin embargo cabe destacar que de 
las 368 familias de “razón” Calleja comenta lo siguiente “pero a exepción 
de tan pocas que acaso no llegaran a sesenta, todas las demás son mulatos, 
y otras castas”, con ello habría cerca de 308 familias entre afromestizas y 
de otros grupos sociales.

Tabla 1
Composición por familias

Lugar Familias indias Familias de razón Total de familia
Totales 2,166 368 2,532

Fuente: Datos tomados de Calleja,1790 (Gutiérrez, 2009).

En la Tabla número 2 presentamos el número de hombres y mujeres 
tanto indias como de razón, dando un total de de 8,800 indios y 1,889 de 
razón, que como ya se mencinó anteriormente la mayoría eran mulatas. 
Al respecto, aclara que la mayor parte de las personas de razón que hay 
en cada pueblo son mulatos españolizados, refugiados por estas sierras 
y por liberarse de la paga del tributo o de los castigos de sus crímenes 
(Gutiérrez, 2009).

Sobre este grupo menciona que son mejor recibidos que los españoles 
a quienes no permiten establecer en sus pueblos por desconfiar de estos, 
en cambio los mulatos forajidos les arriendan las tierras comunales que 
les sobran, es decir aquellas que dejan de labrar por décadas, estas gentes 
rehúyen trabajar en los reales de minas con el fin de mantener segura su 
libertad. (Gutiérrez, 2009), donde estaban en calidad de esclavos. 



51

Panorámica de la distribución y de los oficios de la población africana y 
afrodescendiente en los paisajes del Norte de la Nueva Galicia, siglos del xvi al xviii

Tabla 2
Composición de la población3 

Lugar Número de 
indios

Número de 
hombres de 

razón

Número 
de mujeres 

indias

Número de 
mujeres de 

razón
Total

Totales 4,205 942 4,595 947 10,689

Fuente: Datos tomados de Calleja, 1790 (Gutiérrez, 2009).

Sobre este grupo menciona que son mejor recibidos que los españoles 
a quienes no permiten establecer en sus pueblos por desconfiar de estos, 
en cambio los mulatos forajidos les arriendan las tierras comunales que 
les sobran, es decir aquellas que dejan de labrar por décadas, estas gentes 
rehúyen trabajar en los reales de minas con el fin de mantener segura su 
libertad. (Gutiérrez, 2009), donde estaban en calidad de esclavos. 

Como último, se incorpora el análisis que se realizó con datos de 
nacimientos en el Archivo de la Parroquia de San Luis de Colotlán en un 
periodo de 10 años, inicia en 1790, año en que fue realizado el censo de 
Calleja, para de esta manera tener una cifra más precisa de la composición 
étnica de los poblados donde tenía injerencia dicha parroquia como lo 
eran Colotlán, Santa María, Huejúcar y Totatiche.

3.	 El número de indios y de gente de razón que Calleja expone para el año de 1790 lo divide en 
tres rangos de edad: de 0-16; de 16 a 50; y arriba de los 50 años. Para ambos grupos de población 
da el total de cada rango y al final enuncia el número total de población de cada uno de los 
poblados; sin embargo, al hacer la sumatoria no coincide con la cifra final del autor por lo que 
en la tabla ponemos la cifra real de ella.



52 

Diana Elizabeth Sánchez Andrade y José Luis Rangel Muñoz

Tabla 3
Análisis de la población de la Parroquia de  

San Luis de San Luis de Colotlán, 1790-1799

Fuente: Archivo de la Parroquia de San Luis de Colotlán, 1790-1799.

Tabla 4
Gráfica de población de la Parroquia de San Luis de San Luis de Colotlán

Fuente: Archivo de la Parroquia de San Luis de Colotlán, 1790-1799.



53

Panorámica de la distribución y de los oficios de la población africana y 
afrodescendiente en los paisajes del Norte de la Nueva Galicia, siglos del xvi al xviii

Referencias bibliográficas

Cabrero, María Teresa. (2009). Algunas referencias al área del Río Bolaños (Zaca-
tecas y Jalisco) en los documentos de los siglos xvi y xvii. Anales De Antro-
pología, 23(1). https://doi.org/10.22201/iia.24486221e.1986.1.647

Capitulaciones de virrey Luis de Velasco con la ciudad de Tlaxcala para el envío 
de cuatrocientas familias a poblar en la tierra de chichimecas-(1591). En 
Martínez, T. (1998). La diáspora tlaxcalteca, colonización agrícola del norte mexi-
cano. pp-159-165. (anexo). México: Gobierno constitucional del Estado de 
Tlaxcala.

De la Mota y Escobar, Alonso. (1940) (1605). Descripción Geográfica de los reinos de 
Nueva Galicia, Nueva Vizcaya y Nuevo León, México: Editorial Pedro Robredo.

(1993). Descripción Geográfica de los reinos de Nueva Galicia, Nueva Vizcaya y Nuevo 
León, Guadalajara: Instituto Jalisciense de Antropología e Historia/ Gobierno 
del estado de Jalisco/ Universidad de Guadalajara.

Gerhard, Peter. 1996 (1982). La frontera Norte de la Nueva España, México, unam: 
1996.

Gómez, Laura G. (2006). De la resistencia a la adaptación. El pueblo de Santa 
Ana Tepetitlán, Jalisco, siglo xix”. Espitar. Estudios sobre Estado y Sociedad. 
(Guadalajara), 12, (35), pp. 95-120.

Guereca, Raquel. (2013). Las milicias de indios flecheros en la Nueva España, siglos 
xvi-xviii. Tesis de Maestría en Historia. Distrito Federal: unam.

Gutiérrez, José A. (2009). Diario e informes de Félix Calleja sobre la visita y revista de 
los pueblos y milicias de la frontera de Colotlán y Provincia de Nayarit. México: 
Acento.

Islas, Celia. (2001). Producción minera en el occidente del reino de la Nueva 
Galicia, Antropología 4(64). pp. 73-79.

Jiménez, Águeda. (1997). Una visión sobre la esclavitud en Nueva Galicia a finales 
del periodo colonial. Estudios del hombre, (6), 145-158.

Lacueva, Jaime. (2016). Zacatecas: Norte imperial. En Thomas Calvo y Ragalado 
Aristarco, Historia del reino de la Nueva Galicia, pp.537-572. Guadalajara: 
Universidad de Guadalajara. 

López, Sergio. (2003). Esclavitud y servidumbre en el occidente de México. Boletín 
Chicomoztoc,(7), 19-28.

Realpozo, R y González C. (2005). La introducción del riego hispano colonial y 
sus repercusiones: el caso de los regantes del barrio de Tapias en Santa María 
de los Ángeles, Jalisco. Avances de investigación agropecuaria, 09(02), pp. 53-68. 

Rojas, José. (2016). Milicias de pardos en la región de Nueva Galicia (Virreinato 
de Nueva España). Un análisis de sus prácticas sociales y políticas durante la 
segunda mitad del siglo xviii, Historelo, 8(15), 131-162.



54 

Diana Elizabeth Sánchez Andrade y José Luis Rangel Muñoz

Rojas, José. (2012). La fundación del gobierno de las Fronteras de San Luis de 
Colotlán: una política fronteriza de avanzada. Guadalajara: Universidad de 
Guadalajara.

Rojas Galván, J., & Coss y León, D. (2019). Despojo, resistencia y represión. 
Revueltas indígenas en el real de minas de Bolaños (Virreinato de la Nueva 
España) 1734-1783. Revista Humanidades, 10(1), e38583. https://doi.
org/10.15517/h.v10i1.38583

Ruíz, C. (2014). El Real de Minas de Bolaños, Jalisco en el siglo xviii: tras-
formaciones territoriales y cambios sociales. Región y sociedad. Vol(60), 
191-227. https://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pi
d=S1870-39252014000300007.

Sánchez, Diana. (2014). Sistemas hidroagrícolas en el norte de Jalisco: herederas 
de tradiciones culturales distintas. En Gerardo Mejía Jorge, Ignacio, Héctor 
Cuellar, Rodolfo Cabral (Coord.), Investigación Permanente de la región Norte 
de Jalisco 1, Guadalajara: Prometeo.

Shadow, Robert. (1986). La frontera norteña de la Nueva Galicia: las parroquias 
de Colotlán: 1725-1820. Relaciones, 25, 45-74.

Velázquez, María del Carmen. (1961). Colotlán. Doble frontera contra los bárbaros, 
México: Universidad Nacional Autónoma de México

Weigand, Phil y García, Acelia (2002). La sociedad de los huicholes antes de la 
llegada de los españoles, En Phil Weigand (Coord.), Estudio histórico y cultural 
sobre los huicholes. (pp. 43-68). Guadalajara: Universidad de Guadalajara.

Archivos

Mapa1. Benítez, José, sa. La Nueva Galicia y el Obispado de Guadalajara, estudio 
cartográfico del ingeniero José Benítez. Biblioteca Pública del Estado de 
Jalisco, Mapoteca, Mp. 1, Cj. 2.

Mapa 2. Forcada Antonio y la Plaza. (Fragmento). 81790). Mapa Geográfico del 
territorio que comprende la Audiencia de Guadalajara. Biblioteca Pública 
del Estado de Jalisco, Mapoteca, Mp 2, Cj. 8.

Archivo de la Parroquia de San Luis de Colotlán. (1790-1799). Nacimientos.

https://doi.org/10.15517/h.v10i1.38583
https://doi.org/10.15517/h.v10i1.38583
https://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1870-39252014000300007
https://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1870-39252014000300007


55

Carta magna de kurukan fuga:  
la oralidad de una filosofía

Brahiman Saganogo
Centro Universitario de Ciencias Sociales y Humanidades 

Universidad de Guadalajara 

El objetivo de este trabajo es el estudio de las posibilidades de explicación 
estructuro-filosófica de la Carta Magna de Kurukan Fuga1. 

En efecto, en la primera mitad siglo xiii, precisamente en 1236, tras 
la batalla de Kirina que se soldó por la victoria de Sondjata Kéita sobre 
Soumangourou Kanté, se convocó y se instituyó bajo la supervisión del Jàlí 
Kamadjan Camara, la Carta Magna de Kurukan Fuga en la circunscripción 
departamental de Kangaba (actual República de Malí).

Dicha Carta Magnaen como transcripción oral de normas y principios 
relativos a la sociedad, la economía, la cultura, la política y a lo judicial en el 
Mandé, no es otra cosa más que un manifiesto proclamático decretado a lo 
largo de doce días bajo la moderación de Samadi Bobo, el rey de los Bobo2.

Partiendo de esto, la pregunta obligada sería la siguiente: ¿en qué la 
Carta Magna de Kurukan Fuga estructuraría el pensamiento filosófico del 
Mandé.

Inscrito desde 2009 en la lista representativa del Patrimonio cultural 
inmaterial de la humanidad por la unesco, la Carta Magna de Kurukan 
Fuga a través de principios que no sólo dan que pensar, sino que incita a 
la vitalidad de la reflexión filosófica en torno a los derechos humano y al 

1.	 En lengua malinké, se la conoce como Mandé Kalikan o el decreto del Mandé.
2.	 Del imperio Bobo, uno de los tantos imperios que surgieron tras la muerte de Sounjata Kéita 

en 1255 y la decadencia del imperio de Malí.



56 

 
Brahiman Saganogo

estado de derecho, desde el Mandé tradicional hasta el de hoy, puesto que 
dicha proclama se basa en los derechos fundamentales del ser humano.

1. Organización, presentación y argumentación de la 
Carta Magna de Kurukan Fuga

En tanto que proclama, la Carta Magna o la constitución del imperio de 
Mali, pronunciada por primera vez en el poblado de Kurukan Fuga, es en 
realidad, un manifiesto constitucional de carácter retórico-jurídico que 
marca de manera estricta, los principios, las normas y las reglas fundamen-
tales que, desde luego, rigen la vida de los pueblos del Mandé en todas sus 
dimensiones, eso por pretender persuadir al socium mandenka.

Como discurso y fragmento textual, del punto de vista de su organi-
zación gramatical, La Carta Magna está centrada en la presencia de propo-
siciones, significantes, morfemas y fonemas. Se trata de una organización 
gramatical que, por su lado, estructura motivaciones comunicacionales y 
de acurdo con Yuri Lotman (1978), nuestro objeto de estudio sería: “[…] 
una comunicación que se haya realizado en un determinado sistema de 
signos” (p. 24).

Del mismo punto de vista, o sea, el gramatical, el objeto de estudio 
hecho de significantes enunciados tales como artículos enunciados de 
manera legal tanto en su forma como en su contenido, adquiere estructu-
ralmente, una dimensión jurídica puesto que los enunciados frásticos (en 
total cuarenta y cuatro), son en realidad, artículos. De allí que la estruc-
tura enunciativa de cada enunciado proposicional aparece tal como sigue: 
“artículo + número del mismo artículo + el texto o el enunciado del 
artículo”, lo que imprime al enunciado de la Carta Magna su aspecto 
constitucionalista, jurídico-oratorio y retórico.

Por otra parte, el estatuto de texto y de discurso del objeto de estudio 
se justifica por el uso lingüístico contextualizado en la interdependencia 
del contexto, por eso, resulta ser:

[…] forma primaria de organización en que se manifiesta el lenguaje humano. 
Cuando se produce una comunicación entre seres humanos es en forma de 
textos. Horst Isenberg, (1976), […] Texto es un mensaje objetivizado en 
forma de documento escrito, que consta de una serie de enunciados unidos 
mediante diferentes enlaces de tipo léxico, gramatical y lógico. Galperin 



57

 
Carta magna de kurukan fuga: la oralidad de una filosofía

(1974), […] Texto es el mayor signo lingüístico. Dressler (1973), […] Texto 
es la unidad lingüística comunicativa fundamental, producto de la actividad 
verbal humana. Se caracteriza por su cierre semántico y comunicativo y por 
su coherencia…formada a partir de la interacción comunicativa del hablante 
de crear un texto íntegro y, también a partir de su estructuración (Pérez 
Grajales, 2009: 165-166).

Por lo anterior, la Carta Magna de Kurukan Fuga es precisamente texto 
jurídico tanto por su estructura como por su dimensión retórico-oratoria 
dado que encierra los grandes momentos sistema del arte retórico-oratoria 
a saber: inventio, elocutio, memoria y pronunciatio. 

Toda vez, tratándose de nuevo de su organización, la Carta Magna es 
producción verbal al oral debido a que sus componentes enunciativos, 
sintácticos, léxicos y retóricos aparecen los unos tras los otros, y sus com-
plejos semánticos (ideas, tramas, juicios de valor, los personajes colectivos 
y las escenas) se forman progresivamente y de manera acumulativa a través 
de los ajustes. Por eso, nuestro objeto de estudio obedece a una dinámica 
literaria, dinámica que configura absolutamente, sus capacidades informa-
tivas, distributivas y significativas.

2. Estatuto y postulado filosófico de la Carta Magna de 
Kurukan Fuga

La filosofía implica en efecto, una toma de conciencia de los problemas. 
Por eso, no está fuera del conjunto de la cultura humana, la civilización y 
de la sociedad dentro de las cuales fue concebida, por lo que versa sobre 
la estructura e dicha sociedad.

Si en su origen la filosofía es una especie de conocimiento que agrupa 
todas las ciencias, un saber enciclopédico, conforme fueron pasando los 
tiempos, llegó a ser el amor a la sabiduría, el conocimiento, las condicio-
nes del conocimiento verdadero, el problema de la acción humana, las 
condiciones de la acción verdadera, de la verdad del valor de los fines de 
la acción humana y al problema del Ser.

Desde otro ángulo, la filosofía es el conjunto de cuestionamientos de 
tipo estético, lógico, metafísico, moral, ontológico, teológico y científico, 
que el ser humano se hace para sí y sobre sí, es también no sólo, la visión 
sistemática del mundo y de la sociedad sino el sistema de ideas que busca 



58 

 
Brahiman Saganogo

establecer los fundamentos de una ciencia y una concepción general, una 
visión del mundo y de la vida.

En otros términos, la filosofía sería la reflexión sobre la cultura, el 
arte, la religión y los mitos, la moralidad y el Derecho. Tratándose de los 
conceptos arriba señalados, la filosofía estaría siempre en su relación con el 
arte, actividad razonada y humana, práctica estética y con la religión (suma 
de creencias espirituales). De donde se puede afirmar sin duda alguna que 
la filosofía versa sobre los testimonios de la mitología con motivo de dar 
con el significado de estos.

Por fin la relación de la filosofía con la moralidad y el Derecho. Esta 
debe ser vista a partir de la existencia del ser humano en las sociedades 
primitivas y modernas, una existencia ligada a reglas y normas, o sea, a 
prohibiciones es decir que le dejan guiarse por sus instintos y actuar según 
su fantasía. Aquellas normas y reglas varían de un grupo a otro, lo que se 
asemeja a la cuestión de la moralidad y de creencias religiosas. Cuando 
dichas normas vienen organizadas y precisadas con la finalidad de organi-
zar a la vida del grupo, se convierten en Derecho. Así que es de afirmar y, 
-del punto de vista filosófico-, sociedad con derecho equivale a sociedad 
con moralidad, aunque en las sociedades antiguas el Derecho resulta cos-
tumbrista a pesar de que aquel derecho se transforma en derecho escrito 
en algunas sociedades dominadas por la escritura o donde la oralidad fue 
perdiendo fuerza.

En resumidas cuentas y por todo lo anterior, la Carta Magna de 
Kurukan Fuga resulta ser una la filosofía al oral del derecho, la moral y de 
la sociedad Mandenka. Pues, una filosofía social por ser un proyecto filosó-
fico particularmente, basado en la sociedad, el Estado tradicional, lo social 
y en lo político tradicional Mandé. Dicho de otra manera, una filosofía 
que implícitamente, exige que se reconozca -por vía de la oralidad y la 
mediación de los Jàlís, la autonomía de la sociedad Mandenka con respecto 
al Estado y a las instituciones políticas. Por eso, como discurso retórico 
precisamente, a la vez deliberativo y judicial, dicha Carta Magna, agrupa 
lo social, lo económico, lo político y lo antropológico, pues, una filosofía 
socio-antropológica, político-económica, jurídica y retórica.



59

 
Carta magna de kurukan fuga: la oralidad de una filosofía

3. Análisis narrativo, descriptivo, figurativo y sémico 
Carta Magna de Kurukan Fuga

Carta Magna de Kurukan Fuga pone de manifiesto una geometría estructu-
ral que consta de cuatro partes: “I. De la organización” / “II. De los bienes” 
“III. De la preservación de la naturaleza” / “IV. Disposiciones finales”; una 
estructuración que asumen su movimiento interno y establece las bases 
del Imperio Mandenka. 

El estatuto literario del objeto de estudio se centra en dos tipos de 
motivación a saber las motivaciones orientadas hacia un “modelo” y las 
retóricas que le configura su dinámica literaria y suscitan son sentido. En 
todo caso, ambas motivaciones son responsables de la dinámica literaria 
de la Carta Magna y como la de cualquier texto, son presentadas por 
Menakhen Perry (1991) como sigue:

Al delinear las motivaciones orientadas al modelo, el lector responde a la 
pregunta: ¿cuáles son los marcos de referencia del texto? Los marcos mismos 
ocupan el punto focal de la “intención” del texto. Por otra parte, al bosquejar 
la motivación orientada al lector, el foco está en el proceso de percepción del 
texto, o en el proceso de construcción de los marcos por el lector. Aquí la 
pregunta que se ha de responder es la siguiente: ¿cuáles son, en el proceso 
de la concretización del texto por el lector, los fenómenos que el texto “se 
propone? (Perry, 1991: 170)

.

Desde otras perspectivas, las motivaciones literarias en torno al texto se 
evidencian a través de sus aspectos tanto connotativos es decir, que su texto 
es un enunciado que descansa en la relación significante / significado, 
ficcionales por basarse en la realidad mediante significantes ordenados y 
organizados, plurívocos como autorreferenciales por su disposición a la 
diversidad de sentidos a partir de la precompresión ya que dicho texto tendría 
como fundamento preliminar, la realidad contextual Madenka.

Así es como, la nota introductoria que precede el texto de base del 
objeto de estudio a saber: “Los representantes del Mandé tradicional y 
sus aliados, reunidos en 1236 en Kurukan Fuga actual círculo de Kan-
gaba (República de Mali) tras la histórica batalla de Kirina adoptaron la 
siguiente Carta Magna para regir la vida del gran conjunto manding”, 



60 

 
Brahiman Saganogo

como paratexto3, sitúa la Carta Magna y al mismo tiempo, incita implícita-
mente al receptor colectivo Mandenka a que adhiera a la nueva constitu-
ción política del Imperio del Mandé.

Desde la perspectiva semiótica, el objeto de valor se compone de 
conjuntos figurativos, o sea, de redes de figuras (artículos) ligados entre 
sí y categorizados en temas descriptivos que no son más que conjuntos 
significados que no solo encierran otros significantes son que constituyen 
las motivaciones del sujeto discursivo cuyo análisis resulta necesario para 
llegar a los significados.

Aquellos conjuntos de las secuencias frásticas y los conjuntos figu-
rativos son los que estructuran las principales ideas relacionadas con la 
organización social, la propiedad, el medio ambiente y la naturaleza eso, 
por ser el Imperio del Mandé, una sociedad esencialmente, agrícola, y 
también, la institución de la casta de los pregoneros (griots)4. Al respecto, 
leemos: “Artículo 43: Balla Fasséké kouyaté es designado gran jefe de las 
ceremonias y principal mediador del manden. Se le autoriza bromear con 
todas las tribus, principalmente, con la familia real”.

El primer artículo del tema descriptivo “I de la organización social” 
aparece como una didascalia5 puesto que da de manera enumerativa, la 
base composicional jerárquica de la sociedad madenka, una sociedad que 
consta de cuatro grupos sociales de los cuales cada uno está investido en 
un rol específico:

Artículo 1:
La sociedad del gran mandé está dividida como sigue:
Dieciséis (16) “Ton ta Djon” o portadores de aljaba;
Cuatro (4) “Mansa si” o tribus principescas;
Cinco (5) “Mori Kanda” o clases de marabúes;
Cuatro (4) “Nyamakala” o clases de oficios.

Si el conjunto de los 44 artículos forma del punto de vista retórico, la 
argumentación de base, o sea, el logos, los artículos (2 al 22) constituyen del 
mismo punto de vista retórico, una dispositio por su carácter argumentativo, 
narratio por su naturaleza de relato discursivo, relato por el cual dan (esos 

3.	 Paratexto: texto que rodea al texto de base.
4.	 Pregoneros, artística, genealogistas, cuentistas y músicos tradicionales.
5.	 Didascalia: originalmente, texto informativo que encabeza el texto teatral.



61

 
Carta magna de kurukan fuga: la oralidad de una filosofía

artículos) que conocer la necesidad del cumplimiento de las funciones 
asignadas a cada grupo social.

Artículo 2: los “Nyamakala” están obligados a decir la verdad a los jefes, a 
ser sus consejeros y a defender por el verbo las reglas establecidas y el orden 
en todo el Imperio.
Artículo 3: los “Mori Kandia” son nuestros maestros y educadores en el 
Islam. Todos les debemos respeto y consideración.
Artículo 4: la sociedad está dividida en clases de edad. Enfrente de cada 
una, se elige a un jefe. Son de la misma clase de edad, las personas (hombres 
o mujeres) nacidas en un periodo de tres años consecutivas.
Los “Kangbés” (clase intermedia entre los jóvenes y los ancianos) deben 
participar en la toma de las grandes decisiones relativas a la sociedad.
[…]
Artículo 43: Balla Fasséké kouyaté es designado gran jefe de las ceremonias 
y principal mediador del manden. Se le autoriza bromear con todas las tribus, 
principalmente, con la familia real.

Además, estos conjuntos dan que respetar las reglas y las normas que rigen 
las relaciones humanas:

Artículo 4: la sociedad está dividida en clases de edad. Enfrente de cada 
una, se elige a un jefe. Son de la misma clase de edad, las personas (hombres 
o mujeres) nacidas en un periodo de tres años consecutivas.
Los “Kangbés” (clase intermedia entre los jóvenes y los ancianos) deben 
participar en la toma de las grandes decisiones relativas a la sociedad.
[…]
Artículo 6: Para ganarse la vida, está instituido la “Kônôgbên Wôrô” (un 
mundo de vigilancia para luchar contra la pereza y el ocio).
[…]
Artículo 42: se debe amarrar a los animales domésticos en tiempos de 
cultivos y soltarlos después de las cosechas. El perro, el gato, el pato y las aves 
no están bajo está regla.

En efecto, se trata de hecho, de artículos que configuran enunciados de 
acción a través de verbos de acción con valor de prohibición y de reco-
mendación, y conjugados tales como “[…] deben / dirijámonos / no 
ofendan / no lleven jamás / deben estar / respetemos / no maltratemos, 
[…]”. De modo que todos los conjuntos enuncian el principio del imperio 
soberano constitucional y agrupan tres géneros del discurso que son el 



62 

 
Brahiman Saganogo

judicial, el deliberativo y el silogístico, eso gracias a la presencia implícita 
de auditorios correspondientes, o sea, el socium mandena. Si el discurso 
judicial defiende, aboga e insiste en lo correcto, lo justo y en lo que hay 
de injusto y de anormal, tal es el caso en los artículos que siguen:

Artículo 7: está instituido entre los “Mandenkas” la “Sanankuya” (la broma 
por alianza) y el “Tanamanyôya” (forma del totemismo). Por consiguiente, 
ningún conflicto entre grupos debe degenerarse, el respeto el prójimo per-
manece la regla.
Entre los cuñados y las cuñadas, entre abuelos y nietos, la tolerancia y el jaleo 
debe ser el principio.
[…]
Artículo 10: presentémonos mutuamente las condolencias.
[…]
Artículo 44: quien desobedezca estas reglas será castigado. Cada uno se 
encarga de velar a su aplicación en todo el territorio imperial, entre otros 
artículos, y el deliberativo aconseja y desaconseja al auditorio insistiendo en 
los riesgos a evitar y así como recomienda conductas a adoptar:
Artículo 5: cada quien tiene derecho a la vida y a la preservación de su 
integridad física. En consecuencia, cualquier acto atentatorio contra la vida 
del prójimo está castigado por la pena de muerte.
Artículo 6: Para ganarse la vida, está instituido la “Kônôgbên Wôrô” (un 
mundo de vigilancia para luchar contra la pereza y el ocio).
[…]
Artículo 21: No persigan asiduamente a las esposas: del jefe, el vecino, el 
marabú, el chamán, el amigo y del aliado.
Artículo 23: jamás se traicionen entre sí. Respeten la palabra de honor.
[…]
Artículo 30: ayudemos a los más necesitados.
Artículo 31: respetemos el parentesco, el matrimonio y la vecindad.

El sujeto del discurso al dictar los artículos anhela y exhorta implícita-
mente, la admiración y la adhesión del receptor colectivo (los Madenkas) 
so pena de punición y sanción “Artículo 44: quien desobedezca estas 
reglas será castigado. Cada uno se encarga de velar a su aplicación en todo 
el territorio imperial”. Por todo eso, se implora y exhorta la voluntad del 
receptor.

A nivel argumentativo, el texto de la Carta Magna presenta dos tipos 
de argumentos: el ethos, es decir, la posición del sujeto discursivo para que 
el receptor se sienta en confianza y se interese por el objeto de valor (el 



63

 
Carta magna de kurukan fuga: la oralidad de una filosofía

mensaje de la Carta Magna): “Art 1ero: La sociedad del gran mandé está 
dividida como sigue: […]”, y el pathos en relación con las emociones, los 
sentimientos y las pasiones que provoca el sujeto realizador del discurso 
sobre su receptor. A partir de todo eso, el texto de la Carta Magna cons-
tituye un pathos eso, debido a la disposición de los artículos, el carácter 
enumerativo de los mismos y a su valor informativo.

A nivel semio-retórico, los significantes y los conjuntos significantes 
del tema descriptivo “De la organización social” de la Carta Magna, son 
del punto de vista formal, núcleos sémicos que gravitarían en torno a 
isotopías tales como / jerarquía social // estructura social // derecho 
humano / trabajo / educación / herencia / respeto / dimensión social de 
la verdad / solidaridad / tolerancia / matrimonio /. Los núcleos agrupados 
en torno al tema “De los bienes”, proyectan una isotopía de la / propie-
dad /. A partir del tema “De la preservación de la naturaleza”, subyace la 
isotopía / importancia del medio ambiente debido a una economía basada 
en la agricultura /, y por fin, las isotopías / institución de la casta de los 
pregoneros (giots) / y / la necesidad de la aplicación de la Carta Magna / 
a partir del último tema descriptivo de la propia Carta Magna “Disposi-
ciones finales”. Lo que permite afirmar sin duda alguna, que las isotopías 
arriba mencionadas configuran una sola a saber: /el Mandé: un imperio 
de derecho/ eso, por ser el manifiesto una invitación al reconocimiento 
de la autoridad del imperio del Mandé.

En conclusión, a través de un acercamiento semio-retórico a Carta 
Magna de Kurukan Fuga, se deduce que, gracias a sus conjuntos figurativos, 
sus temas descriptivos y sus sistemas retóricos, se afirma, se consolida y se 
posiciona el Imperio del Mandé tal como una de las primeras sociedades 
regidas por una constitución política basada en el estado de derecho, una 
constitución que cubre todos los aspectos de la vida social. Como Mandé 
Kalikan o el decreto del Mandé, la Carta Magna de Kurukan Fuga es también, 
es la voluntad declarada de las autoridades encabezadas por Soundjata 
Kéita, de edificar a un imperio moderno y justo, pues, la filosofía del 
Mandé.

Referencias bibliográficas

Kouyaté, S. (1998). “La Charte de Kurukan Fuga” In Rdio Rurale de Guinée. 
Atelier régional de concertation entre traditionalistes mandingues et com-



64 

 
Brahiman Saganogo

municateurs des Radios Rurales. Kankan: Radiio de Giinée, du 02 au 12 
mars 1998.

Lotman, Y. (1978). Estética y semiótica del cine. Barcelona: Editorial Gustavo Gili.
Pérez Grajales, H. (2009). Lenguajes verbales y no verbales. Reflexiones comunicativas 

sobre las competencias lingüística y comunicativa. Bogotá: Magisterio.
Perry, M. (1991). “La dinámica literaria. Cómo el orden de un texto crea su signi-

ficado” en navarro, Desiderio (dir.) Criterios. Estudios de teoría literaria, esté-
tica y culturología, 3era época, enero-junio, La Habana: Casa de las Américas.

Anexo

La Charte de Kurukan Fuga (versión francesa y española)

Les représentants du Mandé traditionnel et leurs alliés, réunis en 1236 
à Kurukan Fuga actuel cercle de Kangaba (République du Mali) après 
l’historique bataille de Kirina ont adopté la charte suivante pour régir la 
vie du grand ensemble mandingue.

I. De l’organisation sociale
Article 1er:

La société du grand mandé est divisée ainsi qu’il suit:
Seize (16) «Ton ta djon» ou porteurs de carquois;
Quatre (4) «Mansa si» ou tribus princières;
Cinq «Mori Kandia» ou classes de marabouts;
Quatre (4) «Nyamakala» ou classes de métiers.
Chacun de ces groupes a un rôle et une activité spécifiques

Article 2: les «Nyamakala» se doivent de dire la vérité aux Chefs, d’être 
leurs conseillers et de défendre par le verbe, les règles établies et l’ordre 
sur l’ensemble de l’Empire.

Article 3: les «MoriKanda» sont nos maîtres et nos éducateurs en islam. 
Tout le monde leur doit respect et considération.

Article 4: la société est divisée en classes d’âge. A la tête de chacune d’elles 
est élu un chef. Sont de la même classe d’âge les personnes (hommes 
ou femmes) nées au cours d’une période de trois années consécutives.

	 Les «Kangbé» (classe intermédiaire entre les jeunes et les vieux) doi-
vent participer à la prise des grandes décisions concernant la société.



65

 
Carta magna de kurukan fuga: la oralidad de una filosofía

Article 5: chacun a le droit à la vie et à la préservation de son intégrité 
physique. En conséquence, tout acte attentatoire à la vie d’autrui est 
puni de mort.

Article 6: pour gagner la bataille de la prospérité, il est institué la 
«Könögbèn Wölö» (un monde de surveillance pour lutter contre la 
paresse et l’oisiveté).

Article 7: il est institué entre les «Mandenkas le Sanankunya» (cousinage 
à plaisanterie) et le «Tanamanyöya» (forme de totémisme). En con-
séquence, aucun différend né entre ces groupes ne doit dégénérer, le 
respect de l’autre étant la règle.

	 Entre beaux-frères et belles-sœurs, entre grands-parents et petitsen-
fants, la tolérance et le chahut doivent être le príncipe.

Article 8: la famille kéita est désignée famille régnante sur l’Empire.
Article 9: l’éducation des enfants incombe à l’ensemble de la société. La 

puissance paternelle appartient par conséquent à tous.
Article 10: adressons-nous mutuellement les condoléances.
Article 11: quand votre femme ou enfant fuit, ne le poursuivez pas chez 

le voisin.
Article 12: la succession étant patrilinéaire, ne donnez jamais le pouvoir 

à un fils tant qu’un seul de ses pères vit. 
Ne donnez jamais le pouvoir à un mineur parce qu’il possède des biens. 
Article 13: n’offensez jamais les « Nyaras » (paroliers attitrés).
Article 14: n’offensez jamais les femmes nos mères.
Article 15: ne portez jamais la main sur une femme mariée avant d’avoir 

fait intervenir sans succès son mari.
Article 16: en plus de leurs occupations quotidiennes, les femmes doivent 

être associées à tous nos Gouvernements.
Article 17: les mensonges qui ont vécu et résisté 40 ans doivent être 

considérés comme des vérités.
Article 18: respectons le droit d’aînesse.
Article 19: tout homme a deux beaux-parents: les parents de la fille que 

l’on n’a pas eue en mariage et la parole qu’on a prononcée sans con-
trainte. On leur doit respect et considération.

Article 20: ne maltraitez pas les esclaves, accordez-leur un jour de repos 
par semaine et faites en sorte qu’ils cessent le travail à des heures 
raisonnables. On est maître de l’esclave mais pas du sac qu’il porte.

Article 21: ne poursuivez pas de vos assiduités les épouses : du chef, du 
voisin, du marabout, du féticheur, de l’ami et de l’associé.



66 

 
Brahiman Saganogo

Article 22: la vanité est le signe de la faiblesse et l’humilité le signe de 
la grandeur.

Article 23: ne vous trahissez jamais entre vous. Respectez la parole 
d’honneur.

Article 24: ne faites jamais du tord aux étrangers.
Article 25: le chargé de mission ne risque rien au Mandén.
Article 26: le taureau confié ne doit pas diriger le parc.
Article 27: la jeune fille peut être donnée en mariage dès qu’elle est 

pubère sans détermination d’âge. Le choix de ses parents doit être 
suivi quel que soit le nombre des candidats. Le jeune garçon peut se 
marier à partir de 20 ans.

Article 28: la dot est fixée à 3 bovins : un pour la fille, deux pour ses père 
et mère.

Article 29: le divorce est toléré pour l’une des causes ci-après
	 • l’impuissance du mari.
	 • la folie de l’un des conjoints;
	 • l’incapacité du mari à assumer les obligations nées du mariage.
Le divorce doit être prononcé hors du village.
Article 30: venons en aide à ceux qui en ont besoin.
Article 31: respectons la parenté, le mariage et le voisinage.
Article 32: tuez votre ennemi, ne l’humiliez pas.
Article 33: dans les grandes assemblées, contentez-vous de vos légitimes 

représentants et tolérez-vous les uns les autres.

II. Des biens
Article 34: il y a cinq façons d’acquérir la propriété : l’achat, la donation, 

l’échange, le travail et la succession. Toute autre forme sans témoignage 
probant est équivoque.

Article 35: tout objet trouvé sans propriété connu ne devient propriété 
commune qu’au bout de quatre ans.

Article 36: la quatrième mise bas d’une génisse confiée est la propriété 
du gardien.

Article 37: un bovin doit être échangé contre quatre moutons ou quatre 
chèvres.

Article 38: un œuf sur quatre est la propriété du gardien de la poule 
pondeuse.

Article 39: assouvir sa faim n’est pas du vol si on n’emporte rien dans 
son sac ou sa poche.



67

 
Carta magna de kurukan fuga: la oralidad de una filosofía

III. De la preservation de la nature
Article 40: la brousse est notre bien le plus précieux, chacun se doit de la 

protéger et de la préserver pour le bonheur de tous.
Article 41: avant de mettre le feu à la brousse, ne regardez pas à terre, levez 

la tête en direction de la cime des arbres.
Article 42: les animaux domestiques doivent être attachés au moment 

des cultures et libérés après les récoltes. Le chien, le chat, le canard, et 
la volaille ne sont pas soumis à cette mesure.

IV. Dispositions finales
ARTICLE 43: Balla Fassèkè kouyaté est désigné grand chef des céré-

monies et médiateur principal du mandéen. Il est autorisé à plaisanter 
avec toutes les tribus, en priorité avec la famille royale.

Article 44: tous ceux qui enfreindront ces règles seront punis. Chacun 
est chargé de veiller à leur application sur l’ensemble du territoire 
impérial6.

Carta Magna de Kurukan Fuga

Los representantes del Mandé tradicional y sus aliados reunidos en 1236 
en Kurukan Fuga actual círculo de Kamgaba (República de Mali) tras la 
histórica batalla de Kirina adoptaron la siguiente Carta Magna.

I. De la organización social
Artículo 1ero:

La sociedad del gran mandé está dividida como sigue:
Dieciséis (16) “Ton ta Djon” o portadores de aljaba;
Cuatro (4) “Mansa si” o tribus principescas;
Cinco (5) “Mori Kanda” o clases de marabúes;
Cuatro (4) “Nyamakala” o clases de oficios.
Cada uno de estos grupos desempeña un rol y una actividad específicos.

Artículo 2: los “Nyamakala” están obligados a decir la verdad a los Jefes, 
a ser sus consejeros y a defender por el verbo las reglas establecidas y 
el orden en todo el Imperio.

6.	 Versión francesa y caracteres armonizados manenka transcrita por Siriman Kouyaté, Consejero 
en la Corte de justicia de Kankan, y publicada en el Atélier de concertación entre tradicionalistas 
mandenkas y comunicadores de las Radio Rurales, Kankan, del 02 al 12 de marzo de 1998, s / p.



68 

 
Brahiman Saganogo

Artículo 3: los “Mori Kanda” son nuestros maestros y educadores en el 
Islam. Todos les debemos respeto y consideración.

Artículo 4: la sociedad está dividida en clases de edad. Enfrente de cada 
una, se elige a un jefe. Son de la misma clase de edad, las personas 
(hombres o mujeres) nacidas en un periodo de tres años consecutivas.

	 Los “Kangbés” (clase intermedia entre los jóvenes y los ancianos) 
deben participar en la toma de las grandes decisiones relativas a la 
sociedad.

Artículo 5: cada quien tiene derecho a la vida y a la preservación de su 
integridad física. En consecuencia, cualquier acto atentatorio contra 
la vida del prójimo está castigado por la pena de muerte.

Artículo 6: Para ganarse la vida, está instituido la “Kônôgbên Wôrô” (un 
mundo de vigilancia para luchar contra la pereza y el ocio).

Artículo 7: está instituido entre los “Mandenkas” la “Sanankuya” (la 
broma por alianza) y el “Tanamanyôya” (forma del totemismo). Por 
consiguiente, ningún conflicto entre grupos debe degenerarse, el res-
peto el prójimo permanece la regla.

	 Entre los cuñados y las cuñadas, entre abuelos y nietos, la tolerancia y 
el jaleo debe ser el principio.

Artículo 8: la familia kéita está designada como familia que reina sobre 
el Imperio.

Artículo 9: la educación de los niños es responsabilidad de toda la socie-
dad. El poder paterno es de todos.

Artículo 10: presentémonos mutuamente las condolencias.
Artículo 11: cuando se huye su mujer o su hijo, no le persiga hasta en 

el vecino.
Artículo 12: la sucesión siendo parti-lineal, nunca otorgar el poder a un 

hijo mientras viven sus padres.
	 Jamás conceder el poder a un menor para que posee los bienes.
Artículo 13: nunca ofendan a los “Nyaras” (gentes del habla).
Artículo 14: jamás ofendan a las mujeres, nuestras madres.
Artículo 15: no peguen a las mujeres casadas antes de hacer intervenir 

su marido.
Artículo 16: además de las ocupaciones diarias, las mujeres deben estar 

asociadas a nuestro Gobiernos.
Artículo 17: las mentiras que perduraron y resistieron durante 40 años 

deben ser consideradas como verdades.
Artículo 18: respetemos el derecho de la primogenitura



69

 
Carta magna de kurukan fuga: la oralidad de una filosofía

Artículo 19: cualquier persona tiene dos suegros: los padres de la hija 
que uno no ha tenido el matrimonio y el habla que se pronunció sin 
obligación. Se les debe respeto y consideración.

Artículo 20: no maltraten a los esclavos, otórguenles un día de descanso 
a la semana y hagan de tal manera que terminen de trabajar en horas 
razonables. Uno es dueño del esclavo y no de la mochila que lleva 
consigo.

Artículo 21: No persigan asiduamente a las esposas: del jefe, el vecino, el 
marabú, el chamán, el amigo y del aliado.

Artículo 22: la vanidad es el signo de la debilidad y la humildad, la 
grandeza.

Artículo 23: jamás se traicionen entre sí. Respeten la palabra de honor.
Artículo 24: nunca agredan a los extranjeros.
Artículo 25: el enviado no corre ningún riesgo en el Manden.
Artículo 26: el toro prestado no debe encabezar la granja.
Artículo 27: se puede casar a la joven muchacha en cuanto esté en la 

edad de la pubertad sin importar la edad. Se debe tomar en cuenta el 
punto de vista de sus padres sea lo que sea el número de candidatos. 
El muchacho puede casarse a partir de los 20 años.

Artículo 28: la dote es de 3 bovinos: uno para la muchacha, dos para su 
padre y su madre.

Artículo 29: el divorcio está tolerado por uno de los motivos siguientes:
- impotencia del marido;
- la demencia en uno de los cónyuges;
- la incapacidad del marido en asumir las obligaciones derivadas del 

matrimonio.
	 Se debe pronunciar el divorcio fuera del pueblo.
Artículo 30: ayudemos a los más necesitados.
Artículo 31: respetemos el parentesco, el matrimonio y la vecindad.
Artículo 32: maten a su enemigo, no lo humillen.
Artículo 33: durante las grandes asambleas, sigan a sus legítimos repre-

sentantes y tolérense mutuamente.

II. De los bienes
Artículo 34: existe cinco formas para adquirir la propiedad: la compra, la 

donación, el trabajo y la sucesión. Cualquier otra forma sin testimonio 
concreto resulta equívoco.



70 

 
Brahiman Saganogo

Artículo 35: cualquier objeto hallado sin propiedad designada sólo llega 
a ser propiedad común a los cuatro años.

Artículo 36: el cuarto parto de una becerra confiada es propiedad del 
cuidador.

Artículo 37: un bovino debe ser intercambiado por cuatro borrego o 
cuatro cabras

Artículo 38: un huevo sobre cuatro es propiedad del cuidador de la 
gallina.

Artículo 39: quitarse la sed no es robo si no se lleva algo consigo.

III. De la preservación de la naturaleza
Artículo 40: el bosque es nuestro bien más precioso, cada uno ha de 

protegerlo y preservarlo para el bien común.
Artículo 41: antes de quemar el bosque, no miren la tierra, levanten la 

cabeza en dirección a la cima de los árboles.
Artículo 42: se debe amarrar a los animales domésticos en tiempos de 

cultivos y soltarlos después de las cosechas. El perro, el gato, el pato y 
las aves no están bajo está regla.

IV. Disposiciones finales
Artículo 43: Balla Fasséké kouyaté es designado gran jefe de las cere-

monias y principal mediador del manden. Se le autoriza bromear con 
todas las tribus, principalmente, con la familia real.

Artículo 44: quien desobedezca estas reglas será castigado. Cada uno se 
encarga de velar a su aplicación



71

“Negritud” por Aimé Césaire: la 
trascendencia de un término

Patricia Monserrat Laguna Gómez
Universidad Michoacana de San Nicolás de Hidalgo

Nacido en el seno de una familia de clase media, negra martiniqueña, el 
26 de junio de 1913, Aimé Fernand David Césaire mostró desde muy 
pequeño un intenso talento por adquirir conocimientos. Su abuela Mamá 
Nini, que en antagonismo con las mujeres de la época en la isla sabía leer 
y escribir en creole y en francés, su abuelo, Ferdinand, un profesor (el 
único en Martinica), su madre una costurera también ávida lectora y su 
padre controlador de impuestos, fomentaron en el pequeño Césaire una 
curiosidad tal que sólo se alimentó con el paso del tiempo (Fernández 
Martínez, 2012: 4).

Césaire creció rodeado de las leyendas que Mamá Nini recordaba 
de su infancia y de los libros que su familia podía encontrar o traer a la 
isla. Entre Voltaire, Shakespeare y Víctor Hugo, la mente curiosa del niño 
volvíase cada vez más vigorosa ganándose una beca para el Liceo Schoel-
cher, la única escuela dentro de las islas caribeñas que seguían en control 
gubernamental de Francia, siendo de los pocos niños que tendrían acceso 
a una educación de “alto estándar francés”. Cumpliendo el programa y 
reseñado como excelencia académica, Aimé se hizo acreedor a otra beca, 
la del Liceo Louis le Grand, cuya sede en París le hizo embarcar a los 18 
años recién cumplidos (Hénane, 2013: 17).

París “era una fiesta”, ahí se concentraban las personalidades que serían 
más importantes en el área del arte, la cultura y la ciencia durante todo el 
siglo xx. Desde Salvador Dalí, hasta Ernest Hemingway, como pioneros 
intelectuales, la ciudad hervía en conocimientos. Césaire se encontraría 
con un espacio totalmente distinto a su islita y aunque nervioso en sus 



72 

 
Patricia Monserrat Laguna Gómez

propias palabras: “No me fui de Martinica con ningún pesar, estaba muy 
feliz de irme. Sin duda, fue un placer sacudirme el polvo de las sandalias 
en esta isla donde sentí que me asfixiaba. No me gustaba esta sociedad 
estrecha y mezquina; e ir a Francia fue un acto de liberación para mí” 
(Beloux, 1969: 2). Iniciaría sus estudios competitivos para ganar un lugar 
en la Escuela Normal Superior, cuyo examen presentaba un rigor tal que 
hasta hoy día la fama de quién logra cumplir con las expectativas de la 
prueba es de admirarse (Ollé - Laprune, 2008: 11)

Sin importar esto último, Césaire ya se encontraba en un análisis de 
su “condición”, los estudios que cursaba se consideraban “educación aca-
démica para blancos de élite”, agregando que sólo unos cuantos negros 
estaban presentes en la Escuela. Como costumbre de recibimiento, el Liceo 
otorgaba un guía a los nuevos, que resultaba ser un alumno experimentado, 
una forma de “apadrinamiento” para que la transición y la entrada fuera 
mucho más sencilla, aquí iniciaría todo un proceso de deconstrucción, un 
“descubrimiento para sí mismo”, un reconocimiento a la alienación de sí 
mismo y los suyos. Siendo Léopold Sédar Senghor, futuro presidente de 
una Senegal libre, quién se volvería su gran amigo y también parte de su 
deconstrucción constante. Aunque Césaire no desembarcó del todo en 
soledad, ya que un antiguo amigo de sus clases de filosofía en el Liceo en 
Martinica había venido con él, solo que, de la Guyana Francesa, hijo de una 
familia de clase media alta cuya mezcla se reclamaba europea, amerindia 
y negra, había calificado a la Sorbona para estudios en Derecho, así León-
Gontran Damas se sumaría, volviéndose un trío de inseparables, el que 
sería conocido como: “El trinomio de la Negritud” (Ollé – Laprune: 13).

Entre Senghor y Damas hicieron ver a Césaire todo un mundo al que 
él era ajeno. Entre los años de 1935 y 1939, las puertas de África se abren 
para Aimé por medio del Decamerón Negro y de La historia de la civilización 
africana, cuyas copias pertenecientes a Senghor no eran de dominio público 
dentro de Martinica. Estos dos libros serían la clave que permitirían al trío 
una toma de conciencia hacia su patrimonio en común, creciendo en 
ellos una impetuosa necesidad de querer cambiar el sistema al que esta-
ban sometidos. Para Césaire fue un abrupto, aunado a su descubrimiento 
de Carlos Marx donde encontraría una forma de expresión política que 
conservó toda su vida, su acercamiento al comunismo y su materialismo 
histórico, lo que le permitió ponerle nombre a aquello que sentía: alie-
nación colonial, entendiendo que la sumisión de los suyos atiende a un 



73

 
“Negritud” por Aimé Césaire: la trascendencia de un término

proceso histórico y no a leyes naturales como por años Francia había 
enseñado (Cortés, 2000). 

Es aquí donde nacería el Césaire que conoceremos durante toda 
su carrera. Un hombre que, autoidentificado, nombra a su colectividad, 
conoce su historia y está dispuesto a difundirla. El pensamiento tan bien 
balanceado entre filosofía y política nos entrega a un Aimé Césaire infi-
nitamente congruente con su sentir, su reclamar y su accionar, iniciando 
la eterna condena francesa que mantendrá en todos sus escritos. 

Césaire estuvo presente en épocas tumultuosas que reconfiguraron el 
mundo, nació antes de la Primera Guerra Mundial, empezó a producir a 
medio camino hacia una nueva guerra siendo espectador mordaz durante 
ella. El mundo veía horrorizado como Europa sometía a los judíos y Césa-
ire cuestionaba abiertamente al mundo, ¿no era la medida de todas las cosas 
el sometimiento europeo? De esto hablara en Discurso sobre el colonialismo 
de 1950, pero mucho antes, Aimé iba abriéndose pasó en el mundo de la 
escritura, y es durante la guerra que, por una curiosa historia, el rumbo 
de su presencia rebasaría las fronteras de Martinica. 

A grandes rasgos, André Breton hizo escala en Martinica en 1941, 
huyendo hacia Estados Unidos de la Francia ocupada por los alemanes, 
viajando también junto a Víctor Serge, Wifredo Lam, Claude Levi-Strauss. 
Como la escala en Martinica se alargó, decidió salir a buscar un moño para 
su hija y en un estante vio una copia de Tropiques (una revista fundada por 
Aimé Césaire y Rene Ménil) a su regreso de Francia a Martinica para dar 
clase en el Instituto Fort du France, que buscaba concientizar y educar a 
la islita, imprimiendo de a pocos fragmentos de libros y ensayos a los que 
regularmente no se tenía acceso en aquel terreno. Así Breton conoció 
las reflexiones de los escritores antillanos y tuvo contacto con los textos 
poéticos de Les pur sang (Los pura sangre) y más adelante Cuaderno de retorno 
al país natal de Césaire, causándole una fascinación tal que lo llamaría “el 
mayor monumento lírico de la época” en su texto Un gran poeta negro, 
que retomaría en su libro Martinique charmeuse de serpent. Aunque no se 
conocerían en persona hasta después de terminada la guerra, los elogios 
y la profunda admiración de Breton provocarían que Césaire fuera cata-
pultado a la escena artística mundial y catalogado como surrealista (Ollé 
– Laprune: 9 - 10). 

Las corrientes de pensamiento poco antes, durante y fuertemente 
dialogada después de la guerra, disputaban en un vaivén sobre el hombre 
y si todo conocimiento generado por él, hasta el momento, era genuino. 



74 

 
Patricia Monserrat Laguna Gómez

La constante duda puso al existencialismo como una base tanto filosófica 
como literaria en la que trabajar, aunado al creciente comunismo como 
el medio de supresión de la explotación del hombre por el hombre con 
su medida anticolonialista y el surrealismo artístico que permitía expresar 
las ideas oníricas como protesta a desaprender lo aprendido. La revolu-
ción se estaba gestando y no sólo por las políticas que suprimían a los y 
las negras, sino a todo aquello que para mantenerse tenía que someter. 
Personajes como André Breton, Sigmund Freud, Salvador Dalí, Marcel 
Duchamp, Benjamin Péret, Martin Heidegger, Jean-Paul Sartre, Albert 
Camus y Simone de Beauvoir serían los más conocidos e importantes 
en las propuestas de revolución de pensamiento (Díaz, Coris, 2002: 23). 
Césaire tendría acceso a este círculo, cuando Breton, fascinado, les causará 
curiosidad a los demás. 

Así en 1945, en Haití se reúnen muchos grandes pensadores y Cés-
aire va a dictar dos conferencias: La ideología de Vichy contra el pensamiento 
francés y Carta abierta a monseñor Varin de la Brueniliere, ambas como un 
atento recordatorio a los momentos de más flaqueza de la política francesa. 
Breton llega acompañado del pintor cubano Wifredo Lam, quien con el 
tiempo ilustraría varios productos de Césaire. Por las mismas fechas, entra 
también a escena el etnógrafo Michel Leiris, cuya pasión por el estudio 
de las Antillas lo acerca siempre a Aimé. 

Ya sea por curiosidad o por mera influencia de Breton, Jean Paul 
Sartre leerá Cuaderno de retorno al país natal y, al igual que Breton, queda-
ría tan estupefacto que dedicaría un texto único en su clase para elogiar 
a Césaire: Orphée noir (Orfeo negro). Sartre no tiene más que palabras de 
admiración hacia Césaire y, reconociendo que la sociedad sigue en un 
alto grado racista, se enuncia como un hombre que ha tomado conciencia 
sobre los problemas de los negros a la par que cree que leer a Césaire es: 
“un arma milagrosa que recurre al idioma del tirano para empujar a los 
oprimidos a unirse” para la libertad, para crear una política verdaderamente 
unida al cambio. El texto de Sartre no haría más que encumbrar a Césaire 
que humildemente aceptaría el nombramiento que Sartre le acuña: el 
negro fundamental o el negro universal, dependiendo de la traducción. Sartre 
declararía: “Césaire es el mejor poeta en lengua francesa del momento y 
probablemente de toda la historia” (Sartre, 1948: 4).

Aimé Césaire sería un hombre de grandes amigos, un hombre de 
familia, con cuya esposa, Suzanne Césaire, e hijos compartiría ideologías. 
Hay que destacar que fungió como alcalde electo de Martinica por 56 



75

 
“Negritud” por Aimé Césaire: la trascendencia de un término

años consecutivos, siendo reelecto una y otra vez por voto popular. Fue 
siempre un hombre congruente; estuvo afiliado al partido comunista de 
1945 a 1960, cuando renunció por la inacción y falta de toma de escaños 
políticos que permitieran una tribuna para ayudar a Argelia; tanto Césaire 
como el país africano se declaran independentistas. Fue criticado durante 
su gestión por convertir a Martinica en un departamento francés, y es sólo 
por la conciencia de que la situación económica martiniqueña no per-
mite su independencia total de Francia y el subsistir de su gente depende 
intrínsecamente de aceptar el cambio administrativo que permitía pasar 
de colonia a departamentos, luchando por considerarse terreno igual de 
importante que la metrópoli francesa (Wallerstein , 2012: 16).

Martinica siempre estará agradecida con la gestión gubernamental 
de Césaire. La toma de un escaño que le permitiera no sólo escribir su 
palabra sino dictarla a las tribunas como un medio de educación para las 
urbes de poder que no podían quitarse el pasado y seguían replicando 
medios de dominación sobre de los negros, le sirvió para transcender de 
forma sublime. Césaire partió a los 96 años de edad, pero dejó una produc-
ción inigualable de lucha social, como son los libros de poesía: Cuaderno 
de retorno al país natal (1939), Las armas milagrosas (1946), Sol guillotinado 
(1948), Cuerpo perdido (1949), Discurso sobre el colonialismo (1955), Carta a 
Maurice Thorez (1956), Catastro (1961), Toussaint – Louverture (1962), Una 
tempestad (1969), la reimpresión de Tropiques (1978), Yo, laminaria (1992); 
además de las obras de teatro: Y los perros callaron (1956), La tragedia del rey 
Christophe (1963) y Una estación en el Congo (1966). Este es el gran legado 
de toda una vida servida a la reivindicación y al grito de la “Negritud”. 

En el año de 1934, con el choque de identidad generado en Césaire, 
además de su aceptado comunismo que muy acorde a la época propugnaba 
por una desalienación, una deconstrucción del hombre y una eliminación 
de clases, además del aprendizaje constante sobre sus orígenes africanos, 
se une a Senghor y Damas y crean la revista L’Étudiant noir (El estudiante 
negro). Los antecedentes de esta revista son dos: la Revue du Monde Noir 
(Revista del mundo negro), fundada en 1931 por Paulette Nardal, la primera 
martiniqueña en asistir a la Sorbona, aliada al escritor haitiano Léo Sajous 
y el guyanés René Maran, el objetivo era: “Crear un vínculo intelectual y 
moral entre los negros de todo el mundo, sin distinción de nacionalidad, 
que les permita conocerse mejor, amarse fraternalmente, defender mejor 
sus intereses colectivos e ilustrar su raza”, aunque después de 6 números, la 
revista dejó de publicarse en 1932 a causa de problemas económicos planto 



76 

 
Patricia Monserrat Laguna Gómez

la semilla de la revolución negra de las palabras. Justo antes de terminar el 
año de 1932, los estudiantes martinicanos Étienne Léro, Thélus Léro, René 
Ménil, Jules Marcel Monnerot, Michel Pilotin, Maurice – Sabas Quit-
man, Auguste Thésée y Pierre Yoyotte fundaron la revista Légitime Défense 
(Legítima Defensa), cuyo único número publicado, fuertemente marcado 
por el comunismo, discurso anticolonial e hiriente a las políticas francesas 
reinantes, inauguró el llamado surrealismo Antillano (Toledo, 2018: 7).

L’Étudiant noir (El estudiante negro) no sólo seguirá con esta idea del 
surrealismo antillano, sino que concentrará tanto el comunismo, la fuerte 
crítica hacia el sistema colonial francés, la alienación y por medio de la difu-
sión, aceptación y celebración de las raíces culturales en común llamarían a 
tomar conciencia racial. Justo así se llamaría el primer artículo de Césaire: 
“Conscience racial et révolution sociale” (“Conciencia racial y revolución 
social”), publicado en el tercer número de L’Étudiant en 1935 y donde se 
acuñaría el termino Négritude. “Obviamente, se trataba de celebrar y valorar 
las raíces culturales comunes y estimular el reconocimiento de su vitalidad; 
no intentamos elaborar una doctrina o un manifiesto, sino sólo definir lo 
que significaba: ser del Caribe, de África del sur, de Estados Unidos, de 
cualquier lugar en donde un hombre sufre.” (Ollé - Laprune, 2008: 15)

Con este texto, Césaire muy consciente de los intereses que para ese 
momento manejaba la agenda comunista, intentaba hacer un llamamiento 
a la “revolución social” que permitiera a los negros que aún seguían bajo 
el pensamiento de yugo colonialista crear una conciencia racial y por 
tanto una desasimilación de lo aprendido. Aimé Césaire estaba plenamente 
consciente del proceso de alienación al que Francia había sometido a todos 
los negros y negras que aún pertenecían a su organización gubernamen-
tal como colonias y no como territorios sujetos a la metrópoli como 
“iguales”, era claro que las políticas buscaban seguir manteniendo una 
uniformidad colonial obligándonos a adoptar su idioma, sus costumbres, 
valores e identidad colonial que no les pertenecían (Rexer, 2013: 9). Los 
negros habían sido despojados de todo recuerdo de su pasado y ahora eran 
sometidos a un olvido para evitar que reconocieran la barbarie a la que 
habían sido sometidos. Considerados sólo objetos, habían sido vaciados de 
su pasado e historia y habían sido rellenados con las nuevas formas. Con 
la uniformidad europea, con la idea de ser serviles y no más. 

“Negritud” hace frente al cuerpo colonizado y lo expone en la moder-
nidad, como medio para impulsar una política poscolonial que permita 



77

 
“Negritud” por Aimé Césaire: la trascendencia de un término

la reivindicación y con ello un esquema que elimine o por el momento, 
cuestione el sistema racializado no sólo de Francia, sino del mundo. 

A partir de su acercamiento con África, Césaire queda atado a la histo-
ria, al proceso de larga duración al que los y las negras han sido sometidas 
durante siglos y cada país ha contado de forma diferente para colonizar 
sus cuerpos y mentes. Toda su producción será siempre haciendo énfa-
sis en el sufrimiento, el olvido, el reduccionismo, la invisibilización y la 
humillación, por lo que “Negritud” toma una dimensión tan importante, 
haciendo frente a todas las adversidades, buscando crear una conciencia 
colectiva que logre repensar la condición de la estructura dominante 
(Aguirre, Aguirre, 2019).

Aunque para Césaire el término siempre significaría un grito de autoi-
dentificación y cólera hacia Francia y los países con modelos colonizantes, 
sufriría modificaciones a lo largo de los años tanto por Senghor como por 
Damas. Para Senghor funcionaría tanto como para una autoidentificación 
como para una reivindicación, pero, por su vivencia personal en Senegal 
que había pertenecido a Portugal, Inglaterra y para 1939 se encontraría en 
un proceso para independizarse de Francia, liga el término “Negritud” a 
los valores antiguos africanos, a su cosmovisión, hace énfasis en la cultura 
como medio de dimensión esencial en el hombre, la medida que lo forma, 
que lo vuelve socialmente funcional, poniéndolo frente a su yo colonizado 
y a su yo espiritual, a su reencuentro con África, dando la idea de que, 
aunque el hombre pertenezca al nuevo mundo occidental, su origen y su 
alma viene ligado a ser africano. Senghor universaliza la “civilización” y la 
vuelve un ente y no un apartado sociológico (Cuende, González, 2008: 8). 
Damas, siempre más sencillo, utilizaría el término como un reivindicatorio 
para romper con las barreras nacionalistas que Francia imponía, atacando 
los problemas de identidad y mostrando las “debilidades” culturales de la 
asimilación francesa y sociedades occidentales, crecidas bajo la supresión 
(Vila, 2015: 21).

Si bien es cierto que las tres definiciones son sumamente diferentes, es 
imperante notar que cada uno de ellos percibía de forma muy distinta sus 
entornos. Por un lado, Senghor siempre fue el más aguerrido de los tres, 
africano de nacimiento y residencia, ciertamente mucho más emancipado 
de la percepción impuesta; Damas, lejano al territorio francés pero nacido 
y criado en uno perteneciente a él habría dudado solo de su condición 
una vez llegado a la Sorbona y ver la poquísima inclusión de “los suyos”, 
y Césaire, cuya isla relegada no tenía acceso a los medios educativos ni por 



78 

 
Patricia Monserrat Laguna Gómez

asomo que había en la capital de su mandamos, obligado a creer todo lo 
que artificialmente se había creado para mantenerlo a raya de su menos-
preciada condición de otredad. No es que a ellos les importara volver 
sobre el término y su significado personal una y otra vez, pero lo anterior 
es importante para entender sus razones. 

“Negritud” siempre será, a ojos de quien lo sepa leer, un concepto 
cultural con repercusiones políticas que surgió y llamó a la desobediencia 
contra la opresión del sistema colonial francés. Mucho más que ser un 
concepto que refería a la condición de cualquier hombre negro y mujer 
negra que sufre, “revive la memoria histórica como una fuerza social e 
inaugura la alteridad de la voz negra.” (Govea & Silva, 2017: 4). La “Negri-
tud” inaugura la toma de conciencia de los propios negros, iniciando el 
reconocimiento de su color, pues es ahí donde inicia su opresión. Césaire, 
mostró al mundo la pluralidad de conciencia que visibiliza el trato de otre-
dad que existe entre los blancos y los negros, además del sistema opresor 
que es regla común sin que nadie lo cuestione. 

La “Negritud” que concibe Aimé Césaire se alza contra todo aquello 
que Francia y Europa había creado para someter al negro y rompe con 
la estructura de culpa que siente el negro colonizado al no pertenecer, 
puesto que ese mundo no está creado ni hecho para él; está desclasado, 
entendiendo que es víctima de terreno colonizado y no de circunstancias 
que ellos pudiesen haber creado. Aunque las definiciones cambiaron con 
el tiempo, además de la maduración intelectual de su autor, “Negritud” 
siempre fungió como catalizador, como el medio para entender que los 
negros eran partícipes de su propia historia y tenían derecho a señalar su 
propio proceso de violencia y la deuda intrínseca que Europa tiene para 
ellos, pero, pertenecieran al país al que pertenecieran habían pasado por 
lo mismo y pese a cualquiera que fuera su proceso “identidad reencon-
trada, diferencia reconocida”. Sin importar quién nombrara “Negritud”, 
la intención de su autor y sus enriquecedores amigos siempre fue crear un 
movimiento que se levantase contra la negación europea de “otra cultura”, 
visibilizando y resignificando los valores y a la gente africana. Una ruptura 
que obligará a Europa y demás potencias colonizadoras dejar de negar su 
existencia. “Negritud” es el reencuentro de los negros consigo mismos.

Aunque existirían detractores como Frantz Fanon, quien fuera alumno 
de Césaire, además de muchas otras corrientes que formarían una revolu-
ción mucho más visible, como los movimientos por los derechos civiles en 
Estados Unidos, “Negritud” debe entenderse en el contexto y marco his-



79

 
“Negritud” por Aimé Césaire: la trascendencia de un término

tórico en el que fue creado, es decir, sus postulados podrían bien caer en el 
supremacismo racial o en el victimismo, siendo que reconoce y reclama la 
otredad. Reconocer la otredad está bien, marcar la otredad genera racismo 
(Kesteloot, 2007: 44). “Negritud”, sin importar quién la nombrara significa 
el fin de la opresión, la revaloración de los negros, el reconocimiento de 
ser africano y el reclamo de la justicia para la codificación sufrida. 

Conclusión

Césaire rehace la palabra francesa y la usa como arma poderosa contra la 
colonización y todas sus aberraciones. La cólera contenida la va soltando 
de a poco en cada uno de sus escritos, poniendo en tela de juicio cada 
actuar francés y de las políticas de alienación que impuso Europa a cada 
territorio conquistado, aunado a la creación de “Negritud”, que es la toma 
de conciencia de los propios negros, iniciando con el reconocimiento de 
su color, ya que es así como inicia su opresión, rompe una barrera y pasa 
de ser un simple término en un ensayo a todo un concepto cultural que 
como desobediencia al sistema colonial francés le permite a los negros 
y negras exigir un recuento de la memoria histórica, una disculpa y un 
mejoramiento jurídico – cultural que los faculte para reconstruir su legado.

Muchas veces, a lo largo de su carrera, Aimé Césaire ninguneado 
como poeta ya que “su originalidad y lirismo desbordarte no permi-
ten encuadrarlo en ninguna corriente de la poesía francesa de su época” 
(Cordobés, 2008: 34), estaría siempre a la vanguardia del pensamiento. La 
realidad es que, sus preceptos, sus reclamos y su forma, molestaba a Francia 
que se creía su educador, no podría realmente reclamarle nada si ella no 
le hubiera dado la medida civilizatoria de su palabra, es por ello que su 
obra debe leerse con suma urgencia, pero también con agudeza para notar 
la inconformidad sobre el mundo injusto que Europa creó. Actualmente 
los discursos de superioridad cultural, las políticas de trabajo forzado, la 
globalización opresiva y las medidas impuestas nos remiten a un Césaire 
que provocó un cambio de registro discursivo de literatura a sociología 
- política. Ya no sólo un recurso para la literatura, sino un proceso de des-
alienación. Es con justa razón que se puede afirmar que se trata de una 
poesía convertida en doctrina. 



80 

 
Patricia Monserrat Laguna Gómez

Referencias bibliográficas

Aguirre, Aguirre, C. (2019). Apuntes para una corpo - política desde las 
escrituras Aimé Césaire y Frantz Fanon. UNIVERSUM. Obtenido 
de https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0718-
23762019000100015&lang=pt

Beloux, F. (1969). Entrevista a un poeta político: Aimé Césaire. (Beloux, F. Entre-
vistador) Revista Literaria. Obtenido de https://www.potomitan.info/
cesaire/politique.php.

Césaire , A. (1956). Y los perros callaron. Les Griots, París, Francia.
Césaire, A. (1948). Soleil Cou Coupé. Francia: K éditeur.
Césaire, A. (1949). Corps perdu. Francia: Fragance.
Césaire, A. (1955). Discurso sobre el colonialismo. México: Universidad Autónoma 

de Mexico.
Césaire, A. (1956). Carta a Maurice Thorez. Présence Africaine.
Césaire, A. (1961). Cadastre. (E. Snyder, Trad.) Sanford Upson.
Césaire, A. (1961). Les armes miraculeuses. (A. Pellegrini, Trad.) Buenos Aires: Fabril 

Editora.
Césaire, A. (1962). Toussaint Louverture: La révolution francaise et le probléme 

colonial. Présence Africaine.
Césaire, A. (1963). La tragedia del Rey Christophe. Aviñon, Francia.
Césaire, A. (1966). Una estación en el Congo. Golem, París.
Césaire, A. (1969). Cuaderno de un retorno al país natal. (A. Bartra, Trad.) México: 

Era Editorial.
Césaire, A. (1969). Una tempestad. Carabobo: Universidad de Carabobo.
Césaire, A. (1992). Yo, laminaria. Barcelona: Penguin Random House.
Cordobés, F. (2008). El discurso anticolonial de Aimé Césaire. Cuadernos His-

panoamericanos(691). Obtenido de http://www.cervantesvirtual.com/obra/
el-discurso-anticolonial-de-aime-cesaire-788951/

Cortés, R. (2000). Aimé Césaire: Perspectiva de la Cultura en el Caribe francó-
fono. (D. d. Humanidades, Ed.) Revista Suma Cultural. Obtenido de http://
konradlorenz.edu.co/images/stories/suma_cultural/2000-1/Aime.pdf

Cuende, González, M. J. (2008). Aproximación al pensamiento de L. S. Senghor. 
Magister: Revista Miscelánea de investigación. Obtenido de https://dialnet.uni-
rioja.es/descarga/articulo/2774884.pdf.

Díaz, Coris, V. (2002). Surrealismo y existencialismo: Convergencias. Ágora. Obte-
nido de https://core.ac.uk/download/pdf/225150772.pdf.

Fernández Martínez, M. (2012). Aimé Césaire: Un negro universal. Revista Comu-
nicación, 22(1). Obtenido de https://revistas.tec.ac.cr/index.php/comunica-
cion/article/view/1389/1283



81

 
“Negritud” por Aimé Césaire: la trascendencia de un término

Govea, M., & Silva, M. (2017). Reflexiones en torno a la Negritud: La lucha 
político - social y reivindicación identitaria. Horizontes filosóficos: Revista 
de Filosofía, Humanidades y Ciencias Sociales. Obtenido de https://1library.
co/document/zxl45jvz-reflexiones-torno-negritud-lucha-politico-social-
reivindicacion-identitaria.html 

Hénane, R. (2013). Aimé Césaire: Cavalier du temps et de l¨cume. París: Editions 
L¨Harmattan.

Kesteloot, L. (2007). Les grandes figures de la Négritude: Paroles privées. L´Harmattan.
Ollé - Laprune, P. (2008). Para leer a Aimé Césaire. (V. Jaua, Trad.) México: Fondo 

de Cultura Económica.
Rexer, R. (2013). Black and White Re(a)d all over: Létudiant Noir, commu-

nism and the bird of Négritude. Research African Literatures(44). Obtenido de 
https://www.jstor.org/stable/10.2979/reseafrilite.44.4.1

Sartre, J. P. (1948). Orfeo Negro. En L. Sedar Senghor, Introducción a la Antropología 
de la Nueva Poesía Negra y Malgache (V. F. Olea, Trad.). Presses Universitaires.

Toledo, M. S. (2018). Légitime Defense: Surrealismo negro, anticolonialismo y la 
producción de la identidad martinicana. (P. U. Católica, Ed.) AISTHESIS. 
Obtenido de https://scielo.conicyt.cl/pdf/aisthesis/n64/0718-7181-aisthe-
sis-64-0119.pdf.

Vila, L. (2015). León - Gontran Damas: el “Enfant Terrible” de la Négritude. The 
Culture Trip. Obtenido de https://theculturetrip.com/south-america/french-
guiana/articles/leon-gontran-damas-the-enfant-terrible-of-la-n-gritude/

Wallerstein , I. (2012). Aimé Césaire: Colonialismo, Comunismo y Negritud. 
Contrahistorias: La otra mirada de Clío. Obtenido de https://biblat.unam.mx/
hevila/ContrahistoriasLaotramiradadeClio/2011-2012/no17/8.pdf.



82 

Esclavas de Nueva Galicia, un 
acercamiento a sus historias

Claudia Gamiño Estrada
Centro Universitario de Ciencias Sociales y Humanidades 

Universidad de Guadalajara 

Contar las historias 

La esclavitud tiene una larga historia en el continente europeo, Thomas 
Hugh afirma que “las sociedades asentadas, en su mayoría han hecho 
uso de la mano de obra esclava […] la esclavitud constituía una de las 
principales instituciones de la antigüedad” (Hugh, 1998: 24). Romanos, 
griegos, egipcios basaron gran parte de su desarrollo en la utilización de 
los esclavos, su venta también era “una empresa próspera […] numerosos 
esclavos de la antigua Roma eran rubios, celtas o germanos, incluyendo los 
sajones […] también existían los esclavos negros […] Heródoto hablaba de 
la trata egipcia de negros” (Hugh, 1998: 25-26). Desde la antigua Grecia los 
filósofos hablan de la división del mundo en dos, los que debían ordenar y 
los a obedecer (Hugh, 1998: 24). En las siete partidas de Alfonso el Sabio 
se permitió y reguló la condición de la esclavitud. Sin embargo, con la 
conquista y colonización de los territorios que ahora conocemos como 
americanos, la esclavitud aparece como sinónimo de negritud. 

Enrique Dussel traza como fecha fundacional el nacimiento de la 
“modernidad” en el año de 1492, momento en que Europa se presenta 
contra el otro, y “pudo autoconstituirse como un unificado ego explo-
rando, conquistando, colonizando una alteridad que le devolvía una ima-
gen de sí misma […lo que] marca el origen de un proceso de ocultamiento 
o no reconocimiento de lo no-europeo” (Dussel, 2001: 58). La historia de 



83

 
Esclavas de Nueva Galicia, un acercamiento a sus historias

África y Latinoamérica permanecieron fuera del mundo histórico, “esta 
encarnación de la historia mundial en Europa dota a Europa con una 
clase de derecho universal” (Dussel, 2001: 66). A partir de la cual, se van 
construyendo los mitos de la modernidad, donde las periferias de Europa 
serán las poblaciones latinoamericanas, las indias orientales y desde luego 
las africanas.

Dussel plantea los elementos que le dan sentido a la modernidad 
eurocéntrica, sustentados en siete mitos: 1) las civilización europea es la 
desarrollada y por lo tanto la superior, 2) en ese imperativo de superioridad 
se asumen como educadoras y civilizadoras de las sociedades consideradas 
primitivas; 3) el modelo para el desarrollo no pude ser otro que el europeo; 
4) ante la oposición de los bárbaros se debe utilizar el uso de la violencia 
para poner en práctica la modernidad; 5) la violencia produce víctimas 
pero también héroes civilizadores, estos últimos investidos en sacrificios 
redentores; 6) el primitivo desde la modernidad es culpable de su barba-
rie, y se presenta “a sí misma no sólo como inocente sino también como 
una fuerza que emancipará o redimirá a las víctimas de su culpa” (Dussel, 
2001: 69) [por lo que habrá que agradecer el sometimiento, en pro de la 
redención]; 7) los sufrimientos y sacrificios impuestos son inevitables y 
necesarios (Dussel, 2001: 69). 

Como resultado del proceso de conquista y colonización de lo que 
se denominó América, y de la posición del mundo europeo como centro 
de universo, resultó la descalificación del mundo indígena, su esclavitud y 
en poco tiempo, la población procedente de África sustituyó la esclavitud 
indígena. Los afrodescendientes fueron considerados objetos, propiedad 
de quienes los esclavizaron, y su valor radicaba en las posibilidades de ami-
norar el trabajo de los conquistadores y la obtención de riquezas a partir 
de la explotación a la que fueron sometidos, sometidas. La civilización 
europea se posicionaba por encima de los africanos, a ellos junto con los 
indios había que educarlos, cristianizarlos y con ello eliminar su cultura 
y colocarla como tradición frente a la modernidad, lo civilizado frente a 
la barbarie, y en ese intento de imponer había que utilizar la violencia, 
no solo simbólica y cultural, sino también la violencia física para lograr 
redimir al subalterno.

Los conceptos de esclavitud y modernidad se entrelazan para mos-
trarnos el centro y la periferia, donde el foco de poder, dominación y 
control se ejerce desde el centro europeo, a partir del cual se plantea la 
superioridad de unos y la subordinación otros, todo ello legitimado en  



84 

Claudia Gamiño Estrada

la modernidad y la supremacía de una parte de la civilización. Los estudios 
subalternos y decoloniales nos permiten observar de qué manera esas 
construcciones sociales y de dominación han mantenido ocultas otras 
historias que constituyen la “otra parte, las otras partes de la humani-
dad” las cuales, se ha intentado silenciar. El subalterno se convierte “en 
una perspectiva y una metáfora para cuestionar las formas dominantes 
de conocimiento de imperio y nación, Estado y modernidad” (Dube, 
2001:41). Lo que nos permite reflexionar que el poder no está situado 
en un solo punto, sino que, es posible ubicarlo también en las acciones de 
quienes son considerados sin poder. Se ejercen estrategias que articulan 
las formas de resistencias y donde el poder se pude situar también en la 
agencia de quienes han sido considerados los dominados. Los subalternos 
son “los grupos […] sometidos a la hegemonía de las clases altas y domi-
nantes de una sociedad, lo cual significa estar en una posición inferior 
de la jerarquía socio-económica” (Méndez, 2019: 105). Situación que 
no implica pasividad, la subordinación asumida se rompe al cuestionar 
la autoridad de los dominantes o levantar la voz ante situaciones que se 
consideran injustas, en el caso de las mujeres esclavas, solicitar papel que 
les otorgue su libertad y pagarlo con su propio trabajo; se pude decir que 
aceptan su condición de subordinación, sin embargo, existen momentos 
cuando no se cumplen los acuerdos o se considera que el sometimiento 
es excesivo, se fragmenta la relación dominado-subordinado y surgen los 
discursos que permiten mostrar las contradicciones en las relaciones de 
poder. El discurso marginal de quienes carecen de poder es un sustituto 
de la verdadera resistencia (Scott, 2004: 218).

Las mujeres esclavas, afrodescendientes en América han dejado sus 
discursos, sus peticiones en las querellas presentadas para obtener su liber-
tad, si bien es cierto, que tal como plantea Méndez al referir a Spivak el 
“subalterno […] no presenta ningún discurso, ninguna autonomía que 
le permita dejar huella bien sea a través de su voz o su conciencia, sino 
que son escuchados por medio de portavoces que ejercen el poder hege-
mónico” (Méndez, 2019: 105), se puede escuchar su voz mediada por 
los discursos oficiales y cuando se trata de la defensa de los “derechos” o 
“privilegios” es posible dar cuenta de su voz y posicionarlas. parafraseando 
a Dube, las podemos escuchar como protagonistas legítimas pero deshere-
dadas en la hechura del pasado (Dube, 2001: 39). No es posible entender 
los procesos históricos sin los diversos protagonistas de la historia y en esas 
historias coloniales neogallegas encontramos la presencia de las mujeres 



85

 
Esclavas de Nueva Galicia, un acercamiento a sus historias

afrodescendientes, construyendo sus historias, contando sus experiencias 
en condiciones de esclavitud.

La monarquía hispana instaló instituciones, normas, reglas y formas 
de concebir el mundo desde la posición eurocéntrica, su cosmovisión se 
impuso de diversas formas, algunas abiertamente violentas, otras más suti-
les, que no por ello dejaron de ser violentan. Bajo ese contexto, quienes 
habitaron los territorios conquistados pusieron en práctica estrategias que 
les permitieron cohabitar y transformar situaciones de opresión, el derecho 
y el ejercicio de la justicia es utilizado por quienes fueron esclavizados y 
esclavizadas, para generar fisuras en el sistema y en algunos casos, revertir 
situaciones de subordinación y sometimiento, todo ello, dentro del mismo 
sistema hegemónico. Méndez Sánchez (2019) retoma a Gramsci para afir-
mar que, en los escenarios de hegemonía como dominación, “la sujeción 
y la violencia no desaparecen, pero sí coexisten con formas de aceptación 
del poder y la dominación por parte de los sujetos subalternos” (Méndez, 
2019: 104-105) a decir de la autora, esta aceptación “más o menos, volun-
taria […] es diseminada y adquirida a través de un proceso complejo, en 
el que la educación, la religión y la cultura desempeñan un papel crucial” 
(Méndez, 2019: 105). 

Lo antes señalado, no quiere decir que dichos procesos sean totali-
zantes y no exista la posibilidad de transformación o de lograr, aunque sea 
de manera momentánea salir de la situación de dominación. Los juicios, 
querellas y quejas nos permiten observar al derecho como ese espacio o 
sitio de poder y resistencia, que se convierte en agencia a partir de la uti-
lización que las mujeres esclavas hicieron de los instrumentos legales a su 
alcance para dejar su condición de esclavitud o para cambiar de dueño. El 
ejercicio de la justicia “proporcionaba un espacio para evitar los excesos 
que contra ellas se cometían y, las mujeres esclavas lo utilizaron, por lo 
que ahora es posible visualizar los conflictos que enfrentaron y cómo los 
sortearon” (Gamiño, 2022: 155). “Permitir que los grupos subordinados 
jueguen a rebelarse siguiendo reglas específicas en periodos determinados 
impide […] formas más peligrosas de agresión” (Scott, 2004:219), por ello 
la importancia de atender y mantener un espacio de resistencia y queja 
desde el derecho, y atendido por las autoridades virreinales en sus distin-
tos niveles jurisdiccionales; no hay que olvidar las diversas rebeliones o 
revueltas generadas por la población afrodescendiente en los territorios 
novohispanos situaciones que se intentaba evitar a través del ejercicio de 
la justicia. La documentación en los archivos judiciales nos proporciona 



86 

Claudia Gamiño Estrada

información con respecto a los malos tratos que recibieron, la forma en 
que fueron azotadas, la utilización de sus cuerpos con la promesa de liber-
tad, los avalúos injustos y los precios altos que por ellas y los integrantes de 
sus familias pedían sus amos (Gamiño 2018:126). Pero también la historia 
contada desde la resistencia, desde la mirada de las subalternas esclavizadas. 

Desde luego que habrá que atender e identificar, los discursos de 
quienes acudieron a solicitar justicia, puesto que estuvieron mediados por 
los representantes de la monarquía, los procuradores de pobres, quienes 
fungieron como defensores de las mujeres que acudieron ante la justicia. 
Los Procuradores de pobres, […] figuras que en la mayoría de los casos […] 
mostraron una auténtica y expedita participación en la defensoría de las 
esclavas, aunque en ocasiones la Real Audiencia no fallara positivamente 
en todos los casos” (González, 2020:36). 

En las quejas y peticiones de libertad, habrá que considerar la apro-
piación de lo que, los otros decían de ellas, por lo que asumieron los 
discursos de mujeres frágiles y necesitadas de protección, “los oprimidos 
por el capital socializado no necesariamente tienen acceso sin mediación 
a la resistencia “correcta” (Spivak,2003:360). Spivak señala que no puede 
hablar el subalterno, existe una mediación y apropiación de lo que los 
dominados señalar con respecto a los subalternos y la cultura es aprehen-
dida. La autora afirma que Derrida “marca la crítica radical con el peligro 
de apropiarse del otro por asimilación [afirma que] él reclama una rees-
tructura del utópico impulso estructural como “reproducir mediante esa 
voz interior que es la voz del otro en nosotros” (Spivak,2003:364). Con 
las consideraciones antes señaladas, es importante plantear que, en los dis-
cursos que fueron vertidos ante la justicia neogallega, las mujeres esclavas 
se apropiaron y utilizaron la “resistencia correcta” para que su voz fuera 
escuchada y sus demandas fueran respondidas, desde luego, que sus voces 
estuvieron atravesadas por las representaciones que los otros tenían sobre 
ellas. Las mujeres esclavas asimilaron la cultura de sus amos, se la apropia-
ron y los discursos vertidos en los interrogatorios planteaban la voz del 
otro, de sus amos o de las instituciones, pero al mismo tiempo, generaron 
estrategias para utilizar ese discurso y representación que de ellas se tenía, 
para conseguir un papel de libertad o la posibilidad de cambiar de amo y 
con ello transformar su cotidianidad o la de sus familiares.



87

 
Esclavas de Nueva Galicia, un acercamiento a sus historias

Mujeres esclavas y protagonistas de su propia historia

Poner en el centro a las mujeres que fueron esclavas en la Nueva Gali-
cia nos conduce a documentar las historias de quienes pugnaron por su 
libertad y mostrar los discursos plasmados ante las autoridades, momentos 
en los que observamos distintas formas de ser mujer bajo la condición de 
esclavitud, también nos cuentan sus historias como actoras sociales que 
lograron generar fisuras en la sociedad colonial utilizando las estrategias 
y discursos hegemónicos. Encontrar a las mujeres en la historia es una 
tarea que se ha venido desarrollando desde los años ochenta en México, 
los aportes y planteamientos de la historia de los anales, la historia de las 
mujeres y el género posibilitaron el giro historiográfico, que sugirió nuevas 
estrategias que permitieron observar los mismos acontecimientos y otros 
que no habían sido considerados, con otra mirada, con otros lentes, otras 
preguntas y la revisión de fuentes que no habían sido tomadas en cuenta 
para la revisión de los acontecimientos históricos.

Para este trabajo la búsqueda de las mujeres esclavas y sus historias se 
efectuó en diversos repositorios, una primera inquietud fue encontrar, sus 
acciones y sus discursos en los archivos judiciales y eclesiásticos, había que 
identificar a esas mujeres para después mostrar las situaciones en las que se 
vieron involucradas. Los repositorios consultados para esta investigación 
fueron el Archivo de la Real Audiencia de la Nueva Galicia, ahí se revisa-
ron los ramos civil y criminal principalmente; otro de los repositorios fue 
el Archivo de la Arquidiócesis de Guadalajara. Los casos que encontramos 
dan cuenta de acciones de violencia física ejercida contra ellas, de los malos 
tratos y de trabajos que desempeñaron, todo ello, a través de los argumen-
tos que esgrimieron para intentar conseguir la libertad o el cambio de 
amo. La documentación nos permite observar que desempeñaron labores 
como cocineras, panaderas, la principal labor que desempeñaron fue en el 
ámbito doméstico. Las denuncias nos hablan de las dificultades que enfren-
taron, como la violación de la integridad física a cambio de la libertad, 
el comportamiento que ellas tuvieron ante sus amos y cómo las trataron, 
que en algunos casos habrá que señalar, les dieron la libertad una vez que 
el amo murió, no sin que los herederos se quejaran de la última voluntad 
del difunto. Otro de los elementos que se puede visualizar es el estigma de 
ser mujeres faltas de honor, no debían acreditar su honorabilidad, se asumía 
no lo poseían. Resulta interesante que en los interrogatorios a diferencia 
de lo que sucedía con las mujeres indígenas, las mestizas y las españolas, a 



88 

Claudia Gamiño Estrada

los interrogados o interrogadas, no se les preguntaba si las mujeres escla-
vas habían tenido comportamientos honorables. La documentación nos 
muestra a las esposas que buscaron la libertad de los maridos y los hijos, 
pero también a los hombres que buscaron la libertad de las féminas, unos 
y otros utilizaron el discurso de la unión de las familias y se apoyaron en 
las Leyes de Partida. Lo antes mencionado forma parte de las historias 
contadas por las mujeres esclavas, testimonios que llegan hasta nuestros 
días, a través de la revisión de los litigios que en la mayoría de los casos 
implicaron la petición de libertad.

Las esclavas y sus historias

Las mujeres esclavas aparecen en la documentación bajo distintos esce-
narios y en el territorio bajo la jurisdicción de la Audiencia de la Nueva 
Galicia y del obispado de Guadalajara. En algunos casos se discute sobre 
ellas, sin que sean llamadas a testificar sobre todo cuando se trata de inda-
gar a quién le pertenecen, si estuvieron empeñadas o en otros casos, si 
ellas fueron heredadas y quienes fueron los poseedores o poseedoras de 
ellas. Así en el año de 1687 se entabló una disputa porque los padres de 
San Juan de Dios vendieron a una esclava de 11 años con valor de 200 
pesos, la cual permanecía en su posesión en la calidad de empeñada por 
un préstamo que hicieron; los religiosos la vendieron porque no se les 
restituyó en dinero que habían prestado y consideraron que les pertenecía 
(ahag-g-s-e 36, c 2, d 83).

En otro caso se documenta la historia de tres esclavas, una de ellas de 
40 años, otra de 19 años y una más de 12 años propiedad de una monja de 
Santa María de Gracia, la religiosa pidió autorización para disponer de las 
esclavas, la intención era darle la libertad a la madre y a una hija mayor que 
había criado a la monja y a la más pequeña, por haberla criado la monja 
bajo su compañía en el convento. Se habla también de dos varones, uno 
de ellos, se pretendía dejarlo en libertad para que se dedicará al servicio 
del culto divino en la sacristía y otro más para que estuviese al interior 
de la comunidad prestando servicio a las religiosas. Al tomar los votos, las 
mujeres dejaban sus posesiones, las pertenencias que no habían heredado 
o de las que no se habían desprendido, pasaban a manos de la comunidad 
religiosa, no poseían bienes en lo individual. En este caso no hubo interro-
gatorios, la voz de las esclavas no fue considerada, se trataba de un asunto 



89

 
Esclavas de Nueva Galicia, un acercamiento a sus historias

en que la posesión de las mujeres era un tema que se tenía que dirimir sin 
el testimonio de las involucradas directamente (ahag-g-s-e15, c 2, d 62). 

El obispo de Guadalajara, quien era el responsable de las religiosas, le 
respondió a la religiosa que intentaba libertar a sus esclavos que ella no 
podía disponer de ellos, aunque le estuvieran sirviendo, porque según 
argumentó su derecho lo transfirió ipso jure al convento y señaló “el uso 
que tiene y ha tenido de ellos es solo por tolerancia de los prelados” 
las religiosas son incapaces de adquirir propiedad para sí. Finalmente, le 
concedieron la libertad a la madre y a la hija de 19 años, en tanto que, 
el destino de la de 12 años y los dos pequeños uno de ellos de 6 años, la 
decidiría la priora del convento y resolvería a dónde mandarlos. En ambos 
casos, las mujeres esclavas no tuvieron voz, no declararon sobre el asunto, 
ni siquiera con intermediación, la priora, reunida en comunidad planteó 
el asunto y fueron ellas quienes se adjudicaron la propiedad y decidieron 
sus destinos, la monja tampoco pudo decidir, las religiosas de la comuni-
dad fueron quienes ventilaron si avalaban o no la petición, la resolución 
favoreció únicamente a las dos esclavas de mayor edad, dejando a los otros 
en condición de esclavitud (ahag-g-s-e15, c 2, d 62).

En otros escenarios encontramos a las mujeres esclavas haciendo uso 
de su voz y acudiendo a la justicia para reclamar sobre situaciones que 
consideraron injustas. Hubo otras circunstancias en las que a las mujeres 
que ya habían conseguido su libertad fueron denunciadas y se les pidió 
que demostraran ser libres y en caso de no hacerlo, volvieran nuevamente 
a su condición de esclavitud. Francisco González de Sayas intentó que 
Nicolasa de Ibarra fuera declarada esclava, ella retomó la voz ante las 
autoridades y se defendió al señalar que era libre, en los argumentos de 
Francisco, se plantea el color de la piel como un elemento para considerar 
que la mujer estaba en condición de esclavitud, es decir, su piel era oscura, 
y había que comprobar que era libre. La denunció señalando que no podía 
andar por las calles sin tener un dueño, sin embargo, ella demostró haber 
obtenido la libertad de sus hijos y la propia, por lo que, se resolvió a favor 
de la esclava declarándose ser libre ella y sus hijos, la Audiencia mandó 
no fueran molestados puesto que se había comprobado su condición de 
libertad (arang- c 20, e 8, 275).

Ana Felipa se quejó de los malos tratos por parte de sus amos Juan 
Guares y Feliciana de Mendoza, mientras se resolvía el caso, se le puso 
en depósito y se pidió se mantuviera en la casa de Don Agustín Gochi 
para que no pudiera huir mientras se resolvía su situación (arang-c 304, 



90 

Claudia Gamiño Estrada

e 20,4400). Cuando se levantaba una querella, generalmente las mujeres 
estaban en resguardo en casas de algún vecino que se comprometían a 
mantenerlas en el lugar, so pena de ser llamados ante las autoridades si 
estas se fugaban. En algunas ocasiones eran remitidas a la casa de recogidas 
donde realizaban labores domésticas mientras se resolvía su situación. 

María Magdalena Manzano no solo pidió su libertad, también reclamó 
la herencia que argumentó le pertenecía a su hija. Este caso nos muestra 
a partir de las historias contadas como las mujeres que habían quedado 
preñadas por los amos podían reclamar para sus hijos e hijas las posesiones 
y herencias de quienes habían usado de su cuerpo, aunque esta historia 
también se podría considerar poco común (Gamiño, 2018: 127-132).

Las historias de las mujeres esclavas nos muestran los avalúos, las estra-
tegias generadas para cambiar de dueño, o en caso contrario para que no 
puedan obtener la libertad. Unos y otros despliegan sus discursos a partir 
de los códigos culturales compartidos en los que argumentan para favo-
recer sus intereses, pero también nos describen los rasgos físicos y padeci-
mientos de las mujeres y los intentos de cumplir la voluntad plasmadas en 
los testamentos. En el proceso seguido por María Teresa Prado, poseedora 
de tres esclavas, solicitó el avalúo en 300 pesos y se le concediera media 
libertad, la petición estuvo avalada en la última voluntad de su marido 
fallecido. En el proceso las mujeres fueron descritas de la siguiente manera: 

Juana María de los Dolores de edad de veintitrés años color cocho, esta suele 
padecer anualmente fluxión en la cabeza, es fiel, tiene buen natural, su ser-
vicio es mediano porque ignora de cocina y sabe moler chocolate, tortillas 
y lavar ropa por cuyo servicio la aprecio en ciento sesenta pesos. A María 
del Rosario su hija de color más claro de edad de seis años esta no padece 
accidente alguno, es de genio vivo y me persuado que de aquí a otros seis 
años enseñándola se podrá lograr una criada de buen servicio por lo que la 
aprecio en ochenta pesos. A Teresa también de color claro e hija de la primera 
es de edad de tres años, está por su corta edad no es capaz de indagarle el 
natural aplicación y servicio que puede sacar y si el que la comprare, necesita 
ocho o nueve años de mantenerla, criarla y enseñarla por lo que la aprecio 
en sesenta pesos (arang-c 340, e 13, p 475).

El proceso no concluye o se resuelve, la esclava pide se exhiba testamento 
mediante el cual se les otorgó media libertad. El avalúo quedó de la 
siguiente manera Juana 23 años color cocho 160 pesos, Rosario 6 años 
color más claro 80 pesos, Teresa 3 años color más claro 60 pesos (arang-c 



91

 
Esclavas de Nueva Galicia, un acercamiento a sus historias

340, e 13, p 4975). Aunque el color de la piel se menciona en la documen-
tación, el punto central para el avalúo fueron las habilidades que tenían y 
la edad, elementos a considerar por la cantidad de tiempo y dinero extra 
que se pudiera utilizar para su formación en las labores domésticas y en 
las condiciones de salud que tenían, puesto que, si la salud estaba dete-
riorada, había que invertir más en ellas para su restablecimiento y mejor 
aprovechamiento.

Otro caso que nos habla de los padecimientos, la edad y los calificati-
vos para las mujeres esclavas, es el de Juana Rita, esclava de Manuel Vidrio, 
ella pidió su libertad y la solicitud fue introducida por José María García 
su marido, quien pidió buscar amo de su contento. En la documentación 
se describe a Juna Rita como una mujer que tiene: 

afecto histérico o mal de madre […] y reduce a la susodicha a un estado de 
ineptitud para el servicio, pues del citado afecto histérico dimana la inape-
tencia, el dolor lento de estómago, náuseas, fastidios de los alimentos, el color 
semi pálido que se percibe en ella y la tal cual consumación de carnes que 
tiene. Del dolor de cabeza y huesos que dice adolecer como no sean estos 
mostrables por el pulso y la orina, suspenda la aserción en esta parte como 
también en punto de la calentura que refiere padecer cuando le insulta el 
dolor de cabeza (arang-c 122, e 8, p 1324).

Para contestar la solicitud, su dueño Manuel Vidrio pidió se le recibieran 
testigos para argumentar que él era pobre y no podía pagar los costos 
del proceso, su situación de insolvencia no le permitiría continuar con 
el proceso, sin embargo, los ministros se opusieron. Con el propósito de 
descalificar la petición, Manuel afirmó que la mujer siempre engaña por 
la debilidad de su sexo, por lo que no podían ser verídicos los argumentos 
esgrimidos para obtener la libertad, al referirse a Juana señaló que “en la 
casta de genes no se encuentra honestidad” (arang-c 122, e 8, p 1324). 
Hicieron un pacto para su libertad, se valuó en 100 pesos. La Audiencia 
señaló con respecto a los padecimientos de la esclava, que no todo se les 
debe de creer “es forzoso no darles entero crédito a sus relaciones ni tam-
poco despreciar sus quejas, sino siempre manteniéndose a la sombra de la 
desconfianza y más para cuando declararlos enfermos no es bastante una 
y otra vez reconocerlos sino repetidas veces” (arang-c 122, e 8, p 1324). 
Ella declaró que su amo la corrompió con la promesa de matrimonio y 
la cargó de cuatro hijos y faltando a su promesa vendió a su hija, ella fue 



92 

Claudia Gamiño Estrada

a buscarla y las capturaron y las mantuvieron en depósito, de su relación 
con el amo, su esposo no se había enterado, los discursos ventilaron la 
promesa de libertad a cambio de la utilización del cuerpo de la esclava, sin 
embargo durante el proceso que seguía contra su amos, Juana murió y la 
Audiencia resolvió que los hijos debían promover sus derechos y Manuel 
Vidrio, aunque al principio había señalado ser pobre compró a los hijos 
en 170 pesos (arang-c 122, e 8, 1324).

María Rafaela Calatayud esclava de Nicolás López Padilla pidió su 
libertad al morir su amo, el argumento fue el servicio prestado sin salario, 
solo le proporcionaron vestuario y comida, argumentó que su hijo quien 
era libre, también le prestó servicio sin recibir pago. Las actividades que 
realizó fueron de cocinera, recamarera y lavandera. El albacea no quiso 
otorgar la libertad porque afirmó que Nicolás había muerto muy endeu-
dado, no era posible otorgar la libertad, antes bien, la venta de la esclava 
podría servir para subsanar algunas de las deudas contraídas. Se presentaron 
testigos quienes afirmaron que el interés del difunto en vida era dejarla 
libre, solo estaban esperando que la otra esclava que tenía aprendiera a 
guisar. El albacea se mantuvo en no poder darle la libertad porque el 
difunto debía mucho dinero y eso causaría agravio a sus acreedores, pidió 
se suspendiera la respuesta hasta que concluyera el avalúo e inventarios 
de los bienes que poseía el difunto (arang-c356, e 10, 5268). El caso no 
concluye, el albacea retarda la petición de María Rafaela para no otorgar 
la libertad.

Reflexiones finales 

Las historias de las mujeres esclavas que habitaron el territorio neogallego 
nos cuentan las actividades que realizaban, cómo se involucraron con sus 
amos con la promesa de obtener la libertad, pero también con la promesa 
de matrimonio, que, desde luego, nunca se efectuó o cuando menos, no 
para los casos que hasta ahora tenemos revisados. Será interesante indagar 
acerca de esas mujeres que quizá, pudieron obtener las herencias reclama-
das para los hijos, que eran el resultado de la relación carnal que habían 
mantenido amo y esclava. Hasta el momento se han podido documentar 
discursos de las mujeres que señalaron haber entregado su cuerpo a sus 
amos, con la promesa de matrimonio, pero no se ha podido corroborar 
que lograran un matrimonio con una persona de una casta considerada en 



93

 
Esclavas de Nueva Galicia, un acercamiento a sus historias

la época de mayor calidad que la de las esclavas. Las historias nos cuentan 
quiénes eran, cuáles eran sus aspiraciones y de qué manera encontraron 
los espacios para resistir a su condición de servidumbre a la que los con-
quistadores las habían sometido por su origen y color de su piel. 

Leer las historias contadas por las mujeres esclavas, aunque fuera a 
través de los procuradores y sus intermediarios nos permite observar los 
distintos contextos y situaciones por las que transitaron, pero también la 
importancia de la representación que con respecto a ellas se tenía, para 
lograr transformar la condición de esclavitud en la que se encontraban. 
Los interrogatorios nos dan cuenta de cómo desde la posición y la cultura 
eurocéntrica de los amos, las mujeres esclavas son inferiores, había que 
educarlas en las artes de la cocina, de la religión católica, debían apren-
der los buenos comportamientos y aunque se asumía eran carentes de 
honorabilidad, era necesario escucharlas para la reproducción del sistema 
hegemónico y evitar revueltas mayores por los malos tratos y la violencia 
a la que eran sometidas constantemente. Todo sufrimiento que las mujeres 
tuvieran en el desempeño de sus labores era necesario para su redención, 
no todos los hombres y mujeres nacían libres, unos estaban llamados a 
dominar y otros, otras a ser dominadas, pero había que mantener los espa-
cios para que las acciones de los amos no fueran excesivamente violentas y 
provocaran revuelta que las o los llevaran a una rebelión o una resistencia 
emancipadora que desestabilizara el sistema hegemónico. De las mujeres 
esclavas y sus historias, aún queda mucho por contar, los estudios de las 
mujeres esclavas en Nueva Galicia son escasos, sus historias están aún en 
espera de ser visualizadas. Hemos revisado cerca de 100 casos y cada cada 
historia nos muestra las distintas formas de ser mujer en condición de 
esclavitud bajo la tutela y dominio de la monarquía hispana. 

Referencias bibliográficas

Chakravorty Spivak, Gayatri., & Giraldo, Santiago, (2003). ¿Puede hablar el sub-
alterno? En Revista Colombiana de Antropología, vol. 39, enero-diciembre. pp. 
297-364.

Dube, Saurabh (2001), Sujetos subalternos. Capítulos de una historia antropológica. El 
Colegio de México. 

Dussel, Enrique, (2001) “Eurocentrismo y modernidad (Introducción a las lec-
turas de Frankfurt) en Walter Mignolo (compilador), Capitalismo y geopolítica 



94 

Claudia Gamiño Estrada

del conocimiento. El eurocentrismo y la filosofía de la liberación en el debate actual 
contemporáneo. Ediciones del signo.

Gamiño Estrada, Claudia, (2022) “La condición de la esclavitud femenina a través 
de los archivos judiciales” en Memorias del Coloquio Bicentenario de la Con-
sumación de la Independencia, Secretaría de Cultura, Gobierno del Estado de 
Jalisco. pp. 150-167

Gamiño Estrada Claudia, (2018), “Mujeres y esclavas en Nueva Galicia, una 
mirada desde la interdisciplinariedad” en Leticia Ruano Ruano, Comprender 
y desbordar los límites disciplinarios. Figuraciones y reflexiones. Universidad de 
Guadalajara. pp. 113-143

González Esparza, Víctor M. (2020) “Valiéndome del derecho natural” – La lucha 
de mujeres esclavas por su libertad en la Nueva Galicia, s. xviii”, Nuevo 
Mundo Mundos Nuevos [En línea], Debates, publicado en línea el 8 de 
octubre de 2020, consultado el 20 de febrero de 2024. url: http://journals.
openedition.org/nuevomundo/81136; doi: https://doi.org/10.4000/nue-
vomundo.81136

Hugh, Thomas, (1998), La trata de esclavos. Historia del tráfico de seres humanos de 
1440 a 1870. Planeta.

Méndez Sánchez, Diana Verónica, (2019), “Margarita, está linda la mar: una 
reflexión sobre la construcción binaria hegemonía versus subaterni-
dad” en La Palabra, núm., 35, julio-diciembre, pp. 101-114. https://doi.
org/10.19053/01218530.n35.2019.8975

Scott James, C., (2004), Los dominados y el arte de la resistencia. Discursos ocultos, Era.

Documentos citados 

Archivo histórico de la arquidiócesis de Guadalajara, Sección: gobierno, serie: 
secretaría, religiosas de Santo Domingo, Santa María de Gracia, número de 
expediente: 36, Caja: 2. Documento: 83, año: 1686

ahag-g-s-e 36, c 2, d 83
Archivo histórico de la arquidiócesis de Guadalajara, Sección: gobierno, serie: 

secretaría, religiosas de Santo Domingo, Santa María de Gracia, número de 
expediente: 15, Caja: 2. Documento: 62, año: 1678

ahag-g-s-e15, c 2, d 62.
Archivo De la Real Audiencia de la Nueva Galicia, ramo civil, Caja: 340, expe-

diente: 13, progresivo: 4975, fojas: 4, año: 1770
arang-c 340, e 13, p 475
Archivo de la Real Audiencia de la Nueva Galicia, ramo civil, caja: 122, expe-

diente: 8, progresivo: 1324, año: 1782, fojas: 59

https://doi.org/10.19053/01218530.n35.2019.8975
https://doi.org/10.19053/01218530.n35.2019.8975


95

 
Esclavas de Nueva Galicia, un acercamiento a sus historias

arang- c 122, e 8, p 1324.
Archivo de la Real Audiencia de la Nueva Galicia, ramo civil, caja: 356, expe-

diente:10, progresivo: 5268, año: 1785, fojas: 43
arang-c 356, e 10, p 5268
Archivo de la Real Audiencia de la Nueva Galicia, ramo civil, caja: 20, expediente: 

8, progresivo: 275, año: 1719, fojas: 32
Archivo de la Real Audiencia de la Nueva Galicia, ramo civil, caja: 304, expe-

diente: 20, progresivo: 4400, año: 1724, fojas: 5
arang-c 304, e 20,4400.
Archivo De la Real Audiencia de la Nueva Galicia, ramo civil, Caja: 340, expe-

diente: 13, progresivo: 4975, fojas: 4, año: 1770
arang-c 340, e 13, 4975 
Archivo de la Real Audiencia de la Nueva Galicia, ramo civil, caja: 122, expe-

diente: 8, progresivo: 1324, año: 1782, fojas: 59
arang-c 122, e 8, 1324
Archivo de la Real Audiencia de la Nueva Galicia, ramo civil, caja: 356, expe-

diente:10, progresivo: 5268, año: 1785, fojas: 43 
arang-c 356, e 10, 5268
Archivo de la Real Audiencia de la Nueva Galicia, ramo civil, Caja: 358, expe-

diente: 21, progresivo: 5310, fojas: 41, año: 1785-1786
arang-c 358, e 21, p 5310.



96 

A experiência como mulher “de cor” de Zora 
Hurston como esteio para o reconhecimento 
de sua reflexão como afrofuturista para a 
construção de múltiplos futuros possíveis

Poliana Mendes Martins
Universidade Estadual de Campinas

Ao narrar de modo incisivo, envolvente e irônico alguns episódios 
nos quais o racismo presente em diferentes relações interpessoais e 
institucionais tentou encapsulá-la (e falhou), a autora impulsiona 
uma potente reflexão sobre seu corpo “de cor” como transversal e 
transcendental.

Tradução comentada do ensaio intitulado “How it feels to 
be colored me”, de autoria da escritora e antropóloga negra 
estadunidense Zora Neale Hurston (1891-1960). O trabalho 
original foi publicado em 1928, no periódico The World 
Tomorrow. 

Zora Neale Hurston (1891-1960), nascida na cidade negra de Eatonville, 
no estado da Flórida, nos Estados Unidos, conheceu em vida tanto o 
sucesso quanto o esquecimento relacionado ao seu trabalho como escri-
tora. Tendo suas obras de literatura mais conhecidas do que seus trabalhos 
como antropóloga, Zora Hurston imprimiu entre os anos 1920 e 1940 
(Walker, 1975) – período de publicação de maior parte de sua produção – 
um estilo de escrita e uma abordagem sobre os negros e negras do país que 
permitem entendermos tanto algumas das razões de seu relativo desco-
nhecimento, quanto sua recuperação póstuma no contexto estadunidense 
– sem mencionar a ascendente atenção que vem recebendo no Brasil.1

1.	 Os únicos trabalhos de Zora Hurston traduzidos em Português do Brasil são o romance “Seus 
olhos viam Deus” (2002 [1937]) e o ensaio crítico “O que os editores brancos não publicarão” 
(2019 [1950]).



97

A experiência como mulher “de cor” de Zora Hurston como esteio para o reconhecimento 
de sua reflexão como afrofuturista para a construção de múltiplos futuros possíveis

Em seus escritos, Zora Hurston recusa sistematicamente qualquer 
apelo à negritude como experiência estacionária ou reclusa, seja por sua 
associação exclusiva à escravidão, seja pela luta constante pela sobrevi-
vência ao racismo. Em seu romance mais conhecido, “Seus Olhos Viam 
Deus” (2002 [1937), a personagem principal, uma mulher negra, tem sua 
trajetória descrita em um arco narrativo calcado na busca pelo amor, pelo 
prazer e pela autonomia, em cenários inegavelmente atravessados pelo 
racismo, porém fundamentalmente caracterizados pelas complexas traje-
tórias de vida de homens e mulheres negras do sul dos Estados Unidos. 
Por sua insistência na narrativa dos projetos, sonhos, desejos e perspectivas 
de seus personagens, a obra de Zora Hurston foi duramente criticada 
por escritores negros da Renascença do Harlem (Gates Jr., [1990] 2002). 
Afirmativamente, a autora experimenta, demonstra e possibilita vivências 
negras desnaturalizadas, dinâmicas, destotalizantes, incapturáveis. Refor-
çando as linhas de força de sua obra, no ensaio ora traduzido, Zora Hurston 
mostra-se “perversamente polivalente” (Dery, 2020: 191) - aqui tomando 
de empréstimo as palavras de Mark Dery, a quem se atribui a alcunha do 
termo “afrofuturismo”. Portanto, a tradução e polinização de seu trabalho 
mostra-se tão pertinente.

O ensaio “How it feels to be colored me”, publicado originalmente em 1 
928, no periódico The World Tomorrow, denota essa proposta político-lite-
rária de Zora Hurston de modo pulsante, proposta que ora reivindicamos 
afrofuturista. Em ato vivido e na ação da escrita, Zora Hurston experi-
menta com uma sofisticada tecnologia de recomposição de relações, de 
abertura de possibilidades e de embaralhamento temporal e simbólico. 
Neste trabalho, a autora retoma sua experiência de nascer e crescer em 
uma cidade totalmente negra. Uma cidade negra: um tempo-espaço ima-
ginativo fundamental na ficção científica negra contemporânea, como no 
caso de Wakanda, do filme Pantera Negra, é a referência vivida de Zora 
Hurston, em Eatonville, os brancos eram reconhecidos, sobretudo, pela 
sua condição de forasteiros de passagem. Mesmo como passageiros, suas 
interações com Zora, aquela que fica na fronteira dando boas-vindas aos 
turistas, eram marcadas pela tentativa de fazê-la estacionar na posição de 
atração. Por isso, davam-lhe moedas por contar histórias, dançar ou cantar. 
Ali tentavam capturá-la, ali mesmo a perdiam: como ironiza Zora Hurs-
ton, não haveria pagamento possível para fazê-la interromper atividades 
tão prazerosas. Ao subverter o assujeitamento maquínico das expectativas 



98 

Poliana Mendes Martins

dos brancos, que nela buscavam entretenimento, Hurston transforma as 
moedas em componente de seu próprio divertimento. 

Desse espaço onde a troça e a torção das pretensões dos forasteiros 
brancos pareciam constitutiva das interações com eles, já que ali tudo 
“pertencia” Zora e à Zora, passamos a interações crescentemente tensas, 
nas quais as diferenças raciais passaram a se constituir de um jeito diferente. 
A experiência nodal é sua ida para escola em Jacksonville, aos treze anos: 
já ao desembarcar na cidade, percebe-se não mais como Zora, mas como 
“pessoa de cor”.2 A partir dali brancos e negros não mais se dividem como 
passageiros ou autóctones – a epidermização colonial descrita por Frantz 
Fanon (2008) se atualizara na experiência vivida. 

No entanto, a negritude não lhe parece como tragédia – o lamento 
por sua cor e sua história não lhe pertencem. Não se trata de deixar de 
reconhecer o absurdo da escravidão e de sua atualização no racismo coti-
dianizado, mas de recusar-se a ter sua história e sua vida enclausuradas 
nessa narrativa. Zora Hurston sequer tinha tempo para isso: “estou muito 
ocupada afiando minha faca de ostra”. O que vemos no ensaio aqui tra-
duzido é justamente o exercício de afiar e usar a faca. 

Em língua inglesa, a palavra usada pela autora para se referir à ação 
de afiar é a mesma que lhe serve de adjetivo para descrição de cenas de 
vivência de mulher de cor: “sharp”. Para tratar, portanto, da questão que 
intitula o ensaio, Zora Hurston realiza o exercício duplo de abranger e 
aprofundar complexidades, delineando uma narrativa afiada ao mesmo 
tempo em que abre um corte no couro do racismo e lhe põe em exposi-
ção. E, ao fazê-lo, ironiza-o. 

No retorno de um trânsito, entre diversas experiências em que Zora 
Hurston interage crescentemente com o mundo dos brancos – dentre os 
quais se destaca a Barnard College, onde se formou em Antropologia – 
ela coloca um desses brancos, um amigo, ao seu lado numa performance 
de jazz. À medida que a orquestra inicia o espetáculo, Zora coloca os 
músicos sob formas animalescas ou “primitivas” – o mesmo tipo de carac-

2.	 No artigo “Quem nomeou essas mulheres de cor?”, tatiana nascimento reflete sobre a 
importância de se traduzir a categoria “de cor” ao português, como um modo de respeitar “a 
autonomia e a soberania de redefinição de um grupo específico de mulheres que cunhou um 
termo específico (ou o uso específico de um termo) para comunicar sua experiência e contrastá-
la com práticas feministas racistas” (2017, p. 140). Embora Zora Hurston não tenha feito parte 
deste grupo, cujas práticas remontam aos anos 1970, consideramos o argumento de tatiana 
nascimento igualmente pertinente para a manutenção da expressão “de cor” nesta tradução. 



99

A experiência como mulher “de cor” de Zora Hurston como esteio para o reconhecimento 
de sua reflexão como afrofuturista para a construção de múltiplos futuros possíveis

terização “selvagem” que habita o imaginário museológico dos brancos 
(Hurston, [1950], 2019). Tal narrativa mistura-se às emoções narradas de 
modo vívido a respeito do que a autora sente e vive ao ouvir a mesma 
música. Para os brancos, a selva da qual procuram se distanciar; para Zora 
e a orquestra, o êxtase sensorial comunicativo.

O fim da música e o retorno da experiência musical são marcados 
por um reencontro surpreendente entre Zora e seu amigo forasteiro. Ele 
tamborilava impassível sobre a mesa, enquanto ela havia dançado, vibrado 
e gritado ao sabor das bolhas coloridas tocadas pela banda. Ele pálido, 
ela toda cor. Sentir-se de cor era uma experiência que ele jamais saberia, 
jamais alcançaria, preso em sua brancura, sua performance de pretensa civi-
lidade, seu imaginário de museu. A provocação que Zora Hurston lança, 
contudo, não é só para os brancos, mas também para nós, negras e negros. 
Ao recusar o discurso que lamenta e se envergonha de sua ancestralidade, 
ao ironizar sofisticadamente a romantização carnavalesca da sobrevivên-
cia ao racismo, Zora Hurston convoca a uma reivindicação viva de nossa 
humanidade em nossa negritude.

Nem universal e nem excêntrica, nem pitoresca e nem excepcional 
– para evocar o vocabulário de outro ensaio da autora (Hurston [1950] 
2019) – Zora Hurston não se coloca como exemplar e nem a exemplo da 
raça. De cor como ela, é ser uma pessoa, ser humana, ser o eterno femi-
nino com seu colar de contas”, ser “cósmica”. É pertencer à Eatonville, à 
Barnard, ao porão frio e colorido do jazz. Jamais ao tempo congelado, à 
raça bio-lógica, à tragédia inescapável, à narrativa incolor e descorpori-
ficada. Com Zora Hurston, lemos e miramos nossas vivências, nossa arte, 
nossas emoções, nossa história e nossa imaginação como lugares-corpos 
que transpassam e transcendem a cronologia branca ocidental. E assim nos 
pertencem. Agora e sempre.



100 

Poliana Mendes Martins

Sentindo-se de cor como eu3 Zora Neale Hurston

Eu sou de cor, mas não ofereço circunstância abastarda, exceto o fato de 
que sou a única negra nos Estados Unidos da América cujo avô por parte 
de mãe não era um cacique indígena.

Eu lembro muito bem do dia em que me tornei de cor. Até os meus 
treze anos, eu vivi numa pequena cidade negra de Eatonville, Flórida. 
Uma cidade exclusivamente de cor. As únicas pessoas brancas que conheci 
passavam pela cidade indo ou vindo de Orlando. Os brancos nativos caval-
gavam cavalos empoeirados, turistas nortistas percorriam a estrada de areia 
com automóveis. A cidade conhecia sulistas e nunca parou de mastigar 
cana quando eles passavam. Mas os nortistas eram algo mais - novamente. 
Eles eram observados cautelosamente por trás das cortinas pelos tímidos. 
Os mais aventureiros saíam na varanda para assisti-los passarem e tiravam 
tanto prazer dos turistas quanto os turistas tiravam da vila. 

A varanda da frente podia parecer um lugar ousado para o resto da 
cidade, mas era uma galeria pra eu me sentar. Meu lugar favorito era no 
topo do portão. Proscênio para o nascimento de um primeiro espectador. 
Eu não apenas apreciei o show, mas eu não me importava que os atores 
soubessem que gostei. Na verdade, falava com eles de passagem. Eu ace-
nava para eles e quando eles devolviam minha saudação, eu dizia algo 
assim: “-Como que tá? -Bem? -Eu? -Brigada! -Onde cê tá indo?”4 Nor-
malmente o automóvel ou o cavalo faziam uma pausa e, depois de uma 
estranha troca de elogios, eu provavelmente “seguia o caminho” com eles, 
como dizemos na parte mais distante da Flórida. Se um membro da minha 
família viesse à frente a tempo de me ver, é claro que as negociações seriam 
rudemente interrompidas. Mas, mesmo assim, é claro que fui a primeira 

3.	 Publicado originalmente no periódico The World Tomorrow, em 1928. Segundo a biblioteca da 
Indian River State College, o ensaio encontra-se atualmente em domínio público. Para esta 
tradução, utilizamos como referência a versão publicada no site da referida biblioteca. Disponível 
em: https://irsc.libguides.com/zora/writer. Acesso em: 27 jan. 2021.

4.	 A ênfase na oralidade é uma marca da escrita de Zora Hurston, tanto em sua literatura, como 
em sua antropologia. Ao escrever de modo a manter as marcas da oralidade negra do sul dos 
Estados Unidos, Hurston multiplica suas próprias vozes, localizando-se como autora do texto 
e personagem do universo que narra. Concordando com a análise de Messias Basques (2019), 
consideramos que a manutenção de marcas da oralidade negra do sul dos Estados Unidos na 
escrita de Zora encontra paralelo com a ideia de “pretuguês”, de Lélia Gonzalez (1983) [N.T.].

https://irsc.libguides.com/zora/writer


101

A experiência como mulher “de cor” de Zora Hurston como esteio para o reconhecimento 
de sua reflexão como afrofuturista para a construção de múltiplos futuros possíveis

Floridense “das-boas-vindas”, e espero que a Câmara de Comércio de 
Miami, por favor, tome nota.

Durante esse período, os brancos diferiam de pessoas de cor para mim 
apenas porque andavam pela cidade e nunca moravam lá. Eles gostavam 
de ouvir minhas opiniões e de me ouvir cantar e queriam me ver dançar 
parse-me-la e me davam generosamente pequenas pratas por fazer essas 
coisas, o que me parecia estranho, porque eu queria tanto fazê-las que 
precisava de suborno para parar. Só que eles não sabiam. As pessoas de 
cor não davam centavos. Eles lamentavam qualquer tendência alegre em 
mim, mas eu era a Zora deles, no entanto. Eu pertencia a eles, aos hotéis 
das proximidades, ao condado – a Zora de todos.

Mas houve mudanças na família quando eu tinha treze anos e fui 
mandada para a escola em Jacksonville. Deixei Eatonville, a cidade dos 
oleandros, como Zora. Quando desembarquei do barco no rio em Jack-
sonville, ela não estava mais. Parecia que eu havia sofrido uma transfor-
mação profunda. Eu não era mais Zora do Condado de Orange, agora 
era uma garotinha de cor. Eu descobri isso de certas maneiras. No meu 
coração, assim como no espelho, tornei-me rápido marrom - garantida 
para não esfregar nem correr.

Mas eu não sou tragicamente de cor. Não há grande tristeza represada 
em minha alma, nem espreitando por trás dos meus olhos. Eu não me 
importo de modo algum. Não pertenço à escola dos soluços da negritude 
que sustenta que a natureza de alguma forma lhes deu um tratamento sujo 
e cujos sentimentos são magoados com isso. Mesmo na confusão que é 
a minha vida, vi que o mundo é para os fortes, independentemente de 
uma pequena pigmentação a mais ou a menos. Não, eu não choro para o 
mundo - Estou muito ocupada afiando minha faca de ostra.

Alguém está sempre ao meu lado, me lembrando que eu sou neta de 
escravos. Falham em registrar depressão em mim. A escravidão faz sessenta 
anos no passado. A operação foi bem-sucedida e o paciente está indo bem, 
obrigada. A terrível luta que me fez americana a partir de um escravo 
em potencial disse: “Na linha!” A Reconstrução disse: “Prepare-se!” E a 
geração anterior disse: “Já!” Estou começando bem e não devo parar no 
trecho para olhar para trás e chorar. Escravidão é o preço que paguei pela 
civilização, e a escolha não foi comigo. É uma aventura agressiva e vale 
tudo o que paguei através dos meus ancestrais por isso. Ninguém na terra 
teve uma chance maior de glória. O mundo a ser ganho e nada a ser per-
dido. É emocionante pensar: saber que, para qualquer ato meu, receberei 



102 

Poliana Mendes Martins

o dobro de elogios ou o dobro de culpa. É empolgante dominar o centro 
do cenário nacional, com os espectadores sem saber se riem ou choram.

A posição do meu vizinho branco é muito mais difícil. Nenhum 
espectro pardo puxa uma cadeira ao meu lado quando me sento para 
comer. Nenhum fantasma sombrio pressiona sua perna contra a minha na 
cama. O jogo de manter o que se tem nunca é tão emocionante quanto 
o jogo de conseguir.

Nem sempre me sinto de cor. Mesmo agora, costumo alcançar o 
inconsciente Zora de Eatonville antes da Hégira. Sinto-me mais de cor 
quando sou jogada contra um fundo branco nítido.5

Por exemplo, em Barnard. “Ao lado das águas do Hudson”, sinto 
minha raça. Entre as mil pessoas brancas, eu sou uma rocha escura enco-
berta, submergida por um mar cremoso. Sou encoberta e submersa, mas 
apesar de tudo, permaneço eu mesma. Quando coberta pelas águas, eu 
sou; e o refluxo apenas me revela novamente.

Às vezes é do outro jeito. Uma pessoa branca está colocada para baixo 
em nosso meio, mas o contraste é bem brusco para mim. Por exemplo, 
quando eu me sento num porão frio, que é O cabaré do Novo Mundo, 
com uma pessoa branca, minha cor vem. Entramos conversando sobre 
qualquer coisinha que temos em comum e estamos sentados ao lado dos 
garçons do jazz. Daquele jeito abrupto que as orquestras de jazz têm, esta 
mergulha em um número. Não perde tempo nas circunlocuções, mas vai 
direto ao que interessa. Contrai o tórax e divide o coração com seu ritmo 
e harmonias narcóticas. Esta orquestra cresce descontroladamente, ergue-se 
nas patas traseiras e ataca o véu tonal com fúria primitiva, rasgando-o e 
arranhando-o até que ele atravesse a selva que vai além. Eu sigo aqueles 
pagãos - sigo jubilosamente. Eu danço loucamente dentro de mim; eu 
grito por dentro, grito; balanço minhas lanças acima da minha cabeça, até 
atingir a marca yeeeeooww! Estou na selva e vivendo do jeito selva. Meu 
rosto está pintado de vermelho e amarelo e meu corpo está pintado de 
azul. Meu pulso está pulsando como um tambor de guerra. Quero matar 
algo. Talvez dar dor, talvez dar morte ao que, eu não sei. Mas a música 
termina. Os homens da orquestra limpam os lábios e descansam os dedos. 
Volto lentamente à fachada que chamamos de civilização com o último 

5.	 Temos aqui uma ocorrência do uso plurisemântico da palavra “sharp”, que em língua inglesa 
abrange significados que variam do nítido, acurado, contrastivo ao afiado, cortante, mordaz 
[N.T.].



103

A experiência como mulher “de cor” de Zora Hurston como esteio para o reconhecimento 
de sua reflexão como afrofuturista para a construção de múltiplos futuros possíveis

tom e encontro o amigo branco sentado imóvel em seu assento, fumando 
calmamente.

“Boa música que eles têm aqui”, comenta ele, tamborilando na mesa 
com as pontas dos dedos.

Música. As grandes bolhas de emoção roxa e vermelha não o tocaram. 
Ele só ouviu o que eu senti. Ele está longe e eu o vejo apenas vagamente, 
através do oceano e do continente que caiu entre nós. Ele está tão pálido 
com sua brancura então, e eu estou tão colorida.

Em certas épocas, não tenho raça, eu sou eu. Quando coloco meu 
chapéu em um certo ângulo e saio pela Sétima Avenida, Cidade do Har-
lem, me sentindo tão arrogante quanto os leões em frente à Biblioteca da 
Rua 42, por exemplo. No que diz respeito aos meus sentimentos, Peggy 
Hopkins Joyce, do Boule Mich, com seu lindo traje, carruagem imponente, 
joelhos batendo juntos da maneira mais aristocrática, não pode comigo. A 
Zora cósmica emerge. Eu não pertenço a nenhuma raça nem tempo. Eu 
sou o eterno feminino com seu colar de contas.

Não tenho um sentimento separado de ser uma cidadã americana 
de cor. Sou apenas um fragmento da Grande Alma que surge dentro das 
fronteiras. Meu país, certo ou errado. 

Às vezes me sinto discriminada, mas isso não me deixa com raiva. 
Apenas me surpreende. Como alguém pode negar a si mesmo o prazer da 
minha companhia? Está além do meu entendimento.

Mas, em geral, sinto-me como uma bolsa de papel pardo cheia de uma 
miscelânea de coisas, encostada na parede. Na parede, na companhia de 
outras bolsas, branca, vermelha e amarela. Então você despeja o conteúdo 
no chão e descobre um amontoado de pequenas coisas inestimáveis ​​e sem 
valor. Uma pedra que parece um diamante, um carretel vazio, pedaços de 
vidro quebrado, partes de barbante, uma chave para uma porta que há 
muito tempo não existe mais, uma lâmina de faca enferrujada, sapatos 
velhos guardados para uma estrada que nunca foi e nunca será, um prego 
dobrado sob o peso de coisas muito pesadas demais para qualquer prego, 
uma flor seca ou duas, ainda um pouco perfumadas. Na sua mão está a 
bolsa de papel pardo. No chão, diante de você, está a confusão que nela 
continha - tão parecida com a confusão nas bolsas, se pudessem ser esvazia-
das, que tudo poderia ser jogado em uma única pilha e as bolsas reabaste-
cidas sem alterar muito o conteúdo de qualquer coisa. Um pouquinho de 
vidro colorido - mais ou menos - não importaria. Talvez tenha sido assim 
que O Criador do Universo as lotou em primeiro lugar - quem sabe?



104 

Poliana Mendes Martins

Referências bibliográficas

Basques, M. Diários de Antropologia Griô: etnografia e literatura na obra de 
Zora Hurston. Anthropológicas, v. 30, n. 2, p. 316-326, 2019. Disponível 
em: https://periodicos.ufpe.br/revistas/revistaanthropologicas/article/
view/244086/35030. Acesso em: 27 jan. 2021.

Fanon, F. Pele negra, máscaras brancas. Traduzido por: Renato da Silveira. Salvador: 
EDUFBA, 2008.

Gates Jr., H.L. Posfácio. In: HURSTON, Z. N. Seus Olhos Viam Deus. Traduzido 
por: Marcos Santarrita. Rio de Janeiro: Record, 2002, p. 211–222.

Gonzalez, L. Racismo e sexismo na cultura brasileira. Ciências Sociais Hoje – 
ANPOCS, 1983, p. 223-244.

Hurston, Z.N. Seus olhos viam Deus. Traduzido por: Marcos Santarrita. Rio de 
Janeiro: Record, 2002.

Hurston, Z.N. O que os editores brancos não publicarão. Traduzido por: Messias 
Basques. Ayé: Revista de Antropologia, v. 1, n. 1, p. 106–111, 2019. Disponível 
em: http://www.revistas.unilab.edu.br/index.php/Antropologia/article/
view/288/141. Acesso em: 21 jan. 2021.

Nascimento, T. Quem nomeou essas mulheres “de cor”? Políticas feministas de 
tradução que mal dão conta das sujeitas negras traduzidas. Translatio, n. 13, 
p. 127-142, 2017. Disponível em: https://seer.ufrgs.br/translatio/article/
view/71586/42047. Acesso em 27 jan. 2021.

Walker, A. In search of Zora Neale Hurston. Ms., 1975. Disponível em: https://
www.allisonbolah.com/site_resources/reading_list/Walker_In_Search_of_
Zora.pdf. Acesso em: 12 jan. 2021.

https://periodicos.ufpe.br/revistas/revistaanthropologicas/article/view/244086/35030
https://periodicos.ufpe.br/revistas/revistaanthropologicas/article/view/244086/35030
http://www.revistas.unilab.edu.br/index.php/Antropologia/article/view/288/141
http://www.revistas.unilab.edu.br/index.php/Antropologia/article/view/288/141
https://seer.ufrgs.br/translatio/article/view/71586/42047
https://seer.ufrgs.br/translatio/article/view/71586/42047
https://www.allisonbolah.com/site_resources/reading_list/Walker_In_Search_of_Zora.pdf
https://www.allisonbolah.com/site_resources/reading_list/Walker_In_Search_of_Zora.pdf
https://www.allisonbolah.com/site_resources/reading_list/Walker_In_Search_of_Zora.pdf


105

Una aventura intelectual. Manuel 
Zapata Olivella en México (1944-1946)

William Mina Aragón
Universidad del Valle, Colombia

Antes de la puesta del sol
Curaré mis heridas
Me levantaré
Sacudiré el polvo maloliente
De mis zapatos
Y echaré a andar.
Cristina Rodríguez Cabral

La de viajar parece ser ansia incontenible en todo escritor
Germán Espinosa

Diego Rivera, José Revuelta, Mariano Azuela, David Alfaro Siquei-
ros, Carlos Mérida, Martín Luis Guzmán y tantos otros me brin-
daron su amistad y aliento. Antes de conocerlos personalmente, ya 
era su apasionado discípulo
Manuel Zapata Olivella 

La soledad del camino me hacía pensar sobre mi nueva vida de 
trotamundos.
Manuel Zapata Olivella

Con este breve ensayo pretendo hacer un estudio sucinto pero profundo 
de lo que significó la vida en México de Manuel Zapata Olivella en la 
construcción de su pensamiento cultural y literario durante la estancia de 
3 años en la capital mexicana entre los años 1944 y 1946. Periodo en el 
que interactúa con artistas, músicos, médicos, escritores, gente del común 
y en los que para sobrevivir desempeñó indistintos trabajos como extra 
de cine, periodista, albañil, boxeador, etc. 



106 

William Mina Aragón

México siempre fue un país hospitalario con los extranjeros, pues 
acogió a muchos intelectuales de indistintas procedencias. Así cuando 
todo el mundo le cerró las puertas al pensador marxista ruso León Trotsky, 
quien huía de la cacería de brujas contra la oposición en Rusia declarada 
por el dictador José Stalin, y es justamente el presidente mexicano Lázaro 
Cárdenas (1934-1940) quien le da asilo. Aquí en esta ciudad cosmopolita 
y letrada el dirigente político va a escribir un libro crucial junto a Diego 
Rivera y André Breton, quien también había arribado a México en bús-
queda de otras vislumbres surrealistas y culturales.1 México también dio 
hospitalidad a una serie de intelectuales españoles como Luis Buñuel, 
José Gaos, Joaquín Xirao, Francisco Ayala, Luis Recasens, Luis Cernuda, 
León Felipe y María Sambrano, entre otros, que entre 1934-1942 llegaron 
por agua y por aire de Europa y huían de la España franquista; ellos eran 
defensores de la república, libres pensadores, creadores, pero los ojos de 
la dictadura puso sus carimbas en ellos para no dejarlos pensar y de allí 
que huyeran a México. Esa ha sido la tragedia de los grandes intelectuales 
como ciudadanos lucidos y críticos de las instituciones burocráticas y 
totalitarias como la que el franquismo y sus secuaces expresaron en España 
entre 1936 y 1975. 

Quizás lo más significativo y relevante de este exilio intelectual espa-
ñol en México fue que ellos ayudaron a engrandecer la república mexicana 
de las artes, la cultura y las letras con la creación de núcleos académicos 
como la revista Cuadernos Americanos, La Asociación de Españoles en 
México, convertida después en Colegio de México, prestigiosa institución 
universitaria por donde desfilaron intelectuales como Gaos, el domini-
cano Pedro Enrique Ureña, Leopoldo Zea, Samuel Ramos, Daniel Cosio 
Villegas y donde el maestro Alfonso Reyes estableció el dialogo fraterno 
entre América y Europa.

México también dio refugio a los intelectuales colombianos quienes 
vieron en ese país tolerancia con los extranjeros, comprensión y frater-
nidad y al mismo tiempo dio la posibilidad de dar a conocer sus obras 
artísticas, literarias y culturales, ante la escasa difusión del libro en ese 
momento especifico de la vida cultural colombiana y ante el sectarismo 
de los partidos tradicionales colombianos con la cultura y literatura disi-

1.	 Nos referimos al Manifiesto por un arte revolucionario independiente proclamado inicialmente en el 
año de 1938 un 25 de julio en la Ciudad de México.



107

 
Una aventura intelectual. Manuel Zapata Olivella en México (1944-1946)

dente. Ni siquiera nos podríamos imaginar al mundo cultural, artístico 
y literario americano sin el Fondo de Cultura Económica y lo que esta 
prestigiosa institución editorial ha hecho en todo este tiempo en aras de 
engrandecer la literatura y la novela de América mestiza y el pensamiento 
humanista mexicano.

Por ello uno de los primeros nacionales en emigrar a México fue el 
poeta Barba Jacob2 (García, 2009), el artista Leo Matiz, el periodista Ger-
mán Pardo, el poeta Álvaro Mutis, el escultor Rodrigo Arenas Betancourt, 
el médico Alfonso Millán, el novelista Jorge Zalamea, el escenógrafo Jorge 
Negrete y los novelistas Jorge Vallejo y Gabriel García Márquez.

En la segunda mitad del siglo xx, México estalló, y allí estaba Barba Jacob 
viviendo el despertar de una raza, el orgullo de un pueblo, beneficiándose 
de esa hospitalidad mexicana que fue el espacio propicio para que naciera 
y se fortaleciera la literatura colombiana, que no tenía espacio en su propio 
país (Ospina, 2013: 76).

Podríamos afirmar casi sin temor a equivocarnos que el pensamiento 
convencional literario, novelesco y periodístico sabe los por menores de 
este suceso de la vida intelectual de América mestiza y de países como 
España, pero apuesto a que la mayoría de la crítica artística y literaria espe-
cializada ignora que el intelectual, medico, novelista, y autodidacta Manuel 
Zapata Olivella estuvo en México tres años viviendo después de un largo 
peregrinaje como vagabundo y andando a pie desde panamá hasta ciudad 
de México entre los años de 1944 y 1946. Manuel Zapata Olivella como 
joven caminante va a configurar su imagen de académico, buscando las 
señas de su identidad americana viendo su amor por la cultura mexicana, 
trazando así su trayectoria multicultural y multirracial por la ancestralidad 
mesoamericana presente allí en los Toltecas, Olmecas y Mayas al estar 
frente al zócalo, al visitar el parque central, el palacio de Bellas Artes y es 
como si fuese un reencuentro con la antigua Tenochtitlan y sobre todo 
al ver la imagen hambrienta de los mendigos y gente humilde con los 
que compartió carencias pero conocimiento en el centro histórico de la 
ciudad de México; son estos personajes anónimos e invisibilizados que él 

2.	 El investigador Eduardo García recogió bajo el título Escritos Mexicanos, la aventura del escritor 
colombiano como uno de los primeros viajeros en llegar a México, en un texto donde se recogen 
sus escritos de prensa en todas sus perspectivas artísticas, literarias y políticas. 



108 

William Mina Aragón

va a reivindicar y valorar como ciudadanos de primer orden en sus futuras 
novelas y relatos sociales como Tierra mojada, La Calle 10, Detrás del rostro, 
Cuentos de muerte y libertad, Pasión vagabunda, He visto la noche y Chambacú, 
corral de Negros. 

Debemos preguntarnos cómo y por qué llega Manuel Zapata a 
México, en qué condiciones y circunstancias históricas, sociales, políticas 
y culturales permitieron su llegada a las tierras vasconcelianas de la ‘Quinta 
Raza’, en qué se distingue su estadía académica y cultural allí frente a otros 
viajeros e intelectuales y académicos de Colombia y América mestiza

Hoy vemos que muchos son los factores indistintos por lo que ciuda-
danos centroamericanos y del caribe llegan a México, casi todos desterra-
dos, desplazados e inmigrantes van en búsqueda de mejores condiciones 
de vida, en especial laborales; aunque casi todos ven al gigante país como 
tránsito hacia los Estados Unidos para huir de los gobiernos injustos, de 
la violencia, de la miseria, y del hambre; pero se chocarán con el muro 
de Trump. 

Lástima que el ignora la fuerza de los flujos y reflujos culturales, lástima 
que el ignora el intercambio académico entre América mestiza en el arte 
y la literatura y los Estados Unidos, lástima que el ignora la creatividad y 
mestizaje biológico y cultural con el sin número de migrantes de América 
Central, del Caribe y de Suramérica a la patria de Withman, pues, el poeta 
si le canto a la hermandad y a la fraternidad de los pueblos. El muro de la 
infamia que él quiere construir físicamente las letras, el arte, la literatura, 
lo destruirá o lo borrara, fue ese puente poético y expresado en su vida 
de andariego y vagabundo que Manuel Zapata Olivella como ciudadano 
del mundo construyo cuando arribo a México en 1944. 

La ciudad de México me llamaba y acudía a la cita. Sabía que en sus perió-
dicos y universidades me esperaba la posibilidad de un trabajo o del reen-
cuentro con los estudios. Volví otra vez a los parques, al monumento, a las 
calles. Nada había cambiado, nadie extrañó mi ausencia (Zapata, 1990: 244).

Él llega a esta ciudad poseídos por el virus del viaje de escritores cami-
nantes quienes como Cervantes recorrieron la mancha para buscarle sen-
tido a su imaginación en su lucha contra la lógica y la razón del mundo 
moderno, Isastri que anduvo por los Cárpatos y el centro de Europa, 
Tolstoi el pacifista que fue caminante por las estepas rusas y por supuesto 
a quien sería su amigo y viajero de la diáspora africana en Harlem Estados 



109

 
Una aventura intelectual. Manuel Zapata Olivella en México (1944-1946)

Unidos, nos referimos a Langston Hughes. Él había sido tildado de loco 
por sus familiares, incomprendido por sus amigos por esa sed incontrolable 
de viajar, todos querían que él le pusiera un ‘tatequieto’ a sus andanzas 
por distintos lugares del mundo. No obstante, el buscaba ser –y con el 
tiempo lo haría– uno de los mayores viajeros ya no a pie sino en aviones, 
trenes y barcos en búsqueda de sus orígenes étnicos y culturales por los 
cinco continentes. Manuel llega a México en 1944 después de recorrer 
todo centro América de un istmo a otro istmo pasando por cada uno de 
los países centroamericanos y cumpliendo una función laboral especifica 
en cada uno de ellos, es así como en panamá es albañil, en Costa Rica es 
torero, en Guatemala es boxeador, en honduras es cargador, y en México 
se consolida como periodista, ayudante de medicina y escritor. 

Son estas andanzas las que le permitirán hacer una lectura del mundo 
histórico social que va recorriendo, viendo los indistintos escoyos del 
hombre americano, sus avatares, sus encrucijadas, sus mitos y leyendas, su 
cultura singular y su identidad específica, él va puliendo con sus manos 
de alfarero el arte de describir, el tiempo con el rostro de la novela social 
latinoamericana y la génesis radiográfica de la antropología cultural. Varios 
aprendizajes nos darán este vagabundaje y peregrinaje del joven Manuel 
por centro América en estos años para la consolidación del futuro médico, 
antropólogo, autodidacta y humanista afrodiaspórico la primera lección 
que andar a pie por Colombia y Centro América en la vida personal 
de Manuel Zapata Olivella es que va a darse cuenta de que la causa de 
los virus y bacterias en el cuerpo humano no necesariamente están en 
el cuerpo humano sino en el cuerpo social. “Personalmente me había 
ambientado muy bien en la clínica. Gozaba del aprecio del doctor Ortiz 
Tirado y de los otros médicos jefes del hospital, pero las erupciones de la 
literatura y el vagabundaje insatisfecho devastaban mi serenidad de espí-
ritu” (Zapata, 2000: 211).

Ejercicio de la práctica médica que Manuel consolida al lado de los 
médicos humanistas como Alfonso Millán y Ortiz Tirado, ejerciendo 
como psicólogo y psiquiatra, ayudando a los más necesitados, donando 
medicamentos y haciendo labores altruistas por aquellos que no pueden 
pagar la consulta médica. Creo que la mayor anécdota de Manuel Zapata 
Olivella en México él la relata en su autobiografía ¡Levántate Mulato! 
(1990) cuando siendo pasante y practicante de medicina en la clínica del 
músico y medico Ortiz Tirado conoció al artista muralista más original y 
creador: Diego Rivera. Manuel lo atendió a él y claro no recibió dinero 



110 

William Mina Aragón

a cambio, sino que le pidió ser pintado con un rostro olmeca, cuadro que 
reposa como gravado en el segundo piso del Palacio Nacional, donde el 
joven peregrino en patria mexicana se deja ver con su rostro Mulato lle-
vando en sus fraternas manos un volumen de El Capital de Carlos Marx. 

Como si el pintor de la revolución mexicana por la defensa de la 
tierra para los campesinos y de la dignidad de ellos junto a la exploración 
del México precolombino hubiese percibido con la intuición interna de 
artista los compromisos futuros del consolidado novelista defendiendo 
con su prosa a los humillados y a los que no tienen voces de Colombia, de 
América mestiza y del mundo afrodiaspórico. Don Diego Rivera, amigo 
personal de Manuel Zapata Olivella y de otros muralistas como Siqueiros 
y Orozco ayudaron con su arte a reafirmar el compromiso de Manuel 
Zapata Olivella con aquellos que Carlos Fuentes llamaría El espejo ente-
rrado (1992) la pre modernidad de México era la modernidad de lo que 
se creía oculto, cerrado, ignorado, excluido, avergonzado, chingado; pero 
que constituía la esencia de la cultura mexicana; pero que los escritores 
y pensadores poseídos por el frenesí de la modernidad y sus máscaras de 
inautenticidad negaron siempre con complacencia. En su tesis de grado 
como médico al regresar de los Estados Unidos, después de cuatro años 
de vagabundaje, titulándole La dialéctica aplicada al diagnóstico clínico y en 
su novela La Calle 10 (1960) radiografiando al médico Laboriel como 
el andariego, y médico comprometido en tanto ciudadano e intelectual 
como actor y protagonista de la sociedad justa. 

En México veremos a un Manuel Zapata madurar como periodista 
cuando su amigo y novelista director del periódico y autor de Águila y 
la serpiente (1928), Don Martín Luis Guzmán lo llama a sintetizar en sus 
columnas periodísticas, a buscar el término medio entre lo profundo y 
lo sencillo, a ser un Borges en el arte de decir a los lectores lo esencial, 
de decir en pocas palabras muchas cosas. La anterior anécdota Manuel 
la recoge en su autobiografía, Pasión Vagabunda (1949) en los siguientes 
términos. 

Martín Luis Guzmán se sonrió y me invitó a sentarme a su lado. Tomó 
un lápiz y comenzó a tachar adjetivos, a borrar frases enteras y a eliminar 
todas las conjunciones y preposiciones innecesarias. –Miré –me decía- este 
calificativo sobra. Usted adjetiva a diestra y a siniestra y esto no se amolda al 
estilo nuestro. En aquel instante aprendí mi primera lección de periodismo 
(Zapata, 2000: 223-224)



111

 
Una aventura intelectual. Manuel Zapata Olivella en México (1944-1946)

Como periodista escribió para las revistas mexicanas El Tiempo, Así, Excél-
sior, y gracias a ser corresponsal de Mañana, consiguió visa para los Estados 
Unidos. Esta actividad periodística Manuel la desplegaría en su futuro lite-
rario escribiendo para periódicos capitalinos y consolidándose en sí como 
maduro periodista en diarios como Cromos y El Tiempo; Manuel siendo 
amigo del director de El Heraldo de Barranquilla Díaz Zabala, sugiere a 
Gabo una opción laboral como periodista y el novelista de Macondo 
retrata esta anécdota entre colegas costeños en su autobiografía Vivir para 
contarla (2002), llamándolo “Habitante empedernido de la calle de la mala 
crianza” (García, 2002).

En el campo de la novela, Manuel se codea con el maestro y uno 
de los iniciadores de la novela social de América Latina, nos referimos 
a Mariano Anzuela, y además se hace amigo personal de otro médico y 
novelista como José Revueltas. Estos dos escritores mexicanos serán para 
él, estímulo e inspiración en la invención y retrato de los personajes de 
sus novelas vinculantes con los obreros, trabajadores, campesino, docentes, 
sindicalistas; y demás protagonistas ignorados e invisibilizados de los relatos 
y discursos oficiales de la narrativa literaria colombiana y latinoamericana. 
Estas vivencias suyas en este entorno latinoamericano de marginalidad, 
pobreza y desigualdades sociales permitirán madurar los personajes prin-
cipales de dicha novela máxime cuando Ciro Alegría va a ser quien en 
los Estados Unidos lleve a cabo el prólogo de la mencionada novela. En 
Tierra Mojada, los personajes, los actores y los sujetos están haciendo una 
historia propia, autónoma, decolonial, sin avergonzarse y teniendo valora-
ción y aprecio de sí mismo3. La última lección pedagógica que aprenderá 
Manuel Zapata Olivella en México, a mi entender se da en el campo de la 
diversidad étnica, racial y cultural de México y América Central, no es una 
simple coincidencia que su libro autobiográfico ¡Levántate mulato! (1990), 
tenga el agregado por ‘nuestra raza hablara el espíritu’, frase vasconceliana 
que la crítica literaria Dina De Luca le denomina “vagabundo nómada” 
(2001: 43-55).

3.	 Este es un trabajo que está por hacerse, recoger toda la obra periodística de Manuel en México y 
en Colombia para dignificar la existencia de esta población tan vilipendiada en nuestra historia. 
Este era el sueño del profesor Lorenzo Prescott y creo que el doctor George Palacios en su 
investigación doctoral Manuel Zapata Olivella: un pensador político radical y hereje de la diáspora 
africana y Alfonso Múnera en su compilación Por los senderos de sus ancestros, que hizo sobre la 
obra de Manuel Zapata Olivella, recoge algunos artículos de esta época. 



112 

William Mina Aragón

Yo en cambio le llamaría un vagabundo humanista. Manuel Zapata 
Olivella escribiría de jovenzuelo un artículo sobre Vasconcelos titulándolo 
El filósofo de la reconquista (1946) porque a su entender el enfoque del 
mestizaje que don José Vasconcelos pregonara será el biológico (mezcla 
genética entre indígena, africano y europeo) pero no así el que según 
Manuel será el más importante cuando se habla de grupos étnicos: la 
cultura como creación histórica social de los distintos pueblos orales, 
ancestrales y mitológicos de todas las Américas en sus lenguas, religiones, 
vestidos, culinarias y cosmovisiones del mundo. Es esta labor enciclopé-
dica de busca su identidad colombiana, americana, europea, pero también 
africana lo que permitirá que con los años despliegue toda esta sabiduría 
de los pueblos de esta parte del globo en obras como El hombre colombiano 
(1970), Las claves mágicas de América (1990), La rebelión de los genes (1997), 
El árbol brujo de la libertad (2002). 

Será esta estancia en México y América Central lo que le permite 
fotografiar los rostros afros del pacífico panameño con los del caribe garí-
funa de los hondureños y verlos reflejados en sus hermanos de Belice y 
de Buenaventura. Es la búsqueda de esa indianidad y esa africanidad para 
responder a su afán de ser no un europeo a secas sino un hombre, ciuda-
dano universal cultivador del espíritu humano donde el arte de viajar se 
ha convertido en vida y libertad. Todo lo anterior nos permite decir como 
Manuel lo expresó en su tiempo: 

Mi permanencia en México había reafirmado la valoración de mis ancestros 
indígenas; mi propósito de permanecer fiel a la lucha de los oprimidos y el 
convencimiento de que solo el arte popular daba vigor y sentido a cualquier 
aventura creadora. Los arcos de piedra, como el primer día en que busqué su 
refugio, volvieron a dar sentido a mi vida (Zapata, 1990: 253).

Referencias bibliográficas

Aguirre, Dulce (2018). Un arte que se comparte. Bogotá: Desde Abajo. Barba Jacob, 
Porfirio. 

Aguirre, Dulce (2009). Escritos mexicanos. Bogotá: fce. 
De Luca, Dina (2001) La práctica autobiográfica de Manuel Zapata Olivella en 

Levántate Mulato. Afrohispanic Review. 20 (1).
De Rotterdam, Erasmo (1975). Elogio de la Locura. Medellín: Editorial Bedout.



113

 
Una aventura intelectual. Manuel Zapata Olivella en México (1944-1946)

Fresco, Mauricio (1950). La emigración republicana española. Editores Asociados. 
1950. cdmx

García Márquez, Gabriel (2002). Vivir para contarla. Bogotá: Norma
González, Fernando (1985). Viaje a pie. Bogotá: Oveja Negra.
Zapata Olivella, Manuel (1990). ¡Levántate Mulato! Bogotá: Rei Andes.
Zapata Olivella, Manuel (2000). Pasión Vagabunda. Bogotá: Mincultura.
Zapata Olivella, Manuel (2010). Por los senderos de sus ancestros. Bogotá: Mincultura.
Zapata Olivella, Manuel (2016). Un legado intercultural. En William Mina Aragón 

(Comp.). Un legado intercultural. Bogotá: Desde Abajo.



114 

Manifestación musical de resistencia y 
resiliencia: el son jarocho y la identidad 
cultural

Deiselene de Oliveira Barros Sánchez 
Estancia posdoctoral por México conahcyt 

Universidad de Guadalajara

Históricamente, el son jarocho es originario de la región del Sotavento/
Veracruz y su trayectoria está forjada en la música campirana y de influen-
cia árabe, africana y europea, tanto de ritmo como de instrumentos. Para 
Thomas Stanford el término son se remonta al siglo xv y que viene del 
latín sonus (Thomas, 1984: 7). En México el género musical jarocho se 
consolidó como son jarocho durante los siglos xvii, donde fue adqui-
riendo características propias como menciona García de León: 

Así, en el siglo de la colonización, el corto siglo xvi, preparó los ingredientes 
y los puso sobre la mesa, y el siglo de la aculturación y el mestizaje, el xvii, 
les dio su sabor particular. Pero ya para finales del xviii las regiones fueron 
adquiriendo poco a poco su identidad y hubo un gran proceso de populari-
zación de la música y las danzas de separación contextual a todos los niveles, 
un movimiento que indicaba la emergencia de fuerzas inéditas en la sociedad 
borbónica de la época, pero que estaba terminado por una transformación 
relevante de las identidades culturales (García de León 2016, 14).

La consolidación del son jarocho en Veracruz durante los siglos xvii y xviii 
fue relevante para la afirmación identitaria veracruzana y también para la 
expansión por todo el territorio nacional. Otra importante contribución 
para pensar en el son mexicano es de Arturo Chamorro quien menciona 
que ̈ las prácticas alrededor del son se van moldeando con la intervención 



115

 
Manifestación musical de resistencia y resiliencia: el son jarocho y la identidad cultural

de varias culturas, sin embargo, que la cultura indígena era la receptora de 
todo lo que llegaba al país¨. (Chamorro, 1984: 46)

El primer concepto que aclarar sería el de identidad cultural, justa-
mente porque nos lleva a reflexionar ¿de qué identidad estamos hablado? 
Sabemos que la identidad cultural en Latinoamérica es diferente de todo 
el resto justamente por su conformación histórica y social. Sin embargo, 
¿cómo se da la identidad cultural en el escenario poscolonial? Primera-
mente, es importante comprender el poscolonialismo no como un tiempo 
marcado por fechas, sino como un marco atemporal social y que rompe 
con una idea de historia única. Aime Cesaire, caribeño y pensador pos-
colonialista define de forma puntual el colonialismo y sus consecuencias 
para los colonizados:

¿Qué es, en su principio, la colonización? Reconocer que ésta no es evan-
gelización, ni empresa filantrópica, ni voluntad de hacer retroceder las fron-
teras de la ignorancia, de la enfermedad, de la tiranía; ni expansión de Dios, 
ni extensión del Derecho; admitir de una vez por todas, sin voluntad de 
chistar por las consecuencias, que en la colonización el gesto decisivo es el 
del aventurero y del pirata, el del tendedero a lo grande y el del armador, el 
del buscador de oro y el del comerciante, el del apetito y el de la fuerza… 
(Césaire, 2011: 14).

Para Césaire, el poscolonialismo es fundamental para evidenciar lo que 
hizo el colonialismo y en Latinoamérica todavía pensamos y somos 
influenciados por este pensamiento colonial. Otro pensador de la ideología 
poscolonial y de la identidad cultural es Homii Bahbah. Bhabha menciona 
el giro de las teorías criticas después de hechos históricos como la diás-
pora, la esclavitud, la dominación donde involucra el pensar en la cultura 
más allá de la estética y como una producción incompleta de sentidos y 
valores que surgen del acto de la sobrevivencia social (Bhabha, 1988: 240). 
Lo que nos explica Bhabha es que es importante repensar y resignificar 
algunas categorías de relaciones sociales y culturales a partir del binarismo 
colonizador/ colonizado, entre ellas la identidad cultural colonizada. 

Otra importante definición de poscolonialismo y de identidad cul-
tural poscolonial es del jamaiquino Stuart Hall que subraya la importan-
cia de caracterizar los cambios en las relaciones globales que marcan las 
transiciones de los imperios para el momento de la independencia o de 
la poscolonización (Hall, 2009: 337). ¿Como repensar la identidad cul-



116 

Deiselene de Oliveira Barros Sánchez

tural a partir del poscolonialismo? Hay que considerar que la identidad 
latinoamericana poscolonial es una identidad fragmentada1. El concepto 
de identidad es denso y complejo, sin embargo, esto no es una crítica a 
la identidad moderna. Hablar de identidad cultural poscolonial es hablar 
de personas que tuvieron su cultura violada y dislocada, lo que ocasión 
que sus identidades se fragmenten en el paisaje cultural y social. La filo-
sofa panameña Linda Alcoff menciona que las identidades poscoloniales 
necesitan ser descolonizadas (Alcoff, 2006: 12), pero la autora se refiere al 
conocimiento epistémico debido a que históricamente algunas identidades 
son silenciadas mientras que otras son fortalecidas; en este caso, Alcoff se 
detiene a la identidad étnico- racial que es deslegitimada y silenciada en 
el contexto latinoamericano por la fuerte influencia colonial europea.

Antonio García de León describe la importancia social y cultural del 
son jarocho para la época colonial como siendo una nueva capa delimitada 
por tradiciones antiguas y que la condición rural era precisamente mestiza 
(García de León, 2006: 19). Otro de los aspectos que pueden reconocerse 
en la africanía del son jarocho tradicional y que no se ha documentado 
en la historia colonial, es su posible vínculo con el lenguaje poético de los 
griots del norte y occidente de África. En este sentido habrá que recordar 
que Gonzalo Aguirre Beltrán (Beltrán, 1972: 104) documentó las dife-
rentes procedencias africanas de los esclavos que llegaron al Puerto de 
Veracruz procedentes de los “corredores de esclavos” asentados en Sevilla 
y Lisboa al inicio de la Colonia, entre las que Aguirre Beltrán identifica 
a los del grupo mandé, malinké y mandingos del Río Senegal, la Guinea 
Francesa, Sierra Leona, Liberia, Gambia y las tierras altas de Costa de 
Marfil; los banda procedentes de la frontera entre Costa de Marfil y Costa 
de Oro, los fang y bantú entre muchas otras procedencias del Norte y 
Occidente de África.

La primera referencia al son jarocho aparece en 23 de marzo de 1767 
en la ocasión de que un fandanguero de Veracruz fue acusado de bigamia 
(García de León, 2006: 119). Otra referencia sobre las fechas viene con 
Alcántara López que menciona: 

1.	 Concepto de identidad fragmentada fue plasmado por Stuart Hall, donde el autor hacía 
referencia a las identidades posmodernas como dislocadas, donde el individuo ya no es estable 
en el mundo social y cultural. 



117

 
Manifestación musical de resistencia y resiliencia: el son jarocho y la identidad cultural

Hasta este entonces la Inquisición todavía perseguía las manifestaciones 
dancísticas que les parecía sexuales y hechas por negros. Durante la primera 
década del siglo xix el Diario de México anunció presentaciones de “sone-
citos” que eran tocados en los intermedios de algunas obras en el teatro 
Coliseo (Sheehy, 1974: 21).

Es importante señalar la importancia de la región en que surge el son 
jarocho, que sería en la región de Veracruz, donde hay lugares donde la 
predominancia del son es más fuerte, como es el caso de los pueblos de la 
Cuenca del Papaloapan como Tlacotalpan y Alvarado. Y de acuerdo con 
esta ubicación geográfica también se diferencia el tipo de son jarocho y 
de instrumentos utilizados, los fandangos también varían de acuerdo con 
la región: si son acompañados por un lenguaje poético rimado, cantado 
o de la décima, también los que son de improvisación. Para Mendoza las 
regiones fueron divididas de acuerdo con las instrumentaciones:

La segunda región se constriñe al centro del Estado y con más propiedad a la 
región jarocha: Veracruz, Medellín, Alvarado y Tlacotalpan; allí se denomina 
baile de tarima, sones jarochos o bailes de piezas; se caracteriza por el uso 
del arpa grande diatónica cantando en tresillos la melodía, o sea Los Tuxtlas, 
donde recibe el nombre de fandango, se acompaña con guitarra construida 
de una sola pieza y por medio de punteo constante (Mendoza, 1986: 87). 

Faulhaber también hace una diferenciación del son jarocho tocado en 
ciertas partes de la región de Veracruz, donde los del interior tocan sones 
con requintos, arpas y jaranas, cantan en coplas y bailan sobre tarimas, y 
los del norte hacen sus fiestas igual sin el requinto y cantando en décimas 
(Faulhaber, 1955: 10). Lo que favoreció igualmente el florecimiento del 
son jarocho fueron las características económicas y sociales de esta región, 
cuya economía es ganadera, rural y portuaria. En esta zona llegaban diver-
sas embarcaciones que venían de cuba, España y de África en la época 
de la esclavitud. De esta forma el son jarocho se fue haciendo popular en 
Veracruz y se fue transformando a lo largo del tiempo. 

Bonfil Batalla en su obra “México profundo: una civilización negada” 
propone reflexionar sobre lo que significa para nuestra historia, para nues-
tro pasado, para nuestro presente y principalmente para nuestro futuro, 
la coexistencia de dos civilizaciones: la mesoamericana y la occidental. 
Según Batalla, dos civilizaciones significan dos proyectos civilizatorios, 
dos modelos de ideas de sociedad, dos futuros posibles diferentes; son dos 



118 

Deiselene de Oliveira Barros Sánchez

“mundos” que cargan y desarrollan elementos culturales (Batalla, 1989: 12). 
Muchos otros autores también se interesaron por el tema, no solo Batalla, 
sin embargo, él fue el que más acercó el pensamiento mexicano a esta idea. 

¿Qué podríamos considerar como una construcción de una identidad 
auténtica entre estos dos mundos? Hablar de una identidad original en 
este caso sería hablar de una tercera identidad, algo que surge del hibri-
dismo y sincretismo de los dos mundos. Sería un reconocimiento de las 
diferencias asumir esta tercera identidad como verdadera. En el caso de 
México, la identidad nacional se construyó en una relación conflictiva 
con el Estado donde algunos símbolos nacionales fueron elegidos por 
deliberación de que este o aquel elemento popular iría representar el país. 
Esto deja explícito toda la carga ideológica e intereses que fueron apoyados 
y propagados con objetivos claros y deliberados por el Estado. Ejemplos 
de representación simbólica del país son el mariachi, el burrito, el tequila. 

La construcción de la identidad nacional mexicana está cristalizada en 
el mestizaje, y por esto se denomina la tercera raíz a lo afromexicano. La 
latinidad fue construida del encuentro de tres grupos: indígena, negro y 
blanco, que ideológicamente siempre estuvieron ubicados en la sociedad. 
Construir una identidad con toda esta diversidad es algo que se consolida, 
pero no se reconoce, necesita existir una batalla para que sea aceptada 
como tal. El fandango como ya mencionamos en capítulos anteriores es 
una fiesta musical que se originó en Sotavento- Veracruz que se puede 
considerar de resistencia y de identidad. Es un lugar de convivencia y 
construcción de intercambios simbólicos y el elemento principal es el 
son jarocho. Existe una variedad de fandangos, que son organizados de 
diferentes formas en las distintas regiones del país, así como también hay 
diferentes formas de tocar el son. 

El fandango es un espacio legítimo de sociabilidad, arte, resistencia y 
construcción identitaria, donde no tiene los criterios de legitimación de la 
cultura dominante, sus propios criterios. Este es un elemento de identidad 
y poder y quizás por esto sobrevive y se reinventa a cada paso del tiempo. 
Fandango es resistencia. 

Todo esto nos lleva a reflexionar sobre la memoria, porque es donde se 
pueden reinventar todas estas tradiciones. Hablar de memoria es hablar de 
historia, es revivir, es recontar. Es no ser fiel a los hechos y buscar el pasado, 
presente y futuro que están fuera de la linealidad. La memoria comparte 
experiencias que no están en el registro cronológico. De acuerdo con Bosi 
toda memoria necesita de una forma de enraizamiento (Bosi, 1994: 4), 



119

 
Manifestación musical de resistencia y resiliencia: el son jarocho y la identidad cultural

algo que se ha olvidado es que todo ser humano tiene este derecho por 
nacer en un espacio de participación colectiva que conserva hechos del 
pasado y presentimientos del futuro. Esto es memoria: anuncia posibilida-
des de proyecto futuro y no solamente recuerdos del pasado. La memoria 
es resistir al olvido. 

En la tradición oral la memoria es comparada a un libro donde se 
guarda lo que no puede ser olvidado y está directamente conectada a los 
secretos del tiempo porque cada hecho tiene una verdad, una palabra y 
un sentido. Las historias siguen un curso lineal, pero hay algunas desvia-
ciones y la memoria fragmentase y reinventarse a sí misma. De esta forma 
memoria e invención caminan juntos. La memoria habla al cerebro apenas 
lo que significa, lo que tiene un sentido, es un fragmento del mundo. 

El filósofo francés Henri Bergson menciona dos tipos de memoria: 
la memoria hábitos que es formada por la repetición y está cargada de 
oralidad y la memoria pura que no necesita de repetición para conservar 
un recuerdo y está cargada de afectividad (Bergson, 1999: 5). La invención 
del tiempo lleva a pensar en la experiencia vivida, y para Walter Benja-
mín la construcción del hombre como testigo del tiempo vivido lo lleva 
al acto de la comunicación (Benjamin, 1994: 54). Este valor hace que la 
interacción y la tradición puedan perpetuarse en la sociedad.

Sin experiencia no existe invención, tampoco el tiempo traerá memo-
rias difusas o contradictorias. Sin embargo, existen otras perspectivas para 
hablar de memoria, que sería la memoria social y transgeracional. Para 
Milan Kundera la memoria es un canal político: 

(…) para acabar con la gente (…) es necesario empezar a privarlos de la 
memoria. Se destruí libros, su cultura, su historia. Y otro escribe otros libros, 
forma otra cultura, inventa otra historia, y después la gente empieza len-
tamente a olvidar lo que fueron. Y el mundo alrededor se olvida aún más 
rápido. (Kundera, 1988: 193)

Esta afirmación de Milán cabe perfectamente para hablar de la memoria 
de los afrolatinoamericanos y caribeños, que conservan las memorias, 
huyen de los intentos de masificaciones, conservan algunas tradiciones. Y el 
Estado juega un papel importante cuando el asunto es la memoria porque 
posee medios para legitimar la memoria a través del poder de opresión, 
de presión por los recuerdos. Esto demuestra que la memoria es algo útil 



120 

Deiselene de Oliveira Barros Sánchez

en la mano de los actores sociales porque la utilizan como estrategias para 
el control social. 

El poder político se hace más fuerte cuando se agregan otras institu-
ciones intermediarias como la iglesia y la familia, porque no se direccio-
nan a un grupo en específico, sino que a un conjunto nacional y lo que 
está en juego son las representaciones y reconstrucciones del pasado en 
su dimensión histórica como lenguaje, ritualidades (Koselleck, 1990: 20). 
Esto revela parte de la historia que conocemos donde los actores públicos 
imponen una memoria publica oficial a sociedad donde determina lo que 
se debe de ser recordado. Todo esto es fácil de identificar a una primera 
vista: las estatuas en las ciudades, los nombres de las calles, los monumentos, 
y Koselleck llama esto de democratización de las políticas memoriales 
(Koselleck, 1990: 24).

En sociedades con o sin escrita siempre hubo los dichos popula-
res sobre los hombres- memorias, que eran las personas encargadas de 
reproducir recuerdos, guardar historias y mantener viva las narraciones, 
simbolismos y memorias colectivas, la garantía de elementos del pasado 
en el presente2. Los genealogistas, tradicionalistas, sacerdotes, intelectuales, 
personas mayores y otros tenían la obligación social de recuperar recuerdos 
y mantenerlos vivo (Le Goff, 1984: 14). Actualmente esta función ya no 
existe, sin embargo, algunos gestores sociales eligen la versión de la historia 
que mejor les conviene contar. 

Hablar de memoria es hablar de gente, reinterpretar experiencias per-
sonales, hechos históricos, identidades e imaginarios sociales cristalizados. 
Es común en el proceso histórico y social la producción del olvido para 
ajustar el pasado con las intenciones del presente y perspectivas del futuro 
(Pollak, 1989: 15). De esta forma no existe una completa comprensión 
de los recuerdos. En los procesos históricos y políticos de las sociedades 
siempre se hace presente memorias condicionadas, reprimidas, olvidadas 
por el colectivo histórico (Todorov, 1995: 5). 

Existen memorias que huyen de estos condicionamientos y que son 
expresivas del universo ritual al contrario del convivio (casa, calle, trabajo, 
comunidad, vecindad) y en las relaciones de mayor proximidad e per-
teneciente estas auxilian en la configuración de los saberes y en la toma 

2.	 En este caso ya fue mencionado en capítulos anteriores el ejemplo de los Griots en África y 
América que tiene esta función en la sociedad. 



121

 
Manifestación musical de resistencia y resiliencia: el son jarocho y la identidad cultural

de consciencia del tiempo y del lugar (Levi, 1986: 30). Estas memorias 
también se hacen ritual alrededor de grandes símbolos, de representati-
vidades del pasado, incluso de los monumentos históricos que están por 
las ciudades. 

La modernidad y la tradición no necesariamente son conceptos anta-
gónicos, y pueden caminar juntos en este escenario de velocidad y acelera-
ción del tiempo en que se vive. De esta forma hoy las fiestas consideradas 
populares dimensionan elementos tradicionales envueltos en la religio-
sidad, en la gastronomía, en las alegorías, en la música, etc. La memoria 
puede permitir la ubicación del individuo en el tiempo, un tiempo cargado 
de significados, afectos y esperanza; no obstante, estos recuerdos ubicados 
en el tiempo pueden reformular el pasado de alguna forma. 

El pasado puede ser rechazado cuando su importancia pierde el sen-
tido y ya no se puede innovar, pero ¿quién decide esto? Sin duda alguna 
son los grupos sociales que están en el poder y quien tiene el poder de 
decisión. La memoria, el olvido y los recuerdos pasan por el hilo del poder 
y de las identidades (Luponini, 2002: 10). Algunos autores en la moderni-
dad afirman que no es más el destino quien responde por nosotros, sino 
que el individuo es testigo de sí mismo y de su historia (Oliven, 2003: 77), 
pero cuando se habla de memoria, de recuerdos y de olvidos, ser testigo 
significa ordenar el tiempo y definir con certeza lo que ocurrió y no 
ocurrió. De esta forma el pasado es construido en su dimensión social y 
puede ser selectivo y representado por los grupos e individuos (pasando 
a ser reformulado también).

El son jarocho evolucionó acompañado de la tradición y de la memo-
ria y conformando la identidad jarocha. El son es considerado un estilo 
tradicional de origen mexicano. Sin embargo, toda la influencia, todo el 
pasado de Veracruz, que es la cuna del son jarocho, me deja claro que la 
relación con el Chuchumbé es como si fuera de padre e hijo, donde uno 
no anula el otro, al contrario, uno abrió caminos para el desarrollo del otro, 
que en este caso sería el Chuchumbé inició con elementos que futura-
mente fueron adoptados por la cultura jarocha. Y la principal evidencia 
creo que está en la región, donde afloró el mestizaje, la música y el baile.

El son jarocho también se divide en estilos dependiendo de la región 
en que se ubica. Por ejemplo, en la Cuenca del Papaloapan es común que 
se utilicen la jarana, arpa o requinto. El uso del arpa es más común en la 
región de Tierra Blanca, mientras que el requinto en Alvarado; y todas 



122 

Deiselene de Oliveira Barros Sánchez

estas características para hacer el son jarocho cambia a lo largo del tiempo 
y dependiendo de la región. 

Otro cuestionamiento importante también es sobre el uso del son 
jarocho. Hobsbawn menciona que la invención de la tradición está rela-
cionada a procesos rituales y de contexto (Hobsbawn, 2015: 12). En el 
caso del son jarocho es importante reconocer como se ha transmitido, 
consolidado y transformado el conocimiento tradicional hasta los días 
actuales. El etnomusicólogo francés Gérard Lenclud también habla de la 
tradición en un sentido de que incluye una filiación inversa donde no son 
los padres que engendran a los hijos, sino que son estos quienes crean a sus 
padres. No es el pasado el que produce el presente, sino el presente quien 
moldea al pasado. La tradición es un proceso de reconocimiento desde el 
parentesco (Lenclud, 994: 33).

Los momentos históricos de México deja huellas de que a principio 
existía una falta de interés en la música jarocha y hasta mismo en mantener 
una tradición jarocha, esto a principios de los años de 1820 más o menos, 
después el uso de la música por parte del poder político y una apertura en 
el escenario artístico. También la transformación del son en el sentido de 
las letras, donde a principio tenía un carácter subversivo y después empieza 
a romantizar, a hablar del cotidiano y de la resistencia de la gente del sur y 
de los afromexicanos como una forma política de expresión. La tradición 
se reinventó a lo largo del tiempo y el público sigue dando una respuesta 
para esta tradición musical.

Referencias bibliográficas

Alcántara López, Álvaro (2004). Ariles de la majada. Ganadería, vida social y 
cultura popular en el sur de Veracruz colonial. Tesis de Maestría en Historia. 
México, Universidad Nacional Autónoma de México.

Aguirre Beltrán, Gonzalo (1972). La población negra en México: estudio etnohistórico. 
México, Fondo de Cultura Económica.

Alcoff, Linda (2006). Visible Identities: Race, Gender, and the Self. Oxford, University 
Press.

Batalla Bonfil, Guillermo (2007). México profundo: una civilización negada. México, 
Editora Random Hause Mondadori.

Benjamin, Walter (1994). Magia e técnica, arte e política: ensaios sobre literatura e história 
da cultura. Sao Paulo. Editora Brasiliense.



123

 
Manifestación musical de resistencia y resiliencia: el son jarocho y la identidad cultural

Bergson, Henri (1999). Matéria e Memória. Ensaio sobre a relação do corpo com o 
espirito. Sao Paulo, Editora Martins Fontes.

Bertrand, Denis (2003). Caminhos da semiótica literaria. Sao Paulo, Editora Edusc. 
Bosi, Alfredo (1992). Dialética da colonizacao. Sao Paulo, Editora Cia, das Letras. 
Césaire, Aimé (2011). Discurso sobre el colonialismo. Editora Akal, Colección 

Cuestiones de antagonismo. 
Chamorro Escalante, Jorge Arturo (1984). La música popular en Tlaxcala. México, 

Premia Editora.
Ciampa da Costa, Antonio (2005). A estória do Severino e a história da Severina. Sao 

Paulo, Editora Brasiliense. 
Faulhaber, Johanna (1955). Antropología física de Veracruz. Fuente en línea: 

http://www.revistadelauniversidad.unam.mx/ojs_rum/index.php/rum/
article/view/6601 México, Gobierno de Veracruz. Consultado el 10 de 
enero de 2019. 

García de León, Antonio (2016). El mar de los deseos. El Caribe afroandaluz, historia 
y contrapunto. México, Fondo de Cultura Económica.

García de León, Antonio (2006). Fandango. El ritual del mundo jarocho a través 
de los siglos. México. Editora conaculta/ Programa de Desarrollo Cultural 
del Sotavento.

Hall, Stuart (2009). A identidade cultural na pós-modernidade. Rio de Janeiro, Editora 
DP&A.

Hall, Stuart (2003). Da diáspora: identidades e mediacoes culturais. Belo Horizonte. 
Editora UFMG.

Hobsbawn, Eric y Terence, Ranger (2015). La invención de la tradición. España, 
Editora Critica.

Koselleck, Reinhart (1990). Le futur passe. Paris, Editora de lÉHESS.
Kundera, Milán (1998). II libro del riso e dell oblio. Milano, Editora Adelphi. 
Lenclud, Gerard (1994). ¿Qué es la tradición? Argentina, Editora Arte y Cultura.
Le Goff, Jacques (1984). Mémoria. En Enciclopedia Elnaudi, Mémoria- História. 

Lisboa, Imprensa Nacional/ Casa da Moeda. 
Levi, Pierre (1986). I sommersi e i salvati. Turim, Editora Einaudi.
Luponini, Tereza (2002). Educação patrimonial: projeto para a educação básica. Rio de 

Janeiro, Editora Ciências & Letras.
Mendoza, Vicente y Virgina de Mendoza (1986). Estudio y clasificación de la música 

tradicional hispánica de Nuevo México. México, Universidad Nacional Autó-
noma de México.

Stanford, Thomas (1984). El son mexicano. México, Fondo de Cultura Económica.
Todorov, Tzvetan (1995). Les abus de la mémoire. Paris, Editora Arléa.

http://www.revistadelauniversidad.unam.mx/ojs_rum/index.php/rum/article/view/6601
http://www.revistadelauniversidad.unam.mx/ojs_rum/index.php/rum/article/view/6601


124 

Danza y percusión del oeste de África 
en México. Experiencias e identidades 
afrourbanas contemporáneas

Igael González Sánchez
Estancia posdoctoral por México conahcyt

El Colegio de la Frontera Norte 

La música africana es una actividad cultural que revela a un 
grupo de personas que se organizan e involucran en sus pro-
pias relaciones comunales: el comentario de un observador 
participante, por así decirlo, sobre los procesos de la vida en 
común. El sentido estético de esta actividad no consiste en 
reflejar una realidad que está fuera de ella, sino en ritualizar 
una realidad que está dentro de ella.

John Miller Chernoff

La experiencia cultural como marco interpretativo

Según Arturo Chamorro (2003: 35) la experiencia cultural caracteriza 
el enfrentamiento o choque cultural que se sobrelleva como parte de la 
investigación etnomusicológica. Sin duda, cada investigador de las músicas 
y las danzas tradicionales adopta en sus investigaciones posicionamientos 
tanto teóricos como éticos, a los que nos cuesta renunciar dado que cons-
tituyen la manera de apreciar, pensar e intentar construir conocimiento 
científico dentro de condicionamientos ideológicos o disciplinarios. Los 
condicionamientos ideológicos nos remiten a la falsa conciencia que per-
mite justificar las condiciones materiales de existencia impuestas en las 
relaciones sociales de producción (Bottomore, 1983). Pero este escrito no 
va del posicionamiento intelectual sobre el asunto sino, más bien, sobre la 



125

Danza y percusión del oeste de África en México.  
Experiencias e identidades afrourbanas contemporáneas

experiencia cultural de los agentes, de artistas, promotores y aficionados 
de la música africana, o sea, como se experimenta y se da sentido a los 
intercambios culturales (a veces desiguales, complementarios, conflicti-
vos) que forman parte de la negociación de la identidad en las complejas 
relaciones de producción y consumo global.

En un mundo de flujos globales de riqueza, poder e imágenes, la 
búsqueda de la identidad, colectiva o individual, atribuida o construida, se 
convierte en la fuente fundamental de significado social (Castells, 1996). 
Las nuevas condiciones tecnologías que brinda el capitalismo informático 
y la intensificación de los movimientos migratorios brindan un marco 
de experiencia para los artistas migrantes que exhiben su cultura. Los 
objetos artísticos son apropiados y resignificados en movimientos sociales 
e identitarios generadores de nuevas formas de organización social en la 
economía capitalista.

Si tomamos como premisa que la identidad se materializa en las rela-
ciones sociales --como sostiene Bauman (2010)—la identidad afro urbana 
mexicana contemporánea a la que hago alusión se construye en torno a 
una red de comunidades estéticas (o una comunidad estética global orga-
nizada en red). A partir de la experiencia cultural surge el establecimiento 
de relaciones que permite, identificándose con África, identificarse entre sí.

Según Arturo Chamorro (2003), la dialéctica entre lo nativo y lo ajeno 
ayuda a comprender que ni lo objetivo ni lo subjetivo permanecen estático 
pues la experiencia cultural no siempre coincide con la idea romántica e 
imaginada de una cultura. Ocurre una negociación entre lo propio y lo 
ajeno escenificada como un performance de la cultura. Indagar sobre patro-
nes culturales, normas sociales siempre genera reacciones al trastocar las 
fronteras entre lo nativo y lo extranjero. 

En otros trabajos se ha mencionado cómo a partir de la experiencia 
musical con los ritmos e instrumentos africanos ocurre una experiencia 
cultural que forma parte de la vida cotidiana de sus practicantes, quienes 
desde algún punto de México, de forma física o abstracta trazan brecha 
hacia África atendiendo compromisos identitarios (Gonzalez, 2016). En 
México la escena del afro (o en todo caso los que le dan al afro) son aque-
llos que forman parte de una escena musical glocales y translocal para la 
transmisión de los repertorios de la danza y la percusión de África del 



126 

Igael González Sánchez

Oeste (Barrero Cubillos, 2017).1 Me interesa destacar la manera en la que 
se relacionan los imaginarios y construcciones ideológicas y discursivas 
de África y los conflictos que surgen de la experiencia cultural. Pareciera 
que, al mismo tiempo que el conflicto inherente a la crisis de alteridad 
en el mundo contemporáneo (Roche Carcel & Serra, 2009) a partir de la 
experiencia cultural con lo africano, permite la estructuración de una red, 
que interactúa compartiendo información, contactos, lógicas de apren-
dizaje y sus campos de profesionalización, así como de los significados 
otorgados a aprender con profes africanos y de los conflictos que ocurren 
en la interacción entre profesores africanos y alumnos mexicanos.2

El djembéfolá cosmopolita y el estudiante peregrino

La globalización del tambor djembé guineano ha llamado la atención de 
investigadores del arte y la cultura. La percusión africana se ha vuelto una 
mercancía fetiche y ha creado una economía alternativa de estatus para los 
percusionistas y bailarines/as de Guinea y países aledaños. Debe tenerse en 
consideración los estudios etnomusicológicos sobre los pueblos Mande (E. 
Charry, 2000; Knight, 1984; Stone, 2005), historiografía sobre la aparición 
de compañías de ballet en las nuevas naciones africanas postcoloniales y 
particularmente en Guinea (Cohen, 2012; El-Bejjani, 2016), el proceso 
de internacionalización del tambor djembé (Gaudette, 2013; Polak, 2000; 
Zanetti, 1996, 2002), las políticas de identidad asociadas las apropiación 
de las danzas y ritmos Malinkes fuera de África (Gaudette, 2007; Kelley, 
2014; Polak, 2013; Wosenyelesh, 2006), el impacto económico y social de 

1.	 En la mayoría de los relatos recopilados hay una relación positiva con la experiencia cultural 
inicial detonante o estremecedora con la potencia del tambor africano. Esto es, expresado por 
la banda del afro en frases como “el afro llegó a mí”; “yo no fui a África… África vino a mí”; 
“el tambor llegó a mi”; “yo digo que la danza me escogió a mí [yo había escogido a la pintura 
pero luego la danza me agarró].”

2.	 Precisamente la globalización la que ha impulsado esta praxis dialógica, a partir de la cual, 
los actores negocian su propia representación conciliando sus múltiples identidades y gustos 
musicales. Por lo tanto, ¿no podríamos pensar estas fusiones como parte de un proceso de (re)
identificación y configuración de nuevas identidades: la representación o performance cultural 
ocurre a partir de los elementos que tanto los actores culturales eligen representarse según las 
expectativas que ellos mismos han creado sobre los elementos que, por ejemplo una audiencia 
internacional solicitaría, creando a final de cuentas una representación establecida a partir de 
criterios subjetivos o imaginarios que generalmente abusa de los estereotipos.



127

Danza y percusión del oeste de África en México.  
Experiencias e identidades afrourbanas contemporáneas

la exportación de sus elementos expresivos y de los especialistas que trans-
miten al mundo entero la tradición rítmica de los Malinkes (Castellanos 
Malagón, 2010; Kouyaté & Zanetti, 1993; Polak, 2012; Talmor, 2012), así 
como el papel de los estudiantes-turistas que visitan África para potenciar 
la experiencia cultural del continente negro (Casteal, 2010; Ebron, 2004; 
Raout, 2009; Zanetti, 1999). 

En este apartado se pondrá énfasis en los sujetos involucrados en el 
intercambio musical con Guinea y se caracteriza su papel en el circuito 
global de intercambio. Por un lado, tenemos a los maestros del djembé, los 
llamados djembéfolas,3 virtuosos de la percusión que capitalizan su conoci-
miento; por el otro los estudiantes no africanos, que han dedicado a buscar 
experimentar el África auténtica. 

Para bridar contexto a dichos actores, me parece importante men-
cionar al menos brevemente algunos aspectos sobre el desarrollo de las 
compañías de ballet de Guinea, que surgieron como parte de la revolución 
cultural emprendida por el primer gobierno independiente de la Repú-
blica de Guinea en 1958. En 1984, al fallecer el dictador Ahmed Sekou 
Touré el Estado Nacional guineano entra en crisis afectando las compañías 
nacionales de danza creadas bajo su mandato. Dichas compañías de ballet 
formaban parte de la estructura militar del régimen, y no solo dieron 
unidad nacionalista las distintas manifestaciones étnicas del territorio sino 
que permitieron crear la representación Folclórica de guinea que exhibe 
como espectáculo en el exterior (Cohen, 2012). 

Durante la década de 1990, ex miembros de los ballets guineanos se 
instalaron en el exterior: Mamady Keita en Bélgica; Famoudou Konate en 
Alemania, M´Bemba Bangoura en Nueva York, Adama Dramé en Fran-
cia, a quienes se les reconoce como los primeros embajadores del djembé 
africano. Hoy día hay muchos maestros guineanos impartiendo talleres 
de djembé a aficionados del mundo entero y recorren circuitos interna-
cionales ofreciendo cultura tradicional “autentica” para los consumidores 
que anhelan una experiencia cultural romántica del “África imaginaria” 
(Ebron, 2002: 51), pero no por ello limita la resonancia emancipadora 
contenida en la potencia de los ritmos del África subsahariana. 

3.	 Djembé- folá. el término de origen mandinka se compone de fó y lá´:fó significa decir o hablar. 
El sentido de la palabra djembéfolá refiere al que hace hablar al tambor o que tiene la habilidad 
para hacerlo y es reconocido por la comunidad (Creisels et al., 1982). 



128 

Igael González Sánchez

Posteriormente, en el marco de las políticas internacionales de “ajuste 
estructural” de la década de 1980, las agencias de desarrollo retiraron apoyo 
financiero a los Estados africanos. Sin embargo, la percusión tradicional ya 
era una fuente importante de ingresos, pero se vuelve imprescindible en 
países como Guinea (Ebron, 2002: 22). 

Los jóvenes artistas de Guinea establecen redes migratorias que les 
permiten obtener un nuevo estatus al ser reconocidos tanto al interior 
(como héroes) como en el exterior (especialistas culturales) la transmisión 
se establece a través de un circuito trasatlántico, o mejor dicho circunat-
lántico (González Sánchez, 2021). 

Según Gaudette Pascal (2013) el estatus cosmopolita del djembéfolá 
es comparable al de un “Héroe benefactor” para la comunidad local en 
Conakry cuando el artista regresa a casa con un grupo de aprendices 
de percusión extranjeros. La movilidad confiere prestigio social al artista 
migrante, tanto como los diplomáticos o los hombres de negocios (de 
hecho, realizan ambas tareas). Contrario a lo que ocurría en épocas ante-
riores, se vuelve deseable ser percusionista. Debe tenerse en cuenta que los 
pueblos Malinkes y Susu, las etnias con mayor población en Guinea, per-
manece una estructura social de castas. En este caso para ser percusionista 
no se necesita pertenecer al linaje de los Djelis o Griots.4 En todo caso 
hoy en día muchos griots (que tradicionalmente tocan la kora o el bala) 
han aprendido también la percusión para abrirse paso al exterior de África. 

En síntesis, el conjunto de bienes y prácticas que constituyen la cultura 
del pueblo guineano, son una mercancía para los consumidores internacio-
nales. La venta de la cultura tradicional ha sido una de las vías para generar 
ingresos en toda la región Mandingue del África occidental. 

Los estilos contemporáneos para la práctica de la música de djembé y 
dundunes se identifican tres tendencias principales: La corriente guineana; 
El circuito africano actual: Bamako (Malí), Bobo Dioulasso (Burkina), 
Bouaké y Abiyán (Costa de Marfil); El movimiento internacional (Koke-
laere & Saïdani, 1997). 

4.	 Los griots, los artesanos y otros oficios pertenecen a Nyamankala



129

Danza y percusión del oeste de África en México.  
Experiencias e identidades afrourbanas contemporáneas

Tabla 1
Tabla comparativa de estilos actuales en el djembé.

Estilo Técnica de los 
músicos Tambor Djembé folas reconocidos

Eje Bamako, 
Bobo, 
Bouaké, 
Abidjan

Individualista, 
centrado en el solista 
(djembé kan), rico en 
posiciones y matices 
de manos.

Djembés 
grandes 
(40/45cm), 
sonido claro 
y resonante. 
Mano móvil y 
flexible.

Adama Drame, Soungalo 
Coulibaly, Paco Yé, 
Souleymane François 
Dembélé, jumeaux Coulibaly, 
Sékou Tanaka Camara, 
Kémoko Fofana, Mamady I 
Keita, Daniel Aka, Boubacar 
Junior Keita, Sékou Pablo 
Dembélé, Boubacar Diabaté.

Guineano

Depurado, alta 
tecnicidad, poco 
juego solista, sonido 
claro y preciso.

Djembés 
pequeños (30 / 
33cm), sonido 
claro, y agudo. 
No usan la 
nota grave. 
Frases cortas y 
contundentes.

Famoudou Konaté, Mamady 
‘Kargus’ Keita, Noumoudy 
Keita, Koungbanan Condé, 
Aboubacar Fatouabou 
Camara, Lamine Lopez 
Soumah, Aly “ Kanya “ Sylla, 
Mamadouba ‘Mohamed” 
Camara, Gbanworo Keita, 
Laurent Camara, Fadouba 
Olaré, Morciré Camara, 
Mamadouba Camara, 
Abdoullaye Sylla, Mamady 
Condé, Djibril Bangoura, 
Alsény “ Solo “ Chérif, 
Ibrahima “ Boka “ Camara, 
Souleymane “ Cobra “ 
Camara, Mamadouba “ Mito 
“ Camara, Naby “ Waïdou 
“ Soumah, Aly “ Alyia “ 
Camara, Mohamed Bangoura, 
M’Bemba “ Tokaïtou “ 
Bangoura, Arafan Touré, Aly 
Camara.

Movimiento 
Internacional

Híbrido, influenciado 
por diferentes 
corrientes, posición 
de la mano similar 
a la de los músicos 
del eje.

Varía según las 
preferencias de 
los jugadores, 
a menudo 
polivalentes.

Percusionistas occidentales 
como Marc Depont, 
Louis-César Ewandé, 
Pierre Marcault, Laurent 
Delebecque, Patrice Mizrahi, 
Bruno Besnaïnou, Alain 
Brammer, Dario Abdalá.

Fuente: Elaboración propia en base a Kokelaere y Saïdani (1997).



130 

Igael González Sánchez

Sin duda las condiciones migratorias para los artistas guineanos son mucho 
mejores que las de otros migrantes no calificados cuyos trayectos migra-
torios enfrentan violencia, represión y exclusión fuera de su país y en sus 
trayectos a sus destinos. Ser djembéfolá brinda estatus cosmopolita.5 El esta-
tus del artista se ajusta a las dinámicas de los flujos de poder globales casi 
como ciudadanos del sistema mundial. «On dit d’ailleurs aujourd’hui en 
Guinée: Si tu veux que ton fils sauve sa famille, il vaut mieux lui apprendre 
à jouer le jembé que de lui faire des études de médecine» (Raout, 2009). 

Es importante destacar el talento de los expertos culturales particular-
mente de los maestros de danza y percusión. Ellos no necesitan mantenerse 
neutrales ante los observadores. En cualquier caso para los maestros per-
cusionistas y bailarines africanos la interacción social requiere del perfor-
mance de la identidad (Ebron, 2005: 158). Sin embargo, también existen 
coerciones sociales internas en Guinea: muchos djembéfolás están tratando 
de abrirse paso a través de esta ruta comerciando con el capital cultural 
que le brindan sus raíces y su formación.

Estudiantes y turistas peregrinos

No se debe subestimar la influencia de los estudiantes-turistas occidentales 
en la construcción y mercantilización de la tradición del djembé de Guinea. 
Según Paula Ebron se vuelven “mecenas” de esta música, pues tienen los 
medios financieros no solo para apoyar a los djembéfolás profesionales de 
Guinea, sino también para (re)definir los parámetros de lo que es la música 
y la cultura auténticas y tradicionales del djembé. los deseos turísticos no un 
deseo cualquiera; son respaldados con el poder económico y político de 
los turistas sobre las empresas que los traen, los alojan y los entretienen, y 
los gobiernos que les ofrecen seguridad extra (Ebron 2002: 165). 

5.	 El cosmopolitismo se relaciona con cuestiones de nomadismo, contacto intercultural, hibridez, 
capacidad de adaptación a diversos entornos culturales y apertura hacia el Otro. Pascal Gaudette 
(2013) distingue la “ciudadanía cosmopolita” de la “ciudadanía de movilidad”. Si consideramos 
que parte integral de la ciudadanía es la libertad de movimiento, La aplicación de la noción 
de “ciudadanía” a la movilidad global y al cosmopolitismo apunta hacia modelos de derechos 
(universales). Pero en la medida en que la ciudadanía está controlada a través de autoridades 
estatales y que no existe tal autoridad para el mundo en su conjunto, la ciudadanía cosmopolita 
del artista africano se traduce a una cuestión de estatus pues siempre tienen abierta alguna 
posibilidad de movilidad social ascendente.



131

Danza y percusión del oeste de África en México.  
Experiencias e identidades afrourbanas contemporáneas

Se trata de un intercambio que ocurre dentro de una estructura de 
poder desigual. Esto tiene consecuencias en ambos sentidos del flujo. De 
hecho, para los guineanos los aprendices son turistas, siguen siendo vistos 
como blancos (“fote”), y representan entrada de dinero para familias de 
djembéfolás que organizan stages ofreciendo inmersión cultural y todas las 
atenciones necesarias como alimentos, visitas guiadas, souvenirs, y más. 

Con los actores que han creado este circuito mundial: los djembéfolás, 
los agentes culturales y los estudiantes. Si bien existen desigualdades obvias 
entre estos grupos, “la cultura como mercancía emerge de esta negociación 
desigual pero no le resta la fuerza y la potencia a la danza y la percusión” 
(Ebron 2002: 165).

Sin embargo, ver a los djembéfolás de Guinea como meras marionetas 
de sus patrones sirve para socavar su papel en la negociación. 

Fotografía 1. Percusionistas de Guadalajara en clase de danza africana, Centro cultural río 
Nilo. Santa Tere, Guadalajara (2016). Fuente: Archivo personal del autor.



132 

Igael González Sánchez

Identidades afrourbanas contemporáneas

¿Podemos hablar de la emergencia de una identidad afro urbanas en el 
México contemporáneo? Para responder esto no pretendo sostener su 
existencia empírica sino más bien un planteamiento heurístico que nos 
permita comprender a la comunidad vinculada a la práctica de la percusión 
guineana y sus agentes. 

Aunque cualquier apropiación cultural es discutible, se han conso-
lidado espacios para jóvenes mexicanos que practicando las danzas y las 
percusiones y apegándose a un estilo de vida que se considera aún existe 
en África. En México, esta manifestación es adoptada por distintos ensam-
bles y colectivos asociados al llamado movimiento afro, generador de una 
identidad Afromestiza (Luna, 2010). 

La circulación a escala global de los elementos expresivos del folklore 
guineano fuera de África, se vincula a un movimiento sociocultural de 
resistencia a la economía monetaria y a los valores judeocristianos (Koke-
laere & Saïdani, 1997).6 Además, se encuentra separado de la industria de 
la música mundial dado que la transmisión de esta música ocurre a través 
de la formación de una comunidad global basada localmente (Flaig, 2010), 
o como una escena translocal (Bennet & Peterson, 2004).

Cuando decimos que las nuevas identidades y etnicidades se configu-
ran fuera de los esencialismos, en realidad estamos reconociendo que este 
fenómeno se produce a partir de una negociación y articulación entre los 
diferentes círculos de pertenencia (nacionalidad, edad, formación musical, 
etc.) que atraviesan a las personas. Tengamos en consideración que las 
identificaciones múltiples identidades de guardarropa baumaniana. son 
la norma y no la excepción. Frente al debilitamiento de las identidades 
nacionales, las identidades locales parecen no ser muy claras, la “búsqueda 
de raíces” es una estrategia identitaria frente a las transformaciones de 
“aquello que creemos conocer como la ciudad” (Cruces, 2012: 97). En 
la medida en que la música tradicional es una forma simbólica que hace 
posible la identificación con un grupo social, su apropiación y ejecución 
proporciona muchas veces una especificidad étnica a las identidades de las 

6.	 En particular, la búsqueda de nuevas formas de expresión cultural y la necesidad de liberar una 
energía vital aprisionada en la camisa de fuerza construida por la religión judeocristiana según 
Kokelaere y Saïdani (1997). 



133

Danza y percusión del oeste de África en México.  
Experiencias e identidades afrourbanas contemporáneas

personas. Hacer música no es una forma de expresar ideas; es una forma 
de vivirlas (Frith, 2003). Los grupos sociales sólo consiguen reconocerse 
a sí mismos como grupos por medio de la actividad cultural, por medio 
del juicio estético en el ámbito de la alteridad urbana; y por la red de 
relaciones establecidas con Guinea. La gente planea y entiende su accio-
nar social a partir de la construcción las identitaria y a su presencia en 
eventos y escenarios que se han creado para la representación de su propio 
personaje (Vila, 2012).

Me permito discutir la noción de identidad con la que se caracteriza 
el afro como una identidad afromestiza por parte de Fátima Luna (2010): 
de entrada distingue entre la identidad afro urbana como diferente de la 
identidad afromexicana de base racial de la población negra de México. 
Aunque existe una rica cultura afromexicana entre la población negra de 
México, el desarrollo contemporáneo del movimiento afro y, por tanto, 
la identidad cultural afromestiza, surge de “dos fuerzas estructurales y 
culturales”: 

(1) la limitada economía recursos económicos, sociales y culturales ofrecidos 
a los jóvenes que viven en los centros urbanos de México, y (2) los impac-
tos de la globalización y el capitalismo. La búsqueda de raíces/alternativas 
impulsó a los jóvenes urbanos mexicanos a unirse y/o crear grupos de base 
como cmn, que desafía el sistema capitalista global y crea una identidad afro-
mestizade resistencia (Luna, 2010: 89).

Fátima Luna toma como referencia de identidad afromestiza las narrativas 
de los miembros del Colectivo Maíz Negro, con base en Xalapa, Veracruz. 
Se trata de una comunidad de artistas que revindican la percusión africana 
y promueven la sustentabilidad ambiental y alimenticia. Como parte de su 
proyecto identitario, realizan el Festival Internacional Raíces, por medio 
del cual se busca “promover la reflexión en torno al patrimonio biocul-
tural de México por medio de expresiones culturales y artísticas, como 
la música, danza y teatro, con raíces africanas e indígenas” (Movimiento 
Cultural Independiente ac, 2024). 



134 

Igael González Sánchez

Fotografia 2. Miembros del colectivo Maiz Negro y elenco del Festival Raices en la ceremo-
nia de clausura del evento (2016). Fuente: Archivo personal del autor.

Por su parte, el percusionista y etnomusicólogo colombiano radicado 
en México, Camilo Barrero (2017), nos ofrece una excelente caracte-
rización de la escena del afro en la ciudad de México. En su estudio de 
grado Djembé chilango nos viene a advertir que la escena del afro no es un 
movimiento homogéneo, sino que alberga una diversidad en su interior, 
que se hace evidente en los escenarios en los que se toca, el grado de pro-
fesionalización de los actores, sus estrategias de aprendizaje, sus intereses 
económicos y los discursos que enuncian en torno sus prácticas. 

En un momento en donde participamos de la reconfiguración de las dife-
rencias a nivel mundial, el afro permite a los actores negociar sus identidades, 
heterogéneas por la diversidad de trayectorias e intereses, para satisfacer idea-
les de autorrepresentación que ya no obedecen a la pertenencia de grupos 
homogéneos ni la visión de identidades totalizantes (Barrero Cubillos, 2017). 

¿Podemos, entonces, hablar de la emergencia de una identidad afro urbana? 
Cualquier intento de afirmar es cuestionable. Debe tenerse en consi-
deración que por lo menos en México no había comunidades urbanas 
numerosas, identificables racialmente como africanas o afrocaribeñas hasta 
hace apenas los últimos años. Entre las que destacan las comunidades de 
haitianos y otros productos de oleadas migratorias masivas. Capitalismo 
racial. Cuerpos negros no son invisibilizados sino, por el contrario, suma-



135

Danza y percusión del oeste de África en México.  
Experiencias e identidades afrourbanas contemporáneas

mente visibles en los centros urbanos, que se convierten en campos de 
disputa por la identidad. 

Ahora, la relación del djembé y las danzas guineanas con la afrodescen-
dencia y las comunidades negras de México no se revindica en términos 
de acción directa, más si es con un discurso como el de la pertenencia a 
la tercera raíz. Asume/asumimos propias las expresiones caribeñas y afro-
latinoamericanas de repertorios que incluyen expresiones considerados 
urbanos (como los mambos, cumbias, sones montunos, la salsa) y que 
forman parte de las expresiones de cultura popular mexicana. 

La escena local y la comunidad global 

Podríamos también denominar este movimiento como una comunidad 
musicalmente imaginada como refiere Georgina Born (2000: 35) a las músi-
cas que derivan en identidades socioculturales (sobre todo cuando los 
aspectos performativos y la practica son tareas de sus mismos miembros).

Vera Flaig (2010) sostiene que la principal política identitaria de la 
globalización del djembé guineano es que esta ocurre al margen de la indus-
tria musical (de World Music) y de las casa comerciales de instrumentos 
de percusión. La comunidad de intérpretes de djembé se constituye como 
una “comunidad estética” global (Erlmann 1998: 12)7 con epicentro la 
localidad de Conakry formada por djembéfolás africanos, y los jóvenes que 
aprenden de ellos en Conakry; las clases y grupos locales de djembé en todo 
el mundo (o sea los músicos occidentales que han comenzado a aprender 
el instrumento). Por ello, hay una fuerte relación entre los maestros de 
Conakry y los estudiantes del djembé de América, Europa y Asia que estu-
dian con ellos: ambos buscan un sentido de tradición y significado cultural. 
Esta música neotradicional es imaginada, negociada e inventada a través 
de la colaboración entre los percusionistas guineanos y sus estudiantes no 
africanos. Todas las partes implicadas buscan una base en una tradición que 
ya no existe en su contexto aldeano. Esta manifestación no existe solamente 
en los corazones y las mentes de los maestros y sus estudiantes, según Vera 

7.	 Las comunidades estéticas son todas aquellas formaciones sociales de afiliación suelta, 
agrupaciones, neo-tribus y grupos culturales de individuos “libres-flotantes”, que no están 
ancladas en estructuras rígidas de control, habitus y filiación (Erlmann 1998: 12).



136 

Igael González Sánchez

H. Flaig (2010). Existe, y se adapta, en la red de relaciones que configuran 
el circuito de transmisión y apropiación de los repertorios guineanos. 
La tradición que se está (re)creando no es solo musical sino genera una 
narrativa histórica sobre el djembé y su música que está siendo difundida 
globalmente por los maestros africanos y sus estudiantes. La historia y la 
tradición musical oral está siendo “negociada entre los sitios de agencia”. 
Como una red construida por individuos de diferentes sitios, articulaciones 
estructurales entre la economía de mercado y la agencia de los individuos 
involucrados. En otras palabras, en muchas localidades del mundo, el djembé 
se ha convertido en un medio para construir otros tipos de comunidad 
íntimamente ligada a la que se encuentra en Conakry.

También la práctica global del djembé ha creado sus propios ideólogos 
(a los que nos cuesta renunciar dado que constituyen la manera de apreciar, 
pensar e intentar construir conocimiento científico dentro de condicio-
namientos ideológicos o disciplinarios, como advertimos desde el primer 
párrafo de este escrito). Me refiero a la producción de trabajos de grado 
y artículos académicos sobre la temática y con asesoría etnomusicológica. 
Cabe mencionar que en la mayoría de los casos se trata de trabajos de 
investigación emprendidos por los percusionistas, bailarines/as, educadores 
que participan (participamos) de la misma comunidad local y translocal 
del tambor. El espacio social de la practica ha sido abordado como escenas 
locales (Barrero Cubillos, 2013, 2017; Kelley, 2014; Morford, 2017; Provost, 
2015), y translocales (Stepputat & Djebbari, 2020), comunidades locales 
(Murphy, 2012) creadas en torno a la práctica del djembé guineano. 

Aunque los marcos interpretativos se desarrollan desde varios enfo-
ques hay marcado interés por investigar y (a la usanza de la escuela de los 
Estudios culturales) desde el interior de la comunidad, aspectos educati-
vos de innovación y aprendizajes en base a experiencias (Casteal, 2010; 
Cruz Banks, 2010; Joseph, 2005; Polak, 2012) la experiencia coreográfica 
(Wosenyelesh, 2006), políticas de representación (Flaig, 2010), desde la 
crítica al multiculturalismo (Citro & Aschieri, 2012; Murphy, 2012; Tem-
pleton, 2013).

Los profesores guineanos tienen en las clases de danza en espacio 
privilegiado para transmitir los repertorios. Sin embargo, la percusión 
también cumple otro rol importante con su puesta en escena en los espa-
cios urbanos y espacios públicos; la percusión suena en el semáforo dando 
sustento a la banda. No a todos los profes africanos les agrada escuchar sus 
ritmos ancestrales en un formato considerado poco digno. Cuando le vas 



137

Danza y percusión del oeste de África en México.  
Experiencias e identidades afrourbanas contemporáneas

a dar al sema necesitas tener amacizado un llamado de entrada al ritmo y 
un par de cortes que permitan salir bien librados en menos de 40 segundos 
que comprende el cambio de luz. ¿Quién puede sancionar esto? Nadie. 
Esta modalidad performativa del ensamble de djembe y dundunes resulta 
óptimo para talonear en la ciudad. 

También la banda del afro se reúne en parques, jardines islas o espa-
cios sonoros de resistencia en las ciudades, un resguardo, un espacio para 
esconderse como antiguo cimarrón en medio de la jungla de asfalto. el 
parque la nueva selva con tambores y todo. Brinda refugio a los jóvenes 
ante el entorno hostil y violento. Un espacio de tranquilidad. 

Comentarios finales

Vivir la experiencia cultural, que ocurre a partir del contacto directo 
con África y con africanos, se deja entrever una toma de conciencia en 
base a la alteridad vivida. El espacio de la danza como espacio de con-
tradicciones. Implica establecimiento de roles y de tareas necesarias para 
mantenimiento de un espacio continuo para la práctica de la danza y la 
percusión. No cualquier entusiasta desarrolla el compromiso identitario 
para llevar a cabo tales tareas. 

Solo mediante el contacto continuo con los profesores africanos que 
visitan las ciudades mexicanas nos permiten emanciparnos de visiones 
románticas de África donde los africanos son los oprimidos y los occi-
dentales los opresores. Sin duda, las asimetrías económicas inherentes a 
las relaciones entre los occidentales y los africanos subestiman la agencia 
involucrada en ambos lados ¿Quiénes son los opresores y quienes son los 
oprimidos?

Finalmente, las músicas tradicionales en tiempos de globalización nos 
permitan enriquecer nuestra experiencia estética. La tradición no es un 
parámetro inmóvil, sino está sujeta a un constante proceso de readaptación 
y refuncionalización según las condiciones existentes. Como señala Jesús 
Estrada, la perspectiva sociocultural no se trata de elaborar juicios dudosos 
sobre la aparente decadencia de la tradición musical, ni tampoco decretar si 
una interpretación está bien o mal hecha. Profundizar en el análisis de las 
apropiaciones (incluyendo las fusiones) pero sin caer en una concepción 
de la música al margen de sus mismos portadores, es decir, sin desestimar 



138 

Igael González Sánchez

su concepción como fenómeno social en virtud de su relación con la 
sociedad (Estrada Milán, 2014). 

Finalmente, como ha señalado Martin Stokes, personas en lugares 
específicos y en momentos específicos han abrazado la música de otros y 
al hacerlo, han permitido que estilos musicales, ideas musicales, músicos 
e instrumentos musicales circulen globalmente de maneras particulares; 
restaura las agencias y creatividades humanas. Y a quienes nos dedicamos 
al análisis de estos fenómenos nos permite pensar en la música como un 
proceso en la creación de “mundos”, en lugar de reacciones pasivas a los 
sistemas globales hegemónicos (Stokes, 2007).

Referencias bibliográficas

Barrero Cubillos, C. F. (2013). Espacios e identidad: Un acercamiento al 9oFestival 
del tambor y las culturas africanas desde los estudios de performance. Hepta-
grama, No. 3, Revista de estudiantes del posgrado en música, 3. http://heptagrama.
info/?page_id=220

Barrero Cubillos, C. F. (2017). Djembé chilango. La escena de la música de África del 
Oeste en la Ciudad de México. unam.

Bauman, Z. (2010). La cultura como práxis. Paidós.
Bennet, A., & Peterson, R. (2004). Music Scenes. Vanderbilt University Press.
Born, G., & Hesmondhalgh, D. (2000). Western music and its others. Difference, repre-

sentation and appropriation in music. University of California Press.
Bottomore, T. (1983). A dictionary of marxist thougt. Blackwell Publishing Ltd.
Casteal, D. B. (2010). Breaking the circle: The migration and return of the jembe. 

A qualitative study of the exportation of the jembe and its impact on the 
role of the jembe and drumming education in West Africa. ProQuest Disser-
tations and Theses, 100. http://search.proquest.com/docview/741224445?a
ccountid=10217

Castellanos Malagón, A. (2010). El devenir de la tradición: la danza del dundumba 
en los contextos rurales y urbanos de Guinea. Regiones, suplemento de antropo-
logía, 40, 21–25. http://www.suplementoregiones.com/suplementos/040/
a03.html

Castells, M. (1996). La Sociedad Red. La era de la información: economía, sociedad y 
cultura. Volumen I. (2da ed.). Alianza Editorial.

Chamorro Escalante, J. A. (2003). Guía Etnográfica para la investigación de la música 
y la danza tradicionales. cuaad, UdG.

Charry, E. (2000). Mande music : traditional and modern music of the Maninka and 
Mandinka of Western Africa. The University of Chicago Press.



139

Danza y percusión del oeste de África en México.  
Experiencias e identidades afrourbanas contemporáneas

Citro, S., & Aschieri, P. (2012). El multiculturalismo en los cuerpos y las paradojas 
de la desigualdad poscolonial. En Boletín de Antropología (Vol. 25, Número 
42, pp. 102–128). http://aprendeenlinea.udea.edu.co/revistas/index.php/
boletin/article/view/11227

Cohen, J. (2012). Stages in Transition: Les Ballets Africains and Independence, 
1959 to 1960. En Journal of Black Studies (Vol. 43, Número 1). https://doi.
org/10.1177/0021934711426628

Creisels, D., Jatta, S., & Jobarthe, K. (1982). Lexique Mandinka-Français. Man-
denkan, 3, 1–207.

Cruces, F. (2012). Hacia Cosmópolis. En E. Nivón (Ed.), Voces Híbridas . Reflexiones 
en torno a la obra de García Canclini. uam-Iztapalapa, Siglo xxi.

Cruz Banks, O. (2010). Critical postcolonial dance pedagogy: The relevance of 
West African dance education in the United States. Anthropology and Education 
Quarterly, 41(1), 18–34. https://doi.org/10.1111/j.1548-1492.2010.01065.x

Ebron, P. A. (2002). Performing Africa. Princeton University Press.
Ebron, P. A. (2004). Continental riffs: praisesingers in transnational contexts. African 

Identities, 2(2), 133–149. https://doi.org/10.1080/1472584042000310856
Ebron, P. A. (2005). Continental riffs: Praisesingers in transnational contexts. Black 

Cultural Traffic: Crossroads in Global Performance and Popular Culture, 2(2), 289–
307. https://doi.org/10.1080/1472584042000310856

El-Bejjani, C. H. (2016). Guinea’s Demystification Era and The Ballets Africains de 
la République de Guineé’s “ The Sacred Forest “. State University of New York.

Estrada Milán, J. (2014). El redescubrimiento de la etnicidad. Nuevas identidades y 
etnicidades en la fusión musical. 112.

Flaig, V. H. (2010). The Politics of Representation and Transmission in the Globalization 
of Guinea’s Djembe. [University of Michigan]. http://deepblue.lib.umich.
edu/handle/2027.42/75801

Gaudette, P. (2007). Le djembé, enjeux: éléments dTune mondialisation à grandeur 
humaine. 1, 173. https://papyrus.bib.umontreal.ca/xmlui/bitstream/
handle/1866/18066/Gaudette_Pascal_2007_memoire.pdf?sequence=1

Gaudette, P. (2013). Jembe Hero: West African Drummers, Global Mobility and 
Cosmopolitanism as Status. Journal of Ethnic and Migration Studies, 39(2), 
295–310. https://doi.org/10.1080/1369183X.2013.723259

Gonzalez, I. (2016). Nuevos circuitos musicales trasatlánticos y las apropiaciones del 
djembé de Guinea en México. 1–10.

González Sánchez, I. (2021). Migración de artistas guineanos a México e identidad 
afro urbana: danza y percusión de África del Oeste. Comunicación y Medios, 
30(43), 139. https://doi.org/10.5354/0719-1529.2021.58768

Hall, S., & Du Gay, P. (2003). Cuestiones de identidad cultural. Amorrortu Editores.



140 

Igael González Sánchez

Joseph, D. (2005). Travelling drum with different beats: Experiencing African 
music and culture in Australian teacher education. Teacher Development, 9(3), 
287–299. https://doi.org/10.1080/13664530500200256

Kelley, M. A. (2014). Adaptation and Creativity in Montreal’s West African Music Scene 
(Número January) [The University of British Columbia]. www.proquest.edu

Knight, R. (1984). Music in Africa: The Manding Context. En G. Béhague (Ed.), 
Performance Practice (pp. 53–90). Greenwood Press.

Kokelaere, F., & Saïdani, N. (1997). 90: les années djembé. percussions, 54(nov-dic), 
np. http://www.iro.umontreal.ca/%7B~%7Dvaucher/Music/kokelaere/
index.html

Kouyaté, B., & Zanetti, V. (1993). La nouvelle génération des griots. Cahiers 
d’ethnomusicologie, 6, 201–209. http://ethnomusicologie.revues.org/1480

Luna, F. (2010). The Structural and Cultural Factors that Shaped the Emergence 
of a Cultural Afro-Mestizo Identity in the Colectivo Maíz Negro (cmn). The 
Berkeley McNair Research Journa, 17(spring), 87–111.

Morford, J. B. (2017). Moving Together: Sameness, Difference, and Ownership in the 
Seattle-Guinean Drum and Dance Scene [University of Washington]. https://
digital.lib.washington.edu/researchworks/handle/1773/40946

Murphy, S. (2012). Polyrhythmic Dance Currents : Race Multiculturalism and the Mon-
treal Dance Community. UC Riverside.

Nivón, E. (2012). Voces Híbridas. Reflexiones en torno a la obra de García Canclini. 
Siglo xxi Editores, uam.

Polak, R. (2000). A Musical Instrument Travels Around the World: Jenbe Playing 
in Bamako, West Africa, and Beyond. The World of Music, 42(3), 7–46. http://
www.jstor.org/stable/41692764

Polak, R. (2012). Urban Drumming Traditional Jembe Celebration Music in a 
West African City (Bamako). En E. S. Charry (Ed.), Hip Hop Africa : New 
African Music in a Globalizing World (pp. 261–315). Indiana University Press.

Polak, R. (2013). A musical instrument travels around the world: Jenbe playing 
in bamako, West Africa, and beyond. Ethnomusicology: A Contemporary Reader, 
161–185. https://doi.org/10.4324/9780203036037

Provost, M. (2015). L ’ expression matérielle québécoise du djembé africain de cul-
ture mandingue Étude de la fabrication locale d ’ un objet mondialisé. Ethno-
logies, 37(15), 161–183. https://doi.org/https://doi.org/10.7202/1041492ar

Raout, J. (2009). Au rythme du tourisme. Cahiers d’études africaines, n° 
193-194(1), 175–202. http://www.cairn.info/article.php?ID_
ARTICLE=CEA_193_0175

Roche Carcel, J. A., & Serra, I. (2009). Contradicciones culturales de las migracio-
nes en la sociedad globalizada. Papers. Revista de Sociologia, 1(94), 29. https://
doi.org/A) Encontrado en Web Of Science.



141

Danza y percusión del oeste de África en México.  
Experiencias e identidades afrourbanas contemporáneas

Stepputat, K., & Djebbari, E. (2020). The separation of music and dance in trans-
local contexts. World of Music, 9(2), 5–30.

Stokes, M. (2007). On Musical Cosmopolitanism. The Macalester International 
Roundtable, 21(1), 1–19. https://doi.org/10.2307/3343737

Stone, R. M. (2005). Music in West Africa. Oxford University Press.
Talmor, R. (2012). Masks, Elephants, and Djembe Drums: Craft as Historical 

Experience in Ghana. The Journal of Modern Craft, 5(3), 295–319. https://
doi.org/10.2752/174967812X13511744764480

Templeton, M. (2013). Polyrhythmic dance currents: Race multiculturalism and 
the Montreal dance community. Dissertation Abstracts International Section A: 
Humanities and Social Sciences, 74(3-A(E)), No-Specified. http://gateway.
proquest.com/openurl?url_ver=Z39.88-2004&rft_val_fmt=info:ofi/
fmt:kev:mtx:dissertation&res_dat=xri:pqm&rft_dat=xri:pqdiss:3543847%
5Cnhttp://ovidsp.ovid.com/ovidweb.cgi?T=JS&PAGE=reference&D=ps
yc8&NEWS=N&AN=2013-99171-004

Vila, P. (2012). Identificaciones múltiples y sociología narrativa. Una propuesta 
metodológica para complejizar los estudio sobre juventud. En E. Nivón 
(Ed.), Voces Híbridas . Reflexiones en torno a la obra de García Canclini. uam-
Iztapalapa, Siglo xxi.

Wosenyelesh, M. (2006). Modern-day Griots : Imagining Africa, Choreographing Expe-
rience, in a West African Performance in New York. The City University of New 
York.

Zanetti, V. (1996). De la place du village aux scènes internationales: L’evolution 
de jembe et de son répertoire. Cahiers de musiques traditionnelles, 9, 167–188. 
http://ethnomusicologie.revues.org/1192

Zanetti, V. (1999). Les maîtres du jembe: Entretiens avec Fadouba Oularé, Famou-
dou Konaté, Mamady Keïta et Soungalo Coulibaly. Cahiers de musiques tradi-
tionnelles, 12(1999), 175. https://doi.org/10.2307/40240350

Zanetti, V. (2002). Guinée: autour de Mamady Keïta. Cahiers d ’ ethnomusicologie, 
15(janvier 2012), 220–223. http://ethnomusicologie.revues.org/577



142 

Influencias africanas y/o 
afrodescendientes en el villancico 
de negro: dos ejemplos del contexto 
poblano (1612-1614)

Claudio Ramírez Uribe
Centro Universitario de Arte, Arquitectura y Diseño

Universidad de Guadalajara

A Yuyu

Introducción

Las necesidades particulares de la misión evangelizadora y de aculturación 
en el contexto imperial hispánico/católico, a lo largo de los siglos xvi 
al xix, tuvieron muchas facetas y herramientas a su servicio. El arte y la 
música, por ejemplo, fueron cruciales como vehículos de propaganda y 
adoctrinamiento. Inclusive, María Condor enfatiza cómo las nociones de 
“persuasión” y “opresión” eran utilizadas a través del teatro y la música 
durante el Siglo de Oro español (Condor, 2019: 35).

Las fiestas públicas fueron el espacio ideal en donde dicha dinámica se 
hacía más evidente; especialmente, aunque no exclusivamente, en la Navi-
dad y el Corpus Christi. Así, el villancico religioso, en el que se incluye al 
villancico de personajes, fue sumamente relevante.1 En él se retrataban, de 

1.	 Los villancicos tienen una historia larga, que se remonta, al menos, al siglo xv. De manera breve, 
Margit Frenk y Omar Morales indican lo siguiente sobre el término “villancico” (Krutitskaya, 
2017: 27, 30-32): “…los villancicos solían hacerse en el oficio de maitines en el lugar donde van 
los responsorios de la liturgia. Se cantaban en ese momento villancicos –eso está documentado 
desde, al menos, finales del siglo xv–, pero también había muchas otras ocasiones, sobre todo, 
ocasiones relacionadas con fiestas de la Iglesia […] la palabra villancico, insisto, tuvo varios sentidos. 
En sus primeras documentaciones puede significar una de dos cosas: o una cancioncita de tipo 



143

Influencias africanas y/o afrodescendientes en el villancico de 
negro: dos ejemplos del contexto poblano (1612-1614)

una manera estereotipada y satírica, tramas simples en que interactuaban 
personajes de uno o varios grupos étnicos ubicados dentro del espectro 
del Imperio español y de otras regiones:2 gallegos, vascos, portugueses, 
guineos, indios, mestizos, turcos, catalanes, judíos, franceses, etc. Al ser 
estereotipados, dentro de los villancicos religiosos, por los grupos hege-
mónicos (en este caso, el núcleo cultural castellano y la iglesia católica), 
estos personajes extraídos del teatro popular de la época, en muchos casos, 
adquirieron una identidad de inferioridad dentro del imaginario colectivo 
del Imperio español (Ramírez Uribe, 2020: 329). 

Aunado a esto último, la idea que la representación de personajes, en 
los repertorios de villancicos religiosos, iban más allá de la reiteración de 
un imaginario artístico, y que se vinculaban a la realidad social a su alre-
dedor (Borrego, 2019), es fundamental para el presente trabajo. De dicha 
idea, extraigo la siguiente pregunta de investigación: ¿existe alguna traza de 
realidad sociocultural dentro de la parodia de los villancicos de negro En 
negro y biscayno a 5 [¡A, negrito de cucurumbé!] y [Para vira mía], compuestos 
por Gaspar Fernández en Puebla de los Ángeles? 

Construcción de los imaginarios hispánicos y 
novohispano en torno a los africanos y sus descendientes

Dentro del imaginario hispanoamericano del siglo xvii, se aprecian dos 
formas en que la población africana, y afrodescendiente, era percibida. En 
primer lugar, las autoridades civiles y religiosas la tomaban con sospecha 
y como un “mal necesario” para incrementar las riquezas del Imperio. 

popular, o bien una composición poético-musical con una forma fija, determinada previamente. 
El uso de villancico en el primer sentido aparece, por ejemplo, en la gramática de Nebrija. Y, 
modernamente, lo usaron mucho Menéndez Pidal y Dámaso Alonso […] el otro sentido, que 
ya tuvo en el siglo xv, que es una estructura poético-musical –y nunca, como en ese caso, están 
tan unidos los dos lados de esa moneda única– […] a partir de la segunda mitad del siglo xvii, 
empieza a usarse la palabra para cualquier composición poético-musical destinada a las grandes 
celebraciones de la Iglesia. Entonces, puede tener cualquier forma, pueden ser romances, pueden 
ser hasta sonetos, liras, tercetos, lo que se quiera, y todas se llaman villancicos. Es decir, ya no es una 
designación de una forma, sino de una función: son canciones para cantar en fiestas religiosas […] 
villancico se usa ya sólo para para canciones religiosas, las correspondientes canciones profanas se 
llaman letrillas, letra o letrilla, es decir hay una separación entre profano y religioso muy clara 
desde finales del siglo xvi.”

2.	 Por ello, Omar Morales los identifica como “villancicos de remedo” (2013).



144 

Claudio Ramírez Uribe

Ordenanzas en ambos lados del Atlántico demuestran la necesidad de las 
autoridades para controlar la vida cotidiana de negros, mulatos, mestizos 
y demás castas (Camba, 2008: 58). En el espectro religioso, especialmente 
desde el siglo xvi en adelante, las cofradías y hermandades católicas de base 
étnica trataron igualmente de delimitar el accionar comunitario de estas 
poblaciones. Es importante mencionar que estas organizaciones, tales como 
la sevillana Hermandad de los negritos, se convirtieron en espacios de agen-
cia para sus miembros y de intercambio cultural entre los diferentes grupos 
étnicos africanos, ibéricos e indígenas americanos (Moreno, 1997 y 2018).

Img. 1. Número catastral [dirección] de la Hermandad de los negritos en Sevilla, España. 
Fotografía del autor.

El segundo punto de vista que menciono se encuentra dentro de la pro-
paganda del Siglo de Oro, difundida en la comedia, el teatro y la música. 
Poetas y compositores ibéricos crearon, con algunos trazos de realidad, 
un personaje paródico, posteriormente estereotipado, que consolidó el 
cómo “los negros deben comportarse” dentro del imaginario del Impe-
rio español. En palabras de Isidoro Moreno, este personaje mostraba a 
los africanos y afrodescendientes como: “desobedientes, locuaces, poco 
racionales, infantiles, apasionados por el baile, la guitarra y los tambores y 
“extravagantes y graciosos en cuanto piensan y dicen” (2018: 37). Preci-
samente, existen múltiples referencias en la literatura de la época que ligan 



145

Influencias africanas y/o afrodescendientes en el villancico de 
negro: dos ejemplos del contexto poblano (1612-1614)

a personajes negros con danzas y bailes como la zarabanda, el paracumbé, 
el cumbé, el guineo, etc.

Sin embargo, el principal precedente del personaje “negro,” y el “habla 
bozal” o “habla de negro” hispánica se originó en la fala guiné portuguesa, 
con autores como Fernam de Silveira y Gil Vicente (García Barranco, 
2010: 155). Este antecedente portugués tiene, a su vez, una estrecha rela-
ción con el comercio entre la corona portuguesa y los diferentes reinos y 
jefaturas africanas de la costa occidental del continente desde, al menos, el 
siglo xv; Una de las consecuencias de dichos contactos fueron los lengua-
jes comerciales y pidgins. Bertil Malmberg indica lo siguiente sobre estos 
contactos lingüísticos (1988: 197-198):

Las lenguas llamadas tanto “pidgin” (término inglés), como “lingua franca” o 
“sabir” (como referencia a las jergas mediterráneas con elementos italianos, 
españoles, árabes y otros), o “negrito” (sobre todo en África, en África del 
sur también “kitchen kafir”) tienen en común que han nacido en situacio-
nes concretas de contactos inmediatamente necesarios (comercio, relaciones 
amo-siervo, etc.) […] Estas lenguas no son la lengua materna de nadie, y 
debieron de ser sentidas por los hablantes como instrumentos necesarios, no 
más. Desaparecen en cuanto cambia la situación […] Las lenguas “pidgin” se 
caracterizan por una estructura simplificada con formas invariables. Los ele-
mentos morfológicos son sustituidos a menudo por palabras independientes 
indicadoras de relaciones […] Dicha lengua se convierte en ciertas condi-
ciones en la única lengua de una población transformándose así en “criollo.”

Tal como Marcelo Carmagnani específica, la interacción entre africanos 
y europeos en zonas de alta concentración de esclavizados en las cos-
tas africanas, como Loango en Angola, tuvieron como consecuencia una 
intensa influencia cultural mutua; ejemplos de ello fue la cristianización de 
pueblos africanos, la admisión de europeos en sociedades secretas africanas 
(Carmagnani, 2021: 123-125) o la consolidación sociopolítica y comercial 
de grupos étnicos mixtos en lugares de intercambio claves; ejemplos de 
ellos, en el caso de las costas del Golfo de Guinea y central/occidental 
africana, pueden ser São Tomé, y los antiguos reinos de Ndongo [Angola] 
y el Kongo desde los siglos xv y xvi (Coquery-Vidrovitch y Mesnard, 
2015: 88-98). Asimismo, la dinámica del tráfico de eslavizados africanos 
provocó la creación de meta-etnónimos con el nombre de los puntos de 
embarque o de regiones específicas en África, los cuales eran utilizados 



146 

Claudio Ramírez Uribe

como sinónimos de “negro” o “africano subsahariano.” Ejemplo de estos 
últimos fueron: “Guineo,” “Congo” o “Etíope.”

La presencia de personas y culturas centroafricanas del litoral occiden-
tal en Iberoamérica se incrementó en el siglo xvii. Es por esto que Antonio 
García de León considera a las lenguas bantú, habladas en la región del 
Congo y Angola, como el kikongo y el kimbundu, como la principal 
influencia del estereotipo del negro hispánico de esta época (2002: 34-35). 
John Lipski identifica estos contactos lingüísticos afrohispánicos del siglo 
xvii en la neutralización de los sonidos /l/ y /r/ y el uso de /d/ como 
alófono de /l/ (2007: 2), situación que se manifiesta igualmente en los 
villancicos de negro de la época, tanto de España con de la Nueva España. 

Los africanos y sus descendientes en el contexto religioso 
de Puebla (siglo xvii)

La presencia de africanos y sus descendientes no fue extraña en la vida 
cotidiana del clero novohispano. Desde monjas hasta obispos, los miem-
bros del clero secular y regular poseían esclavos. Por otro lado, y aunque 
era casi imposible, el III Concilio Provincial Mexicano estipulaba que algunos 
mulatos podían aspirar a ingresar a las órdenes religiosas o hacerse sacer-
dotes; dos ejemplos fueron Nicolás Correa,3 de la orden franciscana y 
Luis Barreto, quien fuera un hombre esclavizado al servicio de la Catedral 
de México, como cantor (Nava, 2005: 78-81); posteriormente, tal como 
Alfredo Nava indica, Barreto consiguió su libertad y se ordenó como 
sacerdote (2005: 81).4 

En el caso particular de la ciudad de Puebla de los Ángeles,5 el zócalo 
de la ciudad, justo al lado de la Catedral, fue, hasta 1620, el lugar designado 
para el mercado de esclavos de la ciudad, (Sierra Silva, 2018: 12). Por otro 

3.	 Hermano del célebre pintor Juan Correa, quien llegó ostentar el puesto de veedor de su gremio. 
La familia de los Correa fue próspera y logró pagar la libertad de varios de sus miembros y, por 
otro lado, en el caso concreto de Juan, también la compra de una esclava negra de 50 años (Nava, 
2005: 77). 

4.	 Una vez libre y con capacidad para decidir sobre su persona y futuro, el presbítero Luis Barreto, 
junto con otros músicos, viajó a Puebla para integrarse a la capilla musical que dirigía Gaspar 
Fernández. Por su trabajo como cantor se acordó un salario de 400 pesos. Sin embargo, sólo 
estuvo activo en dicha ciudad por tres años (Nava: 2005: 85).

5.	 Hoy llamada Puebla de Zaragoza.



147

Influencias africanas y/o afrodescendientes en el villancico de 
negro: dos ejemplos del contexto poblano (1612-1614)

lado, entre 1605 y 1639, al menos 10,000 personas fueron vendidas en 
esta ciudad. De dicho número, 7500 eran nacidas en África (Sierra Silva, 
2018: 12); provenientes, en su mayoría, del Congo y Angola. Roberto 
Pérez, por su parte, indica que no existía un “barrio de negros” en Puebla 
(2018: 20); por el contrario, africanos y afrodescendientes libres y esclavi-
zados vivían diseminados por todos los barrios de la ciudad, inclusive en 
“barrios de indios.” 

Img. 2. Vista del bullicioso Zócalo de la ciudad de Puebla (México). Detrás, se puede ver 
parte de la cara lateral de la Catedral. Fotografía del autor.



148 

Claudio Ramírez Uribe

A comienzos del siglo xvii, el sistemático proceso de aculturación de la 
población esclavizada y sus descendientes tuvo una importante repercusión 
en la erección local de cofradías y cultos religiosos locales. La organización 
del culto popular en hermandades y cofradías de base étnica, se convir-
tieron en espacios de consolidación de redes de apoyo entre africanos y 
sus descendientes. Estas organizaciones también ayudaron a establecer, 
dentro de los límites permitidos por el orden católico, la continuidad 
y transculturación de códigos y símbolos africanos y afrodescendientes, 
tales como música, danza, filosofía y espiritualidad. Precisamente, el grado 
de organización e independencia logrados por las cofradías de negros y 
mulatos provocaron, entre otros factores, la prohibición de las reuniones, 
danzas y bailes de negros y mulatos novohispanos en 1612 y 1618 (Nava, 
2007: 74; Mauleón, 2018: 21-25; Delgado Calderón, 2022: 197-213). En 
el caso de la prohibición de 1612, Mateo Rosas de Oquendo realizó una 
memoria, incluida en su Cartapacio, titulada: Memoria de las cosas notables 
y de memoria que han sucedido en esta ciudad de México de la Nueva España, 
desde el año de 1611 hasta hoy cinco del mes de mayo de 1612 (Medina [ed.], 
2022: 268-272).

Volviendo a Puebla, en 1611, existía una particular devoción entre los 
negros y mulatos de la ciudad por San Benito de Palermo (Sierra Silva, 
2020: 390).6 La fama de la devoción poblana de este santo fue conocida 
en varios puntos del imperio español. Por ejemplo, el jesuita Alonso de 
Sandoval, radicado en Cartagena de Indias a comienzos del siglo xvii, 
reportó en su libro De Instauranda Aethiopum Salute la existencia de una 
muy milagrosa pintura de San Benito de Palermo conservada en el con-
vento franciscano de Puebla (1987 [1647]: 229).

6.	 Como se hizo una constante en Hispanoamérica entre las hermandades y cofradías católicas 
con miembros afrodescendientes. 



149

Influencias africanas y/o afrodescendientes en el villancico de 
negro: dos ejemplos del contexto poblano (1612-1614)

Img. 3. Estatua de San Benito de Palermo en el Convento de San Francisco, Puebla (México). 
Fotografía del autor.

Por otro lado, como lo señala Pablo Sierra Silva, desde finales del siglo xvi, 
existió también un culto particular de los afrodescendientes de Puebla por 
la virgen del Rosario, el cual era un culto fomentado por la orden de los 
dominicos (2020: 390-391). Inclusive, las capillas laterales del actual templo 
de Santo Domingo son testimonio de la presencia histórica de organiza-
ciones católicas que involucraban devotos indígenas y afrodescendientes 
bajo la tutela dominica. En 1933, Hugo Leicht señalaba lo siguiente sobre 
el lugar (1986 [1933]: 23):

En la esquina de la actual Calle del 5 de Mayo 400 estaba antes el atrio del 
convento de Sto. Domingo, que daba acceso a la puerta del costado del 
templo principal, así como a dos capillas, la de la Tercera Orden y la de los 



150 

Claudio Ramírez Uribe

Mixtecos,7 que hoy tienen su entrada por un estrecho callejón que rodea 
el pequeño mercado, establecido en el antiguo atrio, y da vuelta hasta la 
mencionada puerta del costado del templo grande, la cual se encuentra 
hoy tapiada. La capilla de los Terceros, inmediata a la calle, está orientada 
de Oriente a Poniente. En tiempos de Zerón Zapata (1714) la llamaban la 
Capilla de los Morenos, pues se construyó con los donativos de los “negros, 
mulatos y demás gente parda,” y estaba dedicada a la Piedad de Nuestra 
Señora. En la época de Veytia (1780) y en adelante se sirvió de ella la Tercera 
Orden de Sto. Domingo. En el siglo xix (1860) parece dedicada a Sto. Tomás 
de Aquino; en 1864 se la designa por la Capilla de la Santa Escuela.

Img. 4. Vista actual a las entradas de las capillas conocidas como de los mixtecos (der.) y de 
la Tercera Orden (izq.) del Convento de Santo Domingo, Puebla (México). Fotografía 
del autor.

La orden jesuita, por su parte, destaca en su sistemática labor de evan-
gelización de la población africana en la Angelópolis. Por ejemplo, en 

7.	 Sobre esta capilla, Leicht añade que (1986 [1933]: 23): “…según la tradición, la edificaron los 
naturales de la Mixteca, región en la cual los dominicos tenían muchas doctrinas y donde el 
nombre de Tepexi de la Seda y los morales que aún hoy allá subsisten, testifican qué factor 
importante en el desarrollo económico de aquella comarca fueron esos frailes que introdujeron 
la sericultura.”



151

Influencias africanas y/o afrodescendientes en el villancico de 
negro: dos ejemplos del contexto poblano (1612-1614)

1583, la orden fundó la Congregación de San Miguel en el Colegio del 
Espíritu Santo. En una primera instancia, esta congregación aceptaba por 
igual a indios, negros y mulatos para instruirlos en la doctrina católica y 
los servicios eclesiásticos (Sierra Silva, 2020: 392). Posteriormente, en el 
siglo xvii, existió una organización exclusiva de negros y mulatos bajo el 
auspicio de la Compañía de Jesús. 

Los jesuitas articularon esta labor misionaria entre Europa, África 
y América (de Borja Medina, 2010: 84), en cuyo proceso, la Compañía 
era muy consciente de la importancia del aprendizaje de la “lengua de 
Angola,” para una evangelización más eficaz entre los africanos y sus des-
cendientes en América (de Borja Medina, 2010: 76-77). Debido a ello, 
la Compañía envío una copia del libro Instrucción para remediar y asegurar, 
quanto con la divina gracia fuere posible, que ninguno de los Negros que vienen de 
Guinea, Angola y otras Provincias de quella costa de África, carezca del sagrado 
Baptismo, el cual fue editado en Sevilla en 1614.8 

Para la elaboración de dicho texto, siguiendo a de Borja y Medina, el 
Padre Diego Ruiz de Montoya realizó entrevistas a capitanes y marinos 
de barcos negreros procedentes de Guinea y Angola que se encontraban 
en Sevilla entre los años de 1613 y 1614; estos eran (de Borja Medina, 
2010: 84 y 85): 

a.	 Procedentes de Cacheo y Guinea:
	 Martín Vázquez de Montiel, Baltasar López de Setubar, Gaspar López 

de Setubar, Jorge López de Morales, Manuel Gómez de Acosta y Álvaro 
Serrano de Setubar.

b.	 Procedentes de San Pablo de Luanda: 
	 Gaspar (o Pascual) Carvallo y Álvaro de Perea.
c.	 Procedentes de Cartagena de Indias (información del 19 de junio de 

1610, consignada por Alonso de Sandoval):
	 Alonso de Proença, Pedro Fernández Daveyro y Pedro Rodríguez.

El propósito del volumen era la de instruir a los padres jesuitas en el 
correcto proceso para bautizar africanos e identificar, mediante examen, 
quiénes, de las personas esclavizadas procedentes de África, sí contaban 
con el correcto bautismo católico, o no. de Borja Medina señala cómo 

8.	 El ejemplar consultado se encuentra a resguardo de la Real Academia de la Historia (Madrid, 
España). rah: Bautismo-S.\RXVII\R. Sign. 9/3556bis(1), fols. 1r-8v.



152 

Claudio Ramírez Uribe

este documento fue enviado de Sevilla a Cartagena de Indias y de ahí se 
oficializó su uso en los territorios hispánicos en América (2010: 87): 

Las informaciones llevadas a cabo en Sevilla fueron enviadas a Cartagena, 
junto con el decreto del prelado hispalense y la Instrucción, documento que 
se adoptó en todo el continente americano. Alonso de Sandoval la envió al 
P. Rodrigo de Cabrero, provincial de México, que entregó sendos ejemplares 
a los arzobispos de México y Puebla de los Ángeles. Su difusión en otras 
partes de América la confirma el mismo título de la Instrucción que mandó 
observar en esta cuestión el obispo de Tucumán, Julián de Cortázar (1616-
1625) para su diócesis, donde ejercía su ministerio Diego Torres Bollo. Se 
trata de un extracto de la Instrucción de Sevilla, atribuido al propio Ruiz 
de Montoya…

Img. 5. Iglesia del Espíritu Santo, también llamado “de la Compañía,” Puebla (México). Foto-
grafía del autor.

Finalmente, en el contexto catedralicio poblano, junto con la ya men-
cionada figura de Luis Barreto, destaca el cantor Juan de Vera, hombre 
esclavizado al servicio de Antonio de Vera, quien fuera canónigo de la 
Catedral. Investigadores como Omar Morales y Gustavo Mauleón han 
encontrado información que ligan a este cantor castrado con la catedral 
poblana desde 1570 (Mauleón, 2013: 47-140; Morales Abril, 2016: 17-38). 



153

Influencias africanas y/o afrodescendientes en el villancico de 
negro: dos ejemplos del contexto poblano (1612-1614)

En 1590, el cabildo de la catedral especificó que Juan participase, junto con 
la capilla musical de la catedral, en los tablados cómicos de la celebración 
del Corpus (Morales Abril, 2016: 17-38). Igualmente, en 1595, el cabildo 
solicitó a Antonio de Vera que regresase un arpa que su esclavo Juan había 
tomado para las celebraciones de Corpus de ese año (Mauleón, 2013: 83).

Sin embargo, la mención más relevante que se conserva de Juan de 
Vera sucedió a la renuncia del maestro de capilla de la catedral, Pedro Ber-
múdez, en 1604. La vacante de la autoridad musical más importante de la 
ciudad, y la dificultad de encontrar un remplazo adecuado con rapidez, 
provocaron que el cabildo catedralicio tomara la decisión de pagarle a Juan 
por la composición de las chanzonetas, como también se les llamaba a los 
villancicos, para los años de 1604 y 1606 (Morales Abril, 2016: 17-25).

A pesar de no ser nombrado el maestro de capilla oficial, sus habi-
lidades musicales le brindaron el reconocimiento de las máximas auto-
ridades de la ciudad, pero no su libertad. En su testamento, llevado ante 
el escribano público Alonso Hidalgo Montemayor el 16 de agosto de 
1610 (Mauleón, 2013: 131), el canónigo Antonio de Vera, aseguró el des-
tino tanto de Juan, como de las otras personas esclavizadas a su servicio. 
La transcripción del testamento, realizada por Gustavo Mauleón, dice lo 
siguiente (2013:138-139): 

…mando al dicho Antonio de Vera, racionero de la santa ygleçia de México, 
un negro esclavo mío, llamado Felipe […] mando a los dichos Francisco y 
Antonio de Vera, niños que se crían en mi casa [f. 16v.] una negra, mi esclava, 
llamada Izavel, con dos hijos que tiene, para que los acave de criar e sirva, la 
qual dicha negra no an de poder vender ni enaxenar en manera alguna, sino 
que a de estar con ellos para que los cure, vista e regale, e los dichos dos hijos 
de la dicha esclava y si alguno más tuviere, an de ser como quiero sean de 
los dichos niños por mitad, para que como de cossa suya dispongan e hagan 
lo que quisieren dellos […] un negro, mi esclavo, llamado Juanico, hijo de 
María negra, mi esclava. Mando e doy al dicho Antonio de Vera niño, para 
que sea suyo con el otro que le dejo mandado para que anbos sean suyos en 
propiedad […] declaro que tengo otro esclavo llamado Juan de Vera, músico 
en la santa yglecia desta catredal [sic.], a el qual le da de salario como tal 
músico cada un año trezientos pesos de oro común. Mando que viba en los 
aposentos [f. 17r.] que oy vibe y acuda como tal músico a cantar a la dicha 
yglecia; e los dichos trezientos pesos que así le da e gana por año, dé y acuda 
con ellos al dicho Juan Velásques, primero patrón, para que los ponga e junte 
con la demás cuenta del patronazgo que dexo fundado; y si muriere antes, 



154 

Claudio Ramírez Uribe

que el dicho Juan de Vera acuda con ellos al patrón que fuere, sin tener obli-
gación a dar, ni quiero que dé mas de los dichos trezientos pesos que le da la 
dicha yglecia, aunque tenga otros aprovechamientos y percances de liciones 
[lecciones] y regalos, el qual a de ser obligado a acudir a la buena enseñanza 
y dotrina de los dichos Francisco y Antonio de Vera, niños, como esclavo 
suyo a quien por tal lo dexo y quiero lo sea; e ruego al dicho Juan Velásquez, 
mi sobrino, le haga todo buen tratamiento, atento al buen cerviçio que me 
a hecho y su bondade y fidilidad, a el qual estando enfermo o ympedido de 
poder acudir a la yglecia [f. 17v.] a cantar, se le dé sustento y cura a costa del 
dicho patronazgo; y como tengo dicho, no se le quiten los aposentos en que 
vive y está, ni se venda en tiempo alguno.

Posteriormente a la llegada de Gaspar Fernández para tomar posesión 
formal del maestrazgo de capilla en 1606, Juan de Vera se integró a la 
capilla musical. 

Catedral de Puebla, México. Fotografía del autor.9 

9.	 Cabe aclarar que la iglesia en la que Fernández desempeñó su maestrazgo es un edificio más 
antiguo y reemplazado por la catedral actual. Se recomiendan los dos siguientes volúmenes 
dedicados a la historia, construcción y vida alrededor de la Catedral de Puebla: 1) Cordero 
Arce, María Teresa, Francisco Vásquez Ramírez y Laura Rosas Gutiérrez (coords.). 2018. Antigua 
Catedral De Puebla. Puebla: Gobierno del Estado de Puebla, Secretaría de Cultura y Turismo, 
Arquidiócesis de Puebla, Iglesia Basílica Catedral de Puebla, Secretaría de Cultura; 2) Molero 



155

Influencias africanas y/o afrodescendientes en el villancico de 
negro: dos ejemplos del contexto poblano (1612-1614)

Gaspar Fernández y sus negrillas Guineo a 5 [A, negrito 
de cucurumbé] [1612] y [Para vira mía] [1614]

Entre 1609 y 1616, Gaspar Fernández10 compuso 17 negrillas, también 
conocidas como guineos o villancicos de negro. Estas se incluyen en el 
manuscrito conocido como Cancionero de Gaspar Fernández o Cancionero 
de Oaxaca ya que ahí es donde se encuentra resguardado actualmente. Se 
trata de un volumen manuscrito descrito por Aurelio Tello como (2005: 
37): “de 280 folios, de papel vegetal, de 22x28 cm empastado en cuero, 
que contiene cerca de 300 composiciones escritas de 1609 y 1616.” Frenk, 
por otro lado, indica que se trata de un volumen sin título, encuadernado 
en piel, de, igualmente, 280 folios, pero con medidas de 30.5 por 21 cen-
tímetros (2022: xvii).

Por su parte, Omar Morales agrega que este manuscrito no fue con-
cebido para ser una herramienta para intérpretes, sino un cuaderno de 
trabajo, en donde el maestro de capilla recopilaba sus composiciones, así 
como obras de otros compositores, copiadas por el mismo Fernández 
(Krutitskaya, 2017: 23-24). Morales continúa indicando que (Krutitskaya, 
2017: 24): “…a mi parecer más bien es un cuaderno donde Gaspar Fer-
nández fue recopilando sus obras. Hay algunos casos específicos donde sí 
se evidencian intervenciones correctivas en pleno proceso de composición 
o al menos de revisión, pero sobre todo parece que el manuscrito recoge 
material previamente compuesto.”

Sañudo, Antonio Pedro. 2022. La Catedral de Puebla. Historia de su proceso constructivo. Puebla: 
Benemérita Universidad Autónoma de Puebla, Dirección General de Publicaciones, Instituto 
de Ciencias Sociales y Humanidades, Profética A. C. 

10.	 Ha habido un debate sobre el origen de este compositor y copista. Leonardo Waisman rescata la 
propuesta de Robert Stevenson, quien proponía un origen portugués para Gaspar Fernández, 
cuyo apellido, escrito “a la portuguesa” sería Fernandes (2018: 185). Sin embargo, el mismo 
Waisman indica que el Fernández que fungió como maestro de capilla en Puebla, es en realidad 
un músico nacido en Guatemala, donde se desempeñó como cantor y bajonero; para 1606, 
viajó a Puebla para tomar el puesto que dejó vacante Pedro Bermúdez (2018: 185). Por su 
parte, Morales Abril, quien ha aportado las evidencias para sustentar el origen guatemalteco de 
Fernández, puntualiza que (Krutitskaya, 2017: 25): “…el Gaspar Fernández del Nuevo Mundo 
era un joven clérigo de corona y grados, apenas iniciando su formación eclesiástica en 1596, 
mientras que el cantor homónimo de Portugal seguía en Évora al menos hasta 1599 […] Gaspar 
Fernández debió nacer en la provincia de Guatemala.”



156 

Claudio Ramírez Uribe

Margit Frenk, en su reciente edición de los textos poéticos del Cancio-
nero de Gaspar Fernández, sugiere que poetas, sacerdotes, e incluso monjas 
locales son los y las autoras de los versos (2022: xxiv):

…la mayoría de los textos poéticos del Cancionero de Gaspar Fernández per-
manecen en total anonimato. De algunos es seguro que fueron compuestos 
en la Nueva España para una celebración específica: la profesión de una 
monja, la primera misa de un sacerdote, la llegada del virrey, o sea, poesía de 
circunstancia. Y, en muchos otros casos, es probable la autoría novohispana. 
Se puede suponer que a Gaspar Fernández se le pedía con frecuencia que 
pusiera música a versos compuestos por gente que vivía en Puebla y sus 
alrededores, quizá, en parte, sacerdotes y monjas.

Complementando a Frenk, es necesario mencionar en la poesía de cir-
cunstancia de estos villancicos la función evangelizadora de las negrillas. 
Si existía una labor constante de las órdenes religiosas en Puebla y la 
Nueva España por evangelizar a los diversos grupos indígenas y africa-
nos, provocada por el también constante arribo de personas esclavizadas 
(principalmente de Angola y del Congo), es muy posible que los textos 
de la gran mayoría de las negrillas de Fernández utilicen textos poéticos 
compuestos en Puebla, realizados expresa y puntualmente para tener una 
función circunstancial, apelando a la necesidad local de integrar a los 
africanos a su nueva realidad social dentro de los márgenes católicos e 
imperiales hispánicos. 

Por otra parte, Frenk ha identificado que, al menos una de las negri-
llas de Fernández, conocida como Guineo a 5 [Mano Fasiquiyo andamo, 
curramo],11 recicla un texto previamente editado en la Península ibérica, 
y cuya autoría es de Juan de Luque (Krutitskaya, 2017: 27; Frenk, 2022: 
xxii y 332-333). Se trata de un villancico de Corpus publicado en Lisboa 
dentro de la colección Divina poesía y varios conceptos a las fiestas principales 
del Año que se ponen por su Calendario. Con los santos nuevos y todo género 
de Poesías. Pónense al fin en verso los días en que caen las fiestas de guardar. Y la 
quenta para saber de memoria las movibles (1608).

La producción local de textos poéticos y música, así como la presencia 
de ejemplos poéticos ibéricos en el repertorio de villancicos negro de 

11.	 Archivo Histórico de la Arquidiócesis de Antequera Oaxaca (ahaao), “Guineo a 5 [Mano 
Fasiquiyo andamo, curramo].” Cancionero musical de Gaspar Fernández, fols. 234v-235r, [1615].



157

Influencias africanas y/o afrodescendientes en el villancico de 
negro: dos ejemplos del contexto poblano (1612-1614)

Gaspar Fernández, permiten identificar a este repertorio como un reflejo 
de la realidad local y, al mismo tiempo, como parte de un amplio sistema 
de circulación de personajes, tópicos e influencias que ligan a la Península 
ibérica con América, e inclusive con ciertas zonas del África Occidental.12 

Las indicaciones de Fernández de “Alto en negro”13 o “Guineo” en 
donde suele señalarse la voz del “Tiple”14 no sólo pueden estar indicando 
qué voz es la que tendrá mayor preponderancia en el villancico, o la que 
desempeñará el personaje principal del “negro”; también pueden estar 
refiriendo directamente a la participación de Juan de Vera, quien al ser un 
cantor castrado, tendría el rol de la voz aguda. Por lo tanto, estas indica-
ciones no se habrían limitado a indicar el uso de una voz más aguda que 
resaltara del resto del ensamble, sino que hacen referencia a Juan de Vera 
como un cantor negro cantando el rol principal dentro de un villancico de 
negro, cuyo contenido evangelizador parece estar dirigido a la población 
africana y afrodescendiente de Puebla de los Ángeles. 

Ahora bien, tanto Aurelio Tello (Tello, 1999: 27) como Margit Frenk 
(2022: 162 y 271) indican que los dos villancicos a estudiar, dentro del 
repertorio de Gaspar Fernández, fueron compuestos en 1612 y 1614 para 
las respectivas celebraciones del Corpus Christi de cada año; por lo tanto, 
el objetivo y la temática de estas negrillas es la misma: reconocer y adorar 
el milagro de la Eucaristía. A continuación, presento los textos poéticos 
de ambos villancicos.

12.	 En artículos previos, he sugerido que ciertas indicaciones musicales dentro del Cancionero refieren 
específicamente a personajes o personas negras (Ramírez Uribe, 2022).

13.	 ahaao, “Negrilla a 4 [No baya Belén, Angola].” Cancionero musical de Gaspar Fernández, fols. 
84v-85r, [1611].

14.	 ahaao, “Guineo a 5 [Eso rigo re repente].” Cancionero musical de Gaspar Fernández, fols. 245v-246r, 
[1615].



158 

Claudio Ramírez Uribe

En negro y biscayno a 5 [¡A, negrito de cucurumbé!] 15 
[1612]
Trascripción del autor

[Para vira mía]
[1614]. 16

Trascripción del autor

[Cabeza]
-!A, negrito de cucurumbé¡
-Bisicayno lasa mía fe,
qui vai buscá ñame.17

-¿Y sí cansarte?
-Ma sí qui cansame,
que preso18 hartame;
desi pan qui dame,
qui trasi pañoli
di Santo Tomé.
Gurumbé, gurumbé, gurumbé.

[Coplas]19

Sidra piensas, sidra bebes;
mientes, sangre de Dios es.
Que por eso tanto puedes,
que buelves hombre al revés
cuando comes como deves.

Tú negro sois, [sidra bebes,
mientes, sangre de Dios es.
que por eso tanto puedes,
que vuelves hombre al revés
cuando comes como deves.]

[Cabeza]
Para vira mía,
ya negro san rico,
que grande con chico
come pan ligría.
Há, há, há,
para vira mía.20

Coplas a dúo

Come manjá branco,
no cuzcúz* san preto.
Sono amor perfeto,
Dioso bono e franco.
Ele21 son ben mía,
ya negro san rico,
que grande con chico
come pan ligría

Turo sa folgando,
negra con pañola,
ya rasca vigola,
furgana22 tocando.
Magre son María,
son padre tan rico
que grande con chico
come pan ligría.

Langeli na çelo,
que son pajarita.
No come çimita,
Judío comelo.
Para vira mía,
ya negro san rico,
que grande con chico
come pan ligría.

15.	 ahaao, “En negro y biscayno a 5 [ A, negrito de cucurumbé].” Cancionero musical de Gaspar 
Fernández, fols. 120v-121r, [1615].

16.	 ahaao, “[Para vira mía].” Cancionero musical de Gaspar Fernández, fols. 199v-200r, [1614].
17.	 Margit Frenk traduce esta palabra junto con la precedente “qui vai buscañamé” (2022: 162): 

“por qué me andas buscando.”
18.	 Frenk traduce esta palabra como (2022: 162): “presto.” Margit Frenk.
19.	 Todas las [Coplas], a pesar de que están escritas en lo que parece ser un correcto español de la 

época, presentan la conocida como “concordancia a la vizcaína.” Esto puede ser una propuesta 
retórica y visual, de cara a la performance de la época, donde el personaje de negro ahora habla 
en vizcaíno: el negro se vuelve blanco (vizcaíno). Esto será expuesto con mayor profundidad 
más adelante.

20.	 Frenk no incluye estos dos últimos versos (2022: 271).
21.	 Para la traducción de esta palabra, se sigue la propuesta de Frenk (2022: 271).
22.	 Frenk transcribe la palabra forgana (2022: 271). 



159

Influencias africanas y/o afrodescendientes en el villancico de 
negro: dos ejemplos del contexto poblano (1612-1614)

En primer lugar, [¡A, negrito de cucurumbé!] es un villancico dialogado entre 
dos personajes estereotipados: un vizcaíno y un negro. Por otro lado, se 
encuentran claros indicios de teatralidad en la [Cabeza], ya que se establece 
una breve trama dramática entre ambos personajes (Morales Abril, 2021: 
200-202). Dicha trama parece describir cómo un esclavo que huyó, para 
buscar ñames, fue capturado por el vizcaíno y, este, a su vez, le pide cuentas. 

-!A, negrito de cucurumbé¡
-Bisicayno lasa mía fe,
qui vai buscá ñame.
-¿Y sí cansarte?
-Ma sí qui cansame,
que preso hartame;
desi pan qui dame,
qui trasi pañoli
di Santo Tomé.
Gurumbé, gurumbé, gurumbé.

El villancico posee dos posibles referencias a las experiencias cotidianas de 
los africanos y sus descendientes en el contexto trasatlántico de la época. 
La primera de ellas es la mención del “ñame.” El Diccionario de la lengua 
española (dle) define esté término como un sustantivo masculino de ori-
gen congolés, a pesar de que se encuentra distribuido y es ampliamente 
utilizado, hasta la fecha, en la gastronomía de gran parte del litoral occi-
dental africano. Entre sus muchos nombres se puede mencionar nyambi, 
nyam, enyame, etc. El Online Etymology Dictionary indica que el término 
igname, existente ya en la década de 1580, deriva del portugués inhame 
o del español igname, y estos, a su vez, de lenguas del África Occidental, 
como el Fulani (nyami “comer”) o el Twi (anyinam “especie de ñame”).23

Para los esclavizados en América, el consumo de este tubérculo se 
convirtió en una importante fuente de carbohidratos y no hay duda de 
que la forma de comerlo, su simbolismo y el término en sí mismo, con sus 
variantes lingüísticas, fue llevado de África a América junto con el tráfico 
de personas esclavizadas (Ross de Cerdas, 2003: 31); aunque se debe aclarar 

23.	 Online etymology dictionary. s/a. “Yam (n.).” Online etymology dictionary. https://www.
etymonline.com/word/yam [Consulta: 28 de junio de 2023]

https://www.etymonline.com/word/yam
https://www.etymonline.com/word/yam


160 

Claudio Ramírez Uribe

que su utilización no es común en la gastronomía mexicana actual, por 
lo que resulta paradigmática la mención de este tubérculo en un villan-
cico novohispano. Es posible que su consumo se haya dado también en la 
Nueva España y después fuera sustituido por otro alimento.24

La otra referencia presentada en el villancico es la isla de São Tomé, o 
Santo Tomé. Este territorio, previamente mencionada en este trabajo, se 
encuentra frente al Golfo de Guinea y, durante el siglo xvi, fue uno de los 
puntos comerciales más importantes de Portugal en las costas occidenta-
les africanas, no sólo para tráfico de personas esclavizadas, sino como un 
enclave colonial, comercial y político entre la corona portuguesa y los 
reinos y jefaturas africanas del Golfo de Guinea hasta Luanda, actualmente 
Angola (Oliveira Pinto, 2015: 164).

En el caso de la palabra “gurumbé,” Álvaro Torrente la incluye como 
una de las características del baile hispano del guineo (2016: 220-221). Qui-
zás la referencia más antigua de una variante de esta palabra, en el contexto 
ibérico, es la Ensalada de Mateo Flecha, el Viejo compuesta en la primera 
mitad del siglo xvi, titulada La Negrina. En otra ocasión, he presentado mis 
propias propuestas en torno al término “gurumbé” y sus posibles orígenes 
en las lenguas kikongo y kimbundu (Ramírez Uribe, 2023). 

En el caso de las [Coplas], este villancico menciona la sidra, simbo-
lizando la “sangre” de Cristo en el milagro de la transubstanciación. Esta 
bebida alcohólica, extraída del fermento de las manzanas posee una muy 
antigua tradición en España, particularmente en la región norteña de 
Asturias. La mención a la sidra puede estar relacionada con el personaje del 
vizcaíno, a pesar de que el País Vasco, del que forma parte Vizcaya, y Astu-
rias son regiones diferentes. Por otro lado, existe una arraigada tradición 
de producción de sidra alrededor de la ciudad de Puebla, en localidades 
como Huejotzingo y Zacatlán de las Manzanas.

Sidra piensas, sidra bebes;
mientes, sangre de Dios es.
Que por eso tanto puedes,
que buelves hombre al revés
cuando comes como deves.
Tú negro sois, [sidra bebes,

24.	 Esto queda como una hipótesis para investigaciones futuras.



161

Influencias africanas y/o afrodescendientes en el villancico de 
negro: dos ejemplos del contexto poblano (1612-1614)

mientes, sangre de Sios es
que por eso tanto puedes,
que vuelves hombre al revés
cuando comes como deves.

Lo que resulta muy interesante en estas [Coplas] es la total falta del “habla 
de negro;” por el contrario, estas están escritas en el español convencional 
del siglo xvii, excepto por versos como “sangre de Dios es” y “tú negro 
sois,” los cuales son ejemplos de la llamada concordancia a la vizcaína.25 

Al mismo tiempo, parecería que el poeta abandona el diálogo entre los 
personajes y se dirige a la audiencia. Es preciso recordar que este repertorio 
poético-musical estaba destinado para ser presentado a una gran audiencia 
de fieles. Por lo tanto, es posible que estas coplas hayan sido un mensaje 
destinado a los asistentes del Corpus, en particular a los africanos y sus 
descendientes, como referencia a la transubstanciación y el milagro de 
purificación a través de la eucaristía. 

Una interpretación general de las metáforas del villancico es que el 
personaje negro reniega que los españoles lo alimenten, al estar cautivo, 
con pan y por ello huye para buscar ñame; esto puede aludir al rechazo 
de la hostia. Por otro lado, en las [Coplas], el personaje del negro canta en 
un español con concordancia a la vizcaína sin utilizar el “habla de negro,” 
y especifica que, si se bebe la sidra, como referencia a la sangre de Cristo, 
como se debe, se produce el milagro de la purificación y la transformación 
del ser “al revés:” de malo a bueno y de negro a blanco, lo cual era una 

25.	 El dle define este concepto como “concordancia gramatical defectuosa o incorrecta.” Por otro 
lado, Ignacio Fríasda una explicación mucho más detallada del posible origen del término (2008): 
“Tras recoger la expresión en la forma parler le français comme une vache espagnole y atribuirle 
el significado de “hablar mal el francés, cometiendo faltas, añade: Noter la variante de cette 
expresión: Parler le français comme un Basque (vasco) espagnol, comme une Basque (vasca) espagnole. 
Vache serait une altération de Basque. Lo que a los españoles no debería extrañarnos nada, porque 
compartimos casi milimétricamente esta idea […] Nuestro diccionario académico trata de la 
llamada “concordancia a la vizcaína.” La define como aquella “que usa mal los géneros de los 
sustantivos, aplicando el femenino al que debe ser masculino, y viceversa.” Por extensión, se 
atribuye el calificativo de “vizcaína” a cualquier defectuosa forma de concordancia castellana. Es 
lugar común considerar que nuestro señor don Miguel es el responsable de tal denominación. 
En el capítulo VIII de la primera parte de el Quijote, Cervantes pone en labios del vizcaíno estas 
desquiciadas frases: -¿Yo no caballero? Juro a Dios tan mientes como cristiano. Si lanza arrojas 
y espada sacas, ¡el agua cuán presto verás que al gato llevas! ...”



162 

Claudio Ramírez Uribe

metáfora de propaganda y doctrina católica usual dentro del imaginario 
español del siglo xvii.26

En el caso de [Para vira mía], el segundo villancico de negro analizado 
en este trabajo, no aparecen indicios de diálogos entre personajes, aunque 
todo el villancico está escrito utilizando el “habla de negro.” El contenido 
del texto retrata un festejo imaginado donde todos los personajes negros, 
jóvenes y viejos, son ricos y felices por haber comido el pan, lo cual es 
una metáfora sobre el acto de comunión católico. 

Para vira mía,
ya negro san rico,
que grande con chico
come pan ligría.
Há, há, há,
para vira mía

Se utilizan, de nueva cuenta, metáforas gastronómicas como vehículos del 
discurso evangelizador. En este caso, se hace alusión al manjar blanco, el 
cual era, acorde al Tesoro de la lengua castellana de Sebastián de Covarrubias 
un platillo consistente en una especie de pudin a base de pechugas de pollo, 
leche y azúcar (1611: 140r.).

Come manjá branco,
no cuzcúz* san preto.
Sono amor perfeto,
Dioso bono e franco.
Ele27 son ben mía,
ya negro san rico,
que grande con chico
come pan ligría

26.	 Malmberg señala los siguiente sobre las metáforas (1988: 218): “…añaden connotaciones positivas 
o negativas. Las metáforas abundan en las obras poéticas, en la propaganda política y en los 
mensajes religiosos.” 

27.	 Para la traducción de esta palabra, se sigue la propuesta de Margit Frenk. Margit Frenk, Cancionero 
poético…, p. 271.



163

Influencias africanas y/o afrodescendientes en el villancico de 
negro: dos ejemplos del contexto poblano (1612-1614)

En sus orígenes, se le asociaba a la realeza y poco a poco se convirtió en un 
plato común y bastante popular. Inclusive, aparece mencionado por Bernal 
Díaz del Castillo en una de las celebraciones ofrecidas en los primeros 
años del virreinato novohispano con motivo de la celebración por la paz 
acordada entre Carlos I de España y Francisco de Francia (2011: 913): 
“…yo fui uno de los que cenaron en aquellas grandes fiestas. Al princi-
pio fueron sus ensaladas hechas de dos o tres maneras, y luego cabritos y 
perniles de tocino asado a la ginovisca; tras esto, pasteles de codornices y 
palomas, y luego gallos de papada y gallinas rellenas; luego manjar blanco; 
tras esto, pepitoria…”

En el villancico en concreto, se conmina a comer el manjar blanco y 
dejar el cuzcuz. Este último se trata de un platillo norafricano que ha sido 
relacionado, en el imaginario ibérico, con las poblaciones musulmanas y 
afrodescendientes de Portugal, el sur de España y el noroccidente africano. 
Ejemplos literarios de ello, realizados en la primera mitad del siglo xvi, son:

a) los versos de Rodrigo de Reinosa (ca. 1516-1520), titulados: Comiençan 
unas coplas a los negros y negras: y de como se montejavan en Sevilla un negro de 
gelofe mandinga y una negra de Guinea. A el le llamaban Jorge: y a ella Comba: y 
como el la requeria de amores: y ella dezia que tenia otro enamorado que llamava 
Grisolmo. Cántese al tono de La niña quando bayleys;
b) la farsa portuguesa de Gil Vicente titulada O juiz da Beira (ca. 1525-1526); 
c) la novela La lozana andaluza escrita por Francisco Delicado (1528). 

Por lo tanto, la mención del cuzcuz en el villancico puede ser un símbolo 
de la continuación de prácticas “heréticas” musulmanas-africanas, las cuales 
debían ser sustituidas por tradiciones y/o costumbres católicas e hispanas, 
simbolizadas en el manjar blanco.

Una interpretación de las metáforas de este villancico está relacionada 
con el uso de los platillos y sus colores: manajar “blanco” en oposición 
al cuzcuz “prieto” como símbolos para el adoctrinamiento en la religión 
católica y en la cultura hispana. Demanda que los personajes negros recha-
cen y olviden sus prácticas culturales y abracen aquella que se les impone. 
La última de las Coplas a dúo, incluso, presenta la perspectiva de cómo el 
catolicismo hispano de la época percibía al judaísmo. Al contraponer la 
figura de los ángeles, con la del judío se vuelve a la dicotomía bueno-malo, 
en este caso celestial-herético. 



164 

Claudio Ramírez Uribe

Langeli na çelo,
que son pajarita.
No come çimita,
Judío comelo.
Para vira mía,
ya negro san rico,
que grande con chico
come pan ligría.

A lo largo del siglo xvii la población cripto-judía novohispana fue prácti-
camente eliminada por la Santa Inquisición28 y, al ser muchos de ellos de 
origen portugués, su relación con los africanos y sus descendientes en el 
virreinato estaba más que probada (Alberro, 1988: 114-115 y 120-121):

Caso interesante de integración del grupo negro al de los cripto judíos es 
el de Esperanza Rodríguez y de su familia. Esta mulata, hija de una esclava 
africana y de su amo, un converso, nació en Sevilla, y se convirtió al judaísmo 
por la promesa hecha por su ama de darle carta de libertad si adoptaba la 
religión de su padre. Esperanza casó después con un carpintero y escultor 
alemán igualmente judaizante […] La comunidad conversa novohispana 
siempre aceptó a Esperanza, ya viuda y a sus hijas, las socorrió en sus nece-
sidades; por su parte, la mulata desempeñaba funciones en los mortuorios y 
organizaba ayunos en su casa […] Un Francisco Blandón estaba amancebado 
con una mulata que se había convertido al judaísmo y el hijo de ambos fue 
circuncidado por su padre. Cierta mulata, amante de Antonio Fernández y 
de Juan Morales Sosa, se preciaba de ser judía y logró prestigio dentro de 
la comunidad, por la puntualidad y esmero con que organizaba ayunos en 
su casa […]El personaje del mercader soltero, rico, que viaja a tierras leja-
nas para sus negocios reviste el atractivo especial […] tal es el caso de un 
Mathias Rodríguez de Olivera, verdadero Don Juan enriquecido en la trata 
de negros […] los hombres sostuvieron relaciones semejantes lo mismo con 
mujeres judaizantes que cristianas –caso éste frecuente entre los capitanes 
de Negros… 

28.	 Las siguientes referencias abordan de manera profunda el tema de los judíos en la Nueva España: 
1) Medina, José Toribio. 2010 [1905]. Historia del Tribunal del Santo Oficio de la Inquisición en 
México. D.F.: conaculta. 2) Israel, Jonathan I. 1980. Razas, clases y vida política en el México colonial 
1610-1670. Trad. de Roberto Gómez Ciriza. D. F.: Fondo de Cultura Económica.



165

Influencias africanas y/o afrodescendientes en el villancico de 
negro: dos ejemplos del contexto poblano (1612-1614)

Musicalmente hablando, si se aplica una aproximación analítica compa-
rativa y diacrónica, estos dos villancicos de negro de Fernández poseen 
semejanzas con las músicas tradicionales latinoamericanas identificadas 
como afrodiaspóricas, tanto en rasgos estéticos como en estructura. Algu-
nas de estas características,29 estudiadas en África y Latinoamérica por 
investigadores como Kwabena Nketia (1988), Gerhard Kubik (1979; 1994; 
1998), Rolando Pérez (1990; 2010) o Arturo Chamorro (1996), entre 
otros, y que pueden corroborarse en las dos negrillas estudiadas, son: 
1.	 Llamada-respuesta entre una voz solista y el resto del ensamble: 

Rolando Pérez encuentra este elemento musical africano en la tradi-
ción mexicana del Son Jarocho de El coco (2010: 47): “Cabe resaltar la 
forma responsorial […] Éste es un rasgo típicamente africano, particu-
larmente […] con una intervención sumamente breve del coro”. Otro 
autor que identifica plenamente la “llamada-respuesta” en el contexto 
hispanoamericano, más concretamente en el cubano, es Argeliers León 
(2020 [1959]).

	 Llamada y respuesta: Guineo a 5 [A, negrito…], cc. 21-24

29.	 Los ejemplos musicales fueron transcritos por el autor.



166 

Claudio Ramírez Uribe

2.	 Inicios acéfalos de frases o patrones melódico-rítmicos breves: carac-
terística relacionada con los bailes afrodescendientes populares del 
siglo xvi al xviii, como el guineo y el cumbé (Russell, 1999: 310), y 
con algunos sones de la tradición del Son Jarocho, en Veracruz (Pérez 
Fernández, 2010:46).

Inicios acéfalos: Guineo a 5 [A, negrito…], c.16 (arriba); [Para vira mía], 
c.1 (abajo).

3.	 Desplazamiento del inicio de la frase musical hacia otro segmento 
“débil” de la línea temporal-musical: lo que la teoría europea suele 
identificar como síncopa. Kofi Agawu, al analizar el comportamiento 
de las líneas temporales en las que se estructuran ciertas músicas africa-
nas, hace hincapié en que estas pueden iniciar o concluir en diferentes 
puntos del tramo temporal (2016: 174).Nketia nombra a este princi-
pio como spacing y lo describe como la organización de los patrones 
rítmicos en el tramo temporal; sin embargo indica que las distintas 
voces de un ensamble poseen estructuras horizontales independientes 
entre sí, y por tanto, al agruparse de manera vertical, se desarrollan 
entrelazamientos entre ellas (Nketia, 1988: 134). 



167

Influencias africanas y/o afrodescendientes en el villancico de 
negro: dos ejemplos del contexto poblano (1612-1614)

	 Desplazamiento de frase: [Para vira mía], cc.17-18. Aunque, en este caso 
dicho desplazamiento se está llevando a cabo en un bloque homofó-
nico de manera horizontal.

4.	 Sesquiáltera vertical, característica que puede ser identificada en varios 
ejemplos de las tradiciones musicales mexicanas: Mariachi, Son Jaro-
cho, etc. Esta verticalidad se refiere a la combinación de pulsos en 
relación 2:3 de manera simultánea entre varias voces. En el caso de los 
sones planecos mexicanos, Arturo Chamorro indica que (1996: 71): 
“Los mánicos de la guitarra de golpe dan la impresión de una “fórmula 
fija”, eminentemente percusiva que contrasta por un lado con el bajeo 
anticipado del arpa que normalmente se desarrolla en 3/4, por lo que 
la combinación rítmica que se logra es de un paralelismo entre el 6/8 
de la guitarra de golpe y el bajo del arpa.”

	 Sesquiáltera vertical: [Para vira mía], c. 27.

Conclusiones

La perspectiva analítica propuesta, permite identificar cómo el villancico 
religioso, y el de negro en particular, trascendió la esfera cómica del tea-
tro popular hispanoamericano de la época y se convirtió en un efectivo 
instrumento de propaganda hegemónica. Es un repertorio que impone y 
delimita comportamientos de diversos grupos culturales; en este caso, de 



168 

Claudio Ramírez Uribe

africanos y sus descendientes, vistos desde la perspectiva global del Impero 
español y desde lo particular en Puebla y la Nueva España.

Sin embargo, al revisar detenidamente el contenido poético y musical 
de los dos ejemplos estudiados, se constatan referencias a la vida cotidiana 
de los africanos y afrodescendientes en la Puebla de comienzos del siglo 
xvii, así como a los sujetos y agentes a su alrededor. La pervivencia de 
patrones y estéticas musicales consideradas afrodiaspóricas en este reperto-
rio permiten identificar procesos transculturales tempranos que resultarán, 
al paso de los siglos en la consolidación de la pluralidad cultural y musical 
de las culturas mexicanas de la actualidad. 

Archivos

Archivo Histórico de la Arquidiócesis de Antequera Oaxaca (ahaao), “Negrilla 
a 4 [No baya Belén, Angola].” Cancionero musical de Gaspar Fernández, fols. 
84v-85r, [1611]. 

_. “En negro y biscayno a 5 [ A, negrito de cucurumbé].” Cancionero musical de 
Gaspar Fernández, fols. 120v-121r, [1612].

_.“Guineo a 5 [Eso rigo re repente].” Cancionero musical de Gaspar Fernández, fols. 
243v-244r, [1612].

_. “[Para vira mía].” Cancionero musical de Gaspar Fernández, fols. 199v-200r, [1614].
_. “Guineo a 5 [Mano Fasiquiyo andamo, curramo].” Cancionero musical de Gaspar 

Fernández, fols. 234v-235r, [1615].
_. “Guineo a 5 [Eso rigo re repente].” Cancionero musical de Gaspar Fernández, fols. 

245v-246r, [1615].
Biblioteca Nacional de España (bne) Sig. R/9468. Comiençan unas coplas a los 

negros y negras: y de como se montejavan en Sevilla un negro de gelofe mandinga y 
una negra de guinea. A el le llamaban Jorge: y a ella Comba: y como el la requeria 
de amores: y ella dezia que tenia otro enamorado que llamava Grisolmo. Cántese al 
tono de La niña quando bayleys. Hechas por rodrigo de reynosa, ca. 1450-ca. 1530.

Real Academia de la Historia (rah). Bautismo-S.\RXVII\R. Sign. 9/3556bis(1), 
fols. 1r-8v.

Referencias bibliográficas

Agawu, Kofi (2016). The African Imagination in Music. New York: Oxford Uni-
versity Press.



169

Influencias africanas y/o afrodescendientes en el villancico de 
negro: dos ejemplos del contexto poblano (1612-1614)

Alberro, Solange (1988). “El matrimonio, la sexualidad y la unidad doméstica 
entre los cripto judíos de la Nueva España, 1640-1650.” El placer de pecar y 
el afán de normar. Mortiz, Joaquín (Ed.), 103-146. D. F.: Instituto Nacional de 
Antropología e Historia, Editorial Planeta.

Borja Medina, Francisco de (2010). “La experiencia sevillana de la Compañía de 
Jesús en la evangelización de los esclavos negros y su repercusión en Amé-
rica.” En: La esclavitud negroafricana en la historia de España: Siglos xvi y xvii, 
comps. Aurelia Martín Casares y Margarita García Barranco, 75-94. Granada: 
Editorial Comares.

Borrego Gutiérrez, Esther (2019). “Personajes del villancico religioso barroco: 
hacia una taxonomía.” En El villancico en la encrucijada: nueva perspectivas entorno 
a un género literario-musical (siglos xvi-xix), eds. Esther Borrego Gutiérrez y 
Javier Marín López, 58-96. Kassel: Reichenberger.

Camba Ludlow, Úrsula (2008). Imaginarios ambiguos, realidades contradictorias. Con-
ducta y representaciones de los negros y mulatos novohispanos. Siglos xvi y xvii. D.F.: 
El Colegio de México.

Carmagnani, Marcello (2021). Las conexiones del mundo y el Atlántico, 1450-1850, 
trad. José Andrés Ancona Quiroz. Ciudad de México: Fondo de Cultura 
Económica, El Colegio de México, Fideicomiso Historia de las Américas.

Chamorro Escalante, J. Arturo (1996). “Presencia africana en la música de México.” 
América negra. Expedición humana a la zaga de la América oculta, 12: 61-73.

Cobarruvias Orozco, Sebastián de (1611). Tesoro de la lengua castellana, o espa-
ñola. Madrid: Luis Sánchez, impresor del Rey N. S. 

Condor, María (2021). La grandeza. Teatro, poesía y política en la España del Siglo de 
Oro. Madrid: icntc. 

Coquery-Vidrovitch, Cahterine y Éric Mesnard (2015). Ser esclavo en África y 
América entre los siglos xv y xix. Madrid: Casa África, Los Libros de la Catarata. 

Cordero Arce, María Teresa, Francisco Vásquez Ramírez y Laura Rosas Gutiérrez 
(coords.) (2018). Antigua Catedral De Puebla. Puebla: Gobierno del Estado 
de Puebla, Secretaría de Cultura y Turismo, Arquidiócesis de Puebla, Iglesia 
Basílica Catedral de Puebla, Secretaría de Cultura

Delgado Calderón, Alfredo (2022). El costo de la libertad: De san Lorenzo de Cerralbo 
a Yanga, una historia de largo aliento. Ciudad de México: inah.

Delicado, Francisco (1528). “La lozana andaluza.” Cervantes virtual. https://www.
cervantesvirtual.com/obra-visor/la-lozana-andaluza--1/html/00132f70-
82b2-11df-acc7-002185ce6064_2.html [Consulta: 28 de junio de 2023].

Díaz del Castillo, Bernal (2011). Historia verdadera de la conquista de la Nueva España, 
ed. Guillermo Serés. Madrid/Barcelona: Real Academia de la Lengua, Espasa.

Frenk, Margit (2022). Cancionero poético de Gaspar Fernández (Puebla, 1609-1616). 
Ciudad de México: Academia Mexicana de la Lengua-Secretaria de Edu-
cación.

https://www.cervantesvirtual.com/obra-visor/la-lozana-andaluza--1/html/00132f70-82b2-11df-acc7-002185ce6064_2.html
https://www.cervantesvirtual.com/obra-visor/la-lozana-andaluza--1/html/00132f70-82b2-11df-acc7-002185ce6064_2.html
https://www.cervantesvirtual.com/obra-visor/la-lozana-andaluza--1/html/00132f70-82b2-11df-acc7-002185ce6064_2.html


170 

Claudio Ramírez Uribe

García Barranco, Margarita (2010). “Correlaciones y divergencias en la represen-
tación de dos minorías: negroafricanos y moriscos en la literatura del Siglo 
de Oro.” En: La esclavitud negroafricana en la historia de España: Siglos xvi y 
xvii, comps. Aurelia Martín Casares y Margarita García Barranco, 151-172. 
Granada: Editorial Comares.

García de León, Antonio (2002). “La veta madre: vestigios del Siglo de Oro en 
la poesía cantada de Veracruz y el Caribe.” En La otra Nueva España. La pala-
bra marginada en la Colonia, coord. Mariana Masera, 53-70. Barcelona: Azul 
Editorial, unam

______ (2002). El mar de los deseos. El Caribe hispano musical. Historia y contrapunto. 
D. F.-Chetumal: Siglo Veintiuno Editores, Estado Libre y Soberano de Quin-
tana Roo, Universidad de Quintana Roo, unesco.

Israel, Jonathan I. (1980). Razas, clases y vida política en el México colonial 1610-
1670. Trad. de Roberto Gómez Ciriza. D. F.: Fondo de Cultura Económica. 

Kubik, Gerhard (1979). Angolan Traits in Black Music, Games and Dances of Brazil: 
A Study of African Cultural Extensions overseas. Lisboa: Junta de Investigações 
Científicas do Ultramar, Centro de Estudos de Antropologia Cultural.

______ (1994). “Ethnicity, Cultural Identity, and the Psychology of Culture Con-
tact.” En Music and Black Ethnicity: The Caribbean and South America, ed. Gerard 
H. Béhague, 17-46. New Brunswick: Transaction Publishers.

______ (1998). “Analogies and Differences in African-American Musical Cul-
tures across the Hemisphere: Interpretive Models and Research Strategies.” 
Black Music Research Journal, (18) 1/2: 203-227.

Krutitskaya, Anastasia (2017). “El Cancionero de Gaspar Fernández (Puebla, 1609-
1616). Entrevista a Margit Frenk y Omar Morales Abril.” En Celebración y 
sonoridad en las catedrales novohispanas, coords. Anastasia Krutitskaya y Édgar 
Alejandro Calderón Alcántar, 23-36. Ciudad de México: Universidad Nacio-
nal Autónoma de México, Escuela Nacional de Estudios Superiores Unidad 
Morelia. 

Leicht, Hugo. 1988 [1933]. Las calles de Puebla. Estudio histórico. Puebla: Junta de 
Mejoramiento Moral, Cívico y Material del Municipio de Puebla.

León, Argeliers. 2020 [1959]. “Ensayo sobre la influencia africana en la música de 
Cuba,” Centro de investigación y desarrollo de la música cubana cidmuc, https://
cidmucmusicacubana.wordpress.com/2020/05/25/ensayo-sobre-la-influen-
cia-africana-en-la-musica-de-cuba/ [Consulta: 29 de noviembre de 2023].

Lipski, John M. (2007). “El cambio /R/ > [D] en el habla afrohispánica: ¿Un rasgo 
fonético “congo”?” Boletín de lingüística, 19 (27): 94-114.

Luque, Juan de (1608). Divina poesía y varios conceptos a las fiestas principales del Año 
que se ponen por su Calendario. Con los santos nuevos y todo género de Poesías. 
Pónense al fin en verso los días en que caen las fiestas de guardar. Y la quenta para 
saber de memoria las movibles. Lisboa: Juan de Lira. 

https://cidmucmusicacubana.wordpress.com/2020/05/25/ensayo-sobre-la-influencia-africana-en-la-musica-de-cuba/
https://cidmucmusicacubana.wordpress.com/2020/05/25/ensayo-sobre-la-influencia-africana-en-la-musica-de-cuba/
https://cidmucmusicacubana.wordpress.com/2020/05/25/ensayo-sobre-la-influencia-africana-en-la-musica-de-cuba/


171

Influencias africanas y/o afrodescendientes en el villancico de 
negro: dos ejemplos del contexto poblano (1612-1614)

Malmberg, Bertil (1988). Introducción a la lingüística, trad. Pilar Calvo. Barcelona: 
Círculo de Lectores, Ediciones Cátedra.

Mauleón Rodríguez, Gustavo (2013). “Tomás de la Plaza Goes y su alter ego 
Antonio de Vera: testimonios de un vínculo amistoso, eclesiástico y musical 
en el siglo xvi novohispano.” En Profecía y triunfo. La casa del Deán Tomás de 
la Plaza: Facetas plurivalentes, ed. Helga von Kügelgen, 47-140. Ciudad de 
México: Bonilla Artigas Editores.

______ (2018). “Acerca de “Los bailes y juntas de negros y mulatos” en la Ciu-
dad de Puebla de los Ángeles (siglos XVIXVII).” El pregonero de la Ciudad, 
18: 21-25.

Medina, José Toribio. 2010 [1905]. Historia del Tribunal del Santo Oficio de la Inqui-
sición en México. D. F.: conaculta.

Medina, Rubén D. (ed.) (2022). Cartapacio de Mateo Rosas de Oquendo. Ciudad de 
México: Universidad Nacional Autónoma de México, Facultad de Estudios 
Superiores Acatlán.

Molero Sañudo, Antonio Pedro (2022). La Catedral de Puebla. Historia de su proceso 
constructivo. Puebla: Benemérita Universidad Autónoma de Puebla, Dirección 
General de Publicaciones, Instituto de Ciencias Sociales y Humanidades, 
Profética A. C. 

Morales Abril, Omar (2013). “Villancicos de remedo en la Nueva España.” En 
Humor pericia y devoción: villancicos en la Nueva España, coord. Aurelio Tello, 
11-38. D.F.: ciesas, cenidim.

______ (2016). “El esclavo negro Juan de Vera: cantor, arpista y compositor de la 
catedral de Puebla (florvit 1575-1617).” En Música y catedral: nuevos enfoques, 
viejas temáticas, coord. Raúl H. Torres Medina, 17-38. Ciudad de México: 
Universidad Autónoma de la Ciudad de México, Coordinación de Difusión 
Cultural y Extensión Universitaria.

______ (2021). Teatralización de villancicos paralitúrgicos del siglo xvii en Hispanoamé-
rica: una propuesta metodológica para el análisis de rasgos de teatralidad. Tesis docto-
ral. Ciudad de México: Facultad de Música, Instituto de Ciencias Aaplicadas 
y Tecnología e Instituto de Investigaciones Antropológicas.

Moreno Navarro, Isidoro (1997). La antigua hermandad de los negros de Sevilla. Etni-
cidad, poder y sociedad en 600 años de historia. Sevilla: Universidad de Sevilla, 
Consejería de Cultura, Junta de Andalucía.

______ (2018). “Plurietnicidad y poder: las cofradías de negros en Sevilla y la 
Península ibérica y su influencia en América.” En Cofradías de indios y negros: 
origen, evolución y continuidades, coords. Teresa Eleazar Espinoza y Ricardo 
Jarillo Hernández, 21-56. Ciudad de México: inah, Secretaría de Cultura.

Nava Sánchez, Alfredo (2005). “El esclavo mulato Luis Barreto clérigo y el major 
cantor de las Indias en el tránsito del siglo xvi al xvii.” Tesis de licenciatura. 



172 

Claudio Ramírez Uribe

Facultad de Filosofía y Letras. D.F.: Universidad Nacional Autónoma de 
México.

Nketia, J. H. Kwabena (1988). The Music of Africa. Londres: Victor Gollancz.
Oliveira Pinto, Alberto (2016). História de Angola, da Pré-História ao Início do Século 

xxi. São Paulo: Mercado de Letras.
Online etymology dictionary. s/a. “Yam (n.).” Online etymology dictionary. https://

www.etymonline.com/word/yam [Consulta: 28 de junio de 2023]
Pérez Fernández, Rolando (1990). La música afromestiza mexicana. Xalapa: Uni-

versidad Veracruzana.
______ (2010) “Tras las huellas de África en el son jarocho”. En: Mendoza, L. E. 

y de la Torre, Y. Corr. En el lugar de la música. Testimonio musical de México 
núm. 50, 43-53. México: Instituto Nacional de Antropología e Historia.

Pérez y Pérez, Roberto (2018). “Esclavos africanos en la Puebla de los Ángeles.” 
El pregonero de la ciudad, 18: 16-20.

Real Academia Española (RAE). s/a. “Concordancia.” Diccionario de la Lengua 
Española. https://dle.rae.es/concordancia#16JQFlM [Consulta: 27 de junio 
de 2023].

______ (s/a.) “Ñame.” Diccionario de la Lengua Española. https://www.rae.es/
tdhle/%C3%B1ame [Consulta: 27 de junio de 2023]. 

Ramírez Uribe, Claudio (2020). “Villancicos guineos, miradas imaginarias. Expre-
siones afrodescendientes en el México novohispano.” Música oral del Sur, 17: 
323-358.

______ (2022). “Lo “negro” en un villancico novohispano del siglo xvii: ¿ima-
ginario del teatro del Siglo de Oro o espejo de realidad?” En: Musicología en 
transición, eds. Javier Marín-López, Ascensión Mazuela-Anguita y Juan José 
Pastor Comín, 237-256. Madrid: Sociedad Española de Musicología.

______ (2023). “Circulation and Memory in Villancico de Negro: The Represen-
tation of Africans and Afrodescendants from Siglo de Oro to Son Jarocho.” 
Comunicación presentada en 47th Conference of the International Council 
for Traditiona Music (ICTM), realizado del 13 al 19 de Julio en la Univer-
sidad de Ghana. Legon, Ghana. 

Ross de Cerdas, Marjorie (2003) La magia de la cocina limonense: Rice and beans y 
calalú. San José: Editorial de la Universidad de Costa Rica.

Russell, C. H. (1999) “Cumbé”. En: Casares Rodicio, E. Ed. Diccionario de la música 
española e hispanoamericana. Vol. 3, 309-311.Madrid: SGAE.

Sandoval, Alonso de. 1987 [1647]. Un tratado sobre la esclavitud. Madrid, Alianza 
Editorial.

Sierra Silva, Pablo Miguel (2018). “El tráfico de esclavos de Puebla, siglo xvii.” El 
pregonero de la ciudad, 18: 11-15.

______ (2020). “Culto, color y convivencia: las cofradías de pardos y morenos en 
Puebla de los Ángeles, siglo xvii.” En Africanos y afrodescendientes en la Amé-

https://www.etymonline.com/word/yam
https://www.etymonline.com/word/yam
https://dle.rae.es/concordancia#16JQFlM
https://www.rae.es/tdhle/%C3%B1ame
https://www.rae.es/tdhle/%C3%B1ame


173

Influencias africanas y/o afrodescendientes en el villancico de 
negro: dos ejemplos del contexto poblano (1612-1614)

rica hispánica septentrional: Espacios de convivencia, sociabilidad y conflicto, coords. 
Rafael Castañeda García y Juan Carlos Ruiz Guadalajara. 2 tomos, tomo 1, 
385-408. San Luis Potosí: El Colegio de San Luis.

Tello, Aurelio (1999). “Fernandez, Gaspar.” En Diccionario de la música española e 
hispanoamericana, dir. Emilio Casares Rodicio. 10 volúmenes, vol. 5, 25-27. 
Madrid: SGAE.

______ (2005). “El repertorio para el recibimiento del virrey don Diego Fer-
nández de Córdova en el Cancionero musical de Gaspar Fernandes.” En Dis-
canto: Ensayos de investigación musical. Tomo I, eds. Luisa Vilar-Payá y Ricardo 
Miranda, 37-50. Xalapa: Universidad Veracruzana.

Torrente, Álvaro (2016). “Tonos, bailes y guitarras: la música en los ámbitos pri-
vados.” En Historia de la música española e hispanoamericana, vol. 3. La música 
en el siglo xvii, ed. Álvaro Torrente, 189-275. Madrid: Fondo de Cultura 
Económica.

______ (2016). “El villancico religioso.” En Historia de la música española e his-
panoamericana, vol. 3. La música en el siglo xvii, ed. Álvaro Torrente, 433-530. 
Madrid: Fondo de Cultura Económica.

Vicente, Gil. (1852). Obras de Gil Vicente. Tomo III. Bibliotheca Portugueza ou 
Reprodução dos Livros nacionaes, escriptos até ao fim do século xviii. Lisboa: 
Escriptorio da Bibliotheca Portugueza, pp.173-174.

Waisman, Leonardo J. (2018). Una historia de la música colonial hispanoamericana. 
Buenos Aires: Gourmet Musical Ediciones.



174 

La presencia de la africanidad en la 
construcción del movimiento corporal 
en la danza en Cuba

Alejandra Olvera Rabadán
Universidad Michoacana de San Nicolás de Hidalgo

Introducción

La danza en Cuba es una de las artes que ha tenido un desarrollo extraor-
dinario en los últimos sesenta años. Se ha construido una escuela de ballet 
propia con una metodología y un cuerpo de obras característico de la isla 
que ha sido reconocido a nivel mundial. También se ha creado una danza 
moderna con una técnica de movimiento muy particular, que permite 
reconocer una manera propia de construir el movimiento corporal y que 
se ha transformado en lo que hoy se conoce como danza contemporá-
nea en Cuba. Está técnica moderna cubana no siempre está presente de 
manera directa en las obras, sobre todo aquellas creadas en las últimas 
décadas, sin embargo, sigue siendo la técnica de formación central de 
bailarines y bailarinas contemporáneas en la actualidad. Ambos tipos de 
danzas retoman aspectos del conocimiento y de los lenguajes de la danza 
a nivel internacional, pero también integran elementos identitarios que 
las hacen ser diferentes a lo que se hace, en términos de movimiento, en 
otras danzas del mundo.

Tras el Triunfo de la Revolución se les dio un muy importante 
impulso a las artes y se construyeron las bases para su profesionalización. 
El ballet ya había tenido un desarrollo previo a la Revolución, pero con el 
apoyo que recibió pudo consolidarse y conformarse como una escuela a 
nivel mundial. Sin embargo, había asuntos relativos a ciertos aspectos de la 
cultura y de la corporalidad cubana que el proyecto de compañía de ballet 
no resolvía. Quizá por el origen europeo de este tipo de danza y quizá 



175

La presencia de la africanidad en la construcción  
del movimiento corporal en la danza en Cuba

también por ciertos vestigios de racismo presentes en el Ballet Nacional de 
Cuba. Durante varias décadas la presencia de personas afrodescendientes 
en la compañía era muy limitada. 

Al triunfar la Revolución Cubana, las personas que habían tenido 
acceso a una formación en ballet pertenecían a las clases económica-
mente acomodadas de la sociedad, por lo que no había oportunidad para 
las personas afrodescendientes de entrar en esas escuelas. Con el cambio 
político esto empezó a cambiar, por la creación de las escuelas de arte a las 
cuales todas las personas tenían acceso. En el caso de la escuela de ballet, 
niños y niñas podían entrar si contaban con las condiciones físicas que se 
requiere, sin que en ello fueran determinantes cuestiones raciales. Gracias 
a esto, con el paso de las décadas empezaron a haber personas afrodescen-
dientes en la compañía. La primera bailarina en tener un rol protagónico 
en Ballet Nacional de Cuba fue Caridad Martínez, nacida en 1950. La 
segunda bailarina afrodescendiente que logró tener un lugar destacado en 
la compañía fue Catherine Zuaznabar, nacida en 1975. Andrés Williams, 
nacido en 1952, fue el primer bailarín hombre en tener un rol protagó-
nico, y Carlos Acosta, de 1973, también tuvo un papel protagónico en 
muchas compañías a nivel internacional. En el Ballet Nacional de Cuba 
había muchos más bailarines y bailarinas afrodescendientes que no llega-
ron a tener papeles destacados, pero que finalmente pudieron trabajar en 
la compañía. Sin embargo, en proporción las personas afrodescendientes 
que han tenido la posibilidad de trabajar en el ámbito del ballet en Cuba 
conforman un porcentaje muy bajo, y más aún aquellas que han podido 
tener roles destacados.

En contraste, el movimiento de la danza moderna cubana era mucho 
más incipiente al Triunfo de la Revolución, y no estaba asociado a las clases 
pudientes, por lo que la participación de personas afrodescendientes fue 
un proceso mucho más orgánico. Además, las personas que encabezaron el 
surgimiento de esta nueva arte en Cuba pretendían recoger las diferentes 
raíces de la cultura cubana y hacerlas convivir para conformar una danza 
propia, pero capaz de dialogar con las danzas del mundo, lo cual creaba 
condiciones inigualables para la integración de la afrocubanidad en lo que 
se llamó la danza moderna cubana.

A inicios de la Revolución, se creó el Conjunto Nacional de Danza 
Moderna de Cuba, compañía que tuvo la misión de sentar las bases para 
la conformación de este tipo de danza en la Isla. Durante sus primeros 
diez años, se empezó a trabajar de manera paralela en la creación de 



176 

Alejandra Olvera Rabadán

obras y en la investigación de movimiento que integrara lenguajes de la 
danza moderna con aspectos característicos del movimiento de las danzas 
afrocubanas. No existía una diferenciación entre la danza moderna y el 
folklore en esa primera etapa de la compañía, que estuvo bajo la dirección 
de Ramiro Guerra. 

Desde sus orígenes, la danza moderna cubana se construyó como una 
forma de posicionar la estética negra en la escena, como resultado de la 
pregunta sobre el lugar que tenía lo africano dentro de la cultura cubana. 
Es por esto que el presente texto se centra en la danza moderna cubana y 
su posterior transformación en la danza contemporánea. Si bien se puede 
hacer una presentación de algunas obras que tienen temáticas africanas, 
lo más destacable de la presencia africana en la danza moderna cubana es 
la manera en que se construye el movimiento. Por lo que en esta investi-
gación se analizan algunas de las obras emblemáticas del surgimiento de 
la danza moderna cubana y se contrastan con algunas de las obras de la 
danza contemporánea en ese país. 

La danza contemporánea es donde el cuerpo ha sido más “mirado”, la perti-
nencia de concebir el estudio del movimiento del cuerpo como una forma 
específica de análisis dancístico resulta un camino posible y necesario, en 
tanto describe interpreta y valora críticamente el uso contextualizado de las 
estructuras sígnicas visuales y auditivas, creadas a partir del movimiento del 
cuerpo y su gestualidad, en relación con el movimiento corporal, la coreo-
grafía, el sonido, la escenografía y otros códigos presentes en el espectáculo 
danzario. (Chacón Benavides, 2021)

A pesar de los grandes cambios en las temáticas y en la estética de las obras 
que se dan entre la danza moderna y la danza contemporánea en Cuba, 
la afrocubanidad está siempre presente en los cuerpos danzantes cubanos, 
integrada no solamente como un elemento identitario, sino que también 
es determinante en la construcción del movimiento. Para estudiar esto 
es necesario analizar, la técnica moderna cubana y el papel que juega la 
escuela de formación de bailarines y bailarinas de los niveles elemental 
y medio, en la configuración de estas corporalidades danzantes donde lo 
afrocubano está siempre presente.



177

La presencia de la africanidad en la construcción  
del movimiento corporal en la danza en Cuba

La conformación de la danza moderna cubana

La conformación de lo que fue la Danza Moderna Cubana inició con la 
creación del Conjunto Nacional de Danza Moderna, compañía creada 
y dirigida por Ramiro Guerra. En este espacio se crearon los cimientos 
de la danza moderna en Cuba, con la participación de bailarines que 
no contaban con estudios académicos, y que habían sido formados por 
Ramiro Guerra. En 1962 se creó la Escuela Nacional de Arte (ena), la cual 
seguía la visión que tenía Ramiro Guerra sobre lo que debía ser la danza 
moderna cubana. Con el paso de los años las generaciones de estudiantes 
que egresaron de la ena pasaron a formar parte del Conjunto Nacional de 
Danza Moderna, con lo cual se fue consolidando la compañía y el lenguaje 
propio que se apoyaba en la Técnica Moderna Cubana.

Los parámetros dancísticos de la Graham, José Limón, Doris Humphrey o 
Merce Cuninngham distinguidos en sus líneas de movimientos angulares cui-
dadosamente colocados, de gestualidad controlada y pausada en la escritura 
de sus formas, fueron reestructurados por la aguda mirada de Ramiro Guerra, 
hacia una gramática totalmente nueva; una gramática que abogaba por intro-
ducir en la expresividad danzante del bailarín cubano, la manera sinuosa de 
moverse en trazos circulares progresivos de las caderas, la ondulación del torso 
y de los brazos, el vistazo instigador, la multiplicidad gestual y la insistencia en 
sus barrocos ademanes, hasta inundar la música con toques de tambor, para 
decir algo fuera del folklorismo en tanto se elevaba lo folklórico a una nueva 
categoría de percepción estética. (Cárdenas Prieto 2022, 81-82)

La contribución de Ramiro Guerra a la danza en Cuba tiene tres ver-
tientes: en primer lugar, determinó los principios de la exploración crea-
tiva para una danza moderna cubana, que se siguieron aplicando durante 
muchas décadas. En segundo lugar, inició la exploración sobre el movi-
miento corporal que sentó las bases de la técnica de formación y entre-
namiento de bailarines y bailarinas en Cuba. En tercer lugar, empezó con 
la investigación teórica de la danza, lo cual ha permitido desarrollar este 
campo de conocimiento de manera muy destacada, como se puede ver 
con la creación de los estudios en danzología desarrollados en el (isa) 
Universidad de las Artes de Cuba. 

Resulta interesante, y quizá único en Latinoamérica, que en el desa-
rrollo de la danza en Cuba hayan prosperado de manera paralela la crea-



178 

Alejandra Olvera Rabadán

ción, la investigación de movimiento para la formación, así como los estu-
dios teóricos sobre danza. Esto deja ver que la danza ha sido conformada, 
en la Isla, de manera crítica y desde un posicionamiento ideológico que 
permite desarticular ciertos estándares de la creación danzaria interna-
cional, para dar paso a una danza propia capaz de conjugar todas las raíces 
culturales que conforman la cubanidad, sin dejar de relacionarse con el 
devenir de la danza en el mundo.

Una de las coreografías emblemáticas de Ramiro Guerra fue Suite 
Yoruba, obra que trae a la escena las danzas y toques de tambor de los 
orishas (dioses yorubas). Esta coreografía retoma los movimientos origi-
nales que caracterizan a las danzas de los orichas, pero al mismo tiempo 
inserta ciertas adaptaciones para conformar un lenguaje escénico. Además, 
desarrolla una narrativa que no está presente en los toques de tambor 
(ceremonias yorubas en las que se baila a los orichas). Por ejemplo, en una 
de sus escenas se presenta una lucha entre Shangó, dios del fuego y de los 
tambores, con su constante rival Ogún, dios de los metales. En los pataki-
nes (historias yorubas), la rivalidad entre estas dos deidades está presente, 
pero cuando se baila a los dioses en los toques de tambor no se escenifican 
batallas entre ellos, como sí ocurre en Suite Yoruba. 

Suite Yoruba, inicialmente creada para la escena, fue posteriormente 
llevada a la pantalla en un documental, producido por el Teatro Nacional 
de Cuba, con el título Historia de un Ballet. Este documental habla sobre 
cómo fue conformada la obra coreográfica, aborda los orígenes culturales 
que le dan lugar y muestra además su relación con el momento histórico 
en que fue creada. Presenta los esfuerzos que se hicieron al inicio de la 
revolución cubana, por democratizar el acceso al arte. En este sentido el 
documental presenta las lecturas que se hacían sobre arte y literatura en las 
fábricas de armado de tabaco. En un momento del documental el narrador 
reflexiona sobre quienes estaban en el público en el estreno de esta obra: 

Noche de estreno, noche de nuestros días, en que muchos vienen por primera 
vez en la vida al teatro, como Andrés, peón de albañil, Olu Bata [dueño del 
batá, tambor yoruba], nieto de África, nieto de un esclavo, ¿cómo verán sus 
ojos antiguos este espectáculo, donde sus venerados dioses son los protago-
nistas? (Massip, 1962, 21:40)

El interés de Ramiro Guerra de presentar en escena las distintas raíces de 
la cultura cubana no fue producto de la Revolución de 1959, sino que ya 



179

La presencia de la africanidad en la construcción  
del movimiento corporal en la danza en Cuba

era su interés desde años antes. Ejemplo de ello son sus obras: Sensemayá, 
canto para matar una culebra de 1955, Sarabanda de 1955, Suite Yoruba de 
1960, entre otras, en las que aborda temáticas afrocubanas. Por otra parte, 
obras como: Dos danzas cubanas de 1954, Cuatro danzas cubanas de 1955, 
Mambí de 1960, entre otras, que abordan otros aspectos de la cultura y de la 
historia de Cuba. Este interés de Ramiro Guerra por la afrocubanidad pro-
pició que, desde el inicio, una gran cantidad de personas afrodescendientes 
formaran parte del Conjunto Nacional de Danza Moderna en Cuba. 

En una segunda etapa de la compañía con un trabajo ya mucho más 
consolidado, uno de los estudiantes de Ramiro Guerra: Eduardo Rivero, 
creó la obra Súlkary que se constituyó como la obra emblemática y carta 
de presentación de lo que es el lenguaje de la danza moderna cubana. 
Esta se presentó por primera vez en 1971 en la sala García Lorca y se ha 
remontado numerosas veces desde entonces. Esta es una obra que presenta 
al negro, pero no al negro esclavo, sino al negro en África, al negro rey 
en su tierra, como una forma de reivindicación de la negritud. Presenta a 
tres parejas que bailan construyendo con sus cuerpos figuras que recuer-
dan esculturas africanas, que fueron inspiración de Eduardo Rivero para 
la construcción de la obra. Por esto la coreografía intercala momentos 
de quietud con escenas de un gran vigor en el movimiento. Es una obra 
que, si bien cuida mucho la construcción formal del movimiento, tiene 
una gran carga emotiva. Quienes han bailado Súlkary, cuando relatan su 
experiencia, refieren que experimentaban una suerte de arrobo al bailar la 
obra, ya que esta les significaba un gran esfuerzo en términos físicos, pero 
además les hacía sentir una fuerte conexión con su ancestralidad, lo cual 
hacía que bailar esta obra fuera una experiencia muy imponente.

En términos de la construcción del movimiento corporal, Súlkary 
presenta muchos de los elementos que quedaron fijados en lo que se 
conoce como la técnica moderna cubana, que sigue siendo hasta ahora 
la principal técnica de formación de bailarines y bailarinas de danza con-
temporánea. También es la técnica base del entrenamiento de la compañía 
que en 1974 fue nombrada Danza Nacional de Cuba, y en 1989, Danza 
Contemporánea de Cuba.

Durante la segunda etapa de la compañía se crearon otras obras como 
Okantomy del mismo Eduardo Rivero, Fausto de Víctor Cuellar, Un grano 
de oro de Narciso Medina, Amanda de Neri Ferrer, entre muchas otras. 
Estas obras, si bien algunas seguían teniendo temáticas de la afrocubanidad, 



180 

Alejandra Olvera Rabadán

ya no se presentaban como obras de folklore, sino que eran consideradas 
plenamente obras de danza moderna. 

Más adelante, la compañía creció mucho en cantidad de bailarines y 
bailarinas que habían tenido una formación profesional más consolidada, 
pero los planteamientos fundacionales de la compañía ya no resultaban 
suficientes para cubrir las necesidades creativas de todos sus miembros. 
Debido a esto, se empezaron a generar fracturas que dieron paso a una 
suerte de disidencia que resultó en la conformación de grupos más peque-
ños, que abrieron otros caminos de experimentación en la danza, que 
conforman lo que hoy conocemos como danza contemporánea. 

Este es un fenómeno similar a los movimientos de los grupos de danza 
contemporánea independiente en todo el mundo, que se fortalecieron 
en las décadas del ochenta y noventa del siglo pasado, como agrupacio-
nes pequeñas que se conglomeraban alrededor de un proyecto particular. 
En Cuba, estas agrupaciones como: Compañía Danza-Teatro Retazos 
con Isabel Bustos, Danza Combinatoria con Rosario Cárdenas y Danza 
Abierta con Marianela Boan, entre otras, trajeron a la isla otras formas 
de creación provenientes de la danza-teatro y de la danza posmoderna 
norteamericana. Esto fue diversificando los tipos de danza que convivían 
en la escena cubana. 

Rosario Cárdenas Prieto, coreógrafa y bailarina, fue de las primeras 
generaciones de personas formadas en la ena. Ella, al terminar su for-
mación se incorporó como bailarina al Conjunto Nacional de Danza 
Moderna de Cuba, y posteriormente participó del movimiento de coreó-
grafas que crearon su agrupación danzaria independiente de la compañía 
madre. Rosario Cárdenas declara:

Esa primera necesidad de colocar lo cubano en la danza, gestada y desa-
rrollada por el maestro Ramiro Guerra, se mantuvo en las generaciones de 
coreógrafos que le continuamos, quienes retomamos convertir lo cubano en 
gesto danzado y el gesto danzado en imagen estética, pero con la actualización 
de lo cubano, hecho que permitió pasar orgánicamente de la danza moderna 
cubana a la danza contemporánea sin que esta perdiera su esencia que la 
distingue como danza de identidad nacional. (Cárdenas Prieto 2022, 86)

La compañía madre, que hoy se llama Danza Contemporánea de Cuba 
permanece activa hasta nuestros días y ahora también ha incorporado otras 
formas de componer obra, otras temáticas y ha integrado nuevos lenguajes 



181

La presencia de la africanidad en la construcción  
del movimiento corporal en la danza en Cuba

corporales. Como se puede observar en la versión cubana de Carmina 
Burana de George Céspedez, que introduce en escena el cine, coros en 
vivo y presenta un lenguaje de movimiento que bien podría dialogar con 
la compañía Ballet del Siglo xx de Maurice Bejart por sus construcciones 
coreográficas, el tratamiento de los grupos y la construcción escénica.

Mambo 3XXI, de George Céspedes, es otra importante obra de Danza 
Contemporánea de Cuba. Se estrenó en Cuba en 2009 en el contexto 
del xiii Festival Internacional de Teatro de la Habana, pero posicionó a la 
compañía a nivel internacional. Esta coreografía fue producida desde el 
Reino Unido para poder realizar una gira en Europa y Australia. La pieza 
fue finalista en los premios tma – Theatre Award en 2010 y también fue 
nominada al premio Oliver en 2011 en Gran Bretaña.

La puesta en escena de Mambo 3XXI ha sido reconocida por la crítica inter-
nacional como una composición que muestra la versatilidad de sus bailari-
nes, con una técnica potente y bien definida, diferenciada por los procesos 
de transculturación inherentes a la cultura cubana y la capacidad de esta 
compañía de apropiarse de otras técnicas contemporáneas en el mundo, y 
reciclarlas desde sus propias raíces, sin apartarse de la técnica y el lenguaje de 
la danza moderna. (Brooks, 2011: 4)

Danza Contemporánea de Cuba es una compañía que nunca dejó de lado 
el entrenamiento de la técnica moderna cubana, pero que paralelamente 
ha integrado en el movimiento utilizado en sus coreografías, otro tipo de 
lenguaje danzario más contemporáneo, como el generado con la danza 
posmoderna norteamericana. Hoy en día sigue siendo una compañía de 
gran formato con una estructura jerárquica que distingue entre intérpretes 
y coreógrafos, lo cual determina el tipo de obra que se realiza. En esto, 
Danza Contemporánea de Cuba se diferencia del trabajo de las agrupa-
ciones más pequeñas de Cuba, que tienen un parecido mayor a los grupos 
de danza independiente a nivel internacional, los cuales tienden a concebir 
a la creación como una acción colectiva y por tanto desdibujan los roles 
de bailarín y coreógrafo. 

Mambo 3XXI tiene una duración de 31 minutos y está compuesta 
por cuatro partes claramente diferenciadas. Con música de Benny Moré 
y Nacional Electrónica, integra desde lo sonoro, la cultura musical de la 
isla, de la primera mitad del siglo xx con la composición musical actual, 
la cual, igual que la danza, se nutre de la tradición musical cubana inte-



182 

Alejandra Olvera Rabadán

grando estrategias creativas y tecnológicas contemporáneas. En Mambo 
3XXI bailan doce mujeres y nueve hombres dando un total de veintiún 
danzantes. Es una obra que no tiene escenografía y utiliza un vestuario 
muy sencillo compuesto por ropa cotidiana. Es una coreografía diseñada 
para ser presentada en teatro a la italiana, con una iluminación tradicional 
que permite generar atmósferas para cada escena. El elemento más impor-
tante de la obra es la creación coreográfica en sí, y se apoya en la música 
para la estructuración de la pieza. Destaca el impecable manejo técnico 
de los y las intérpretes.

Mambo 3XXI empieza con los bailarines dispersos en el escenario, y 
con la entrada de la música van organizándose en diseños espaciales simé-
tricos, como líneas verticales. En esta primera escena las bailarinas tienen 
un vestuario conformado por short negro, una camiseta blanca y zapatos 
negros, mientras que los hombres visten también camiseta blanca, pero 
con un pantalón largo beige. La obra presenta cuerpos con una división 
sexogenérica binaria que se pone de manifiesto en el vestuario, pero tam-
bién se acentúa en la coreografía por la organización en filas de hombres 
y mujeres claramente diferenciadas. 

En esta primera escena, se trabaja principalmente con movimientos 
frontales y laterales claramente acentuados, en su mayoría con trayectorias 
directas, que se realizan de manera hasta cierto punto mecanizada y en 
un nivel medio-alto1, se retoman algunos movimientos propios del baile 
del mambo, pero se transforman en su ejecución. En algunos momentos 
bailarines y bailarinas realizan ondulaciones que inician en la pelvis y ter-
minan en los brazos que se elevan hacia el techo. No solamente los diseños 
espaciales son simétricos, sino que también hay simetría en la construcción 
de las frases de movimiento. Los desplazamientos suceden principalmente 
en la horizontalidad. En general toda esta primera escena está construida 
a partir de la uniformidad de los cuerpos de bailarines y bailarinas cuyo 
movimiento es realizado principalmente con unísonos2, generando juegos 
de pequeños cambios de dirección en la repetición de movimientos. En 
una pequeña transición hacia la segunda escena se forman parejas que 
adoptan la posición del baile del mambo. Las parejas pueden ser formadas 

1.	 Se dice que el movimiento se realiza en nivel medio-alto cuando se baila a pie y cuando se 
realizan saltos o movimientos que tienden hacia el techo.

2.	 Unísono es cuando dos o más bailarines realizan el mismo movimiento en el mismo ritmo y 
al mismo tiempo.



183

La presencia de la africanidad en la construcción  
del movimiento corporal en la danza en Cuba

por hombre-mujer, hombre-hombre o mujer-mujer. Las parejas solamente 
adoptan la posición y cambian de pareja sin desarrollar la danza.

La siguiente escena inicia con un cambio en la música, pero en ella 
se da también un contraste en varios sentidos en relación con la escena 
anterior. El vestuario cambia porque las mujeres ahora visten blusas de 
colores amarillo, verde, café o rosa de manera diferenciada, ya no es el 
mismo diseño para todas. Por su parte, los hombres llevan camisas de 
manga corta de distintos diseños y colores. Esta diferenciación en el ves-
tuario también se pone de manifiesto en el movimiento corporal porque 
ya no se trabajan los unísonos.

La segunda escena es la más vigorosa de todas. El movimiento en ella 
se caracteriza por ser mucho más fluido, utiliza gran cantidad de movi-
mientos circulares y saltos con elevación de una sola pierna. Hay una gran 
complejidad en la coordinación del movimiento porque cada segmento 
corporal se dirige a distintas direcciones. En el trabajo corporal se puede 
apreciar una diferenciación entre lo que realiza el cinturón pélvico y el 
cinturón escapular3, y muchos movimientos inician desde la cadera. Pero 
también el trabajo de las piernas es muy intenso con movimientos grandes 
y acrobáticos. El ritmo general de este segmento de la coreografía es muy 
rápido. Todas estas características en el movimiento se encuentran presentes 
en la técnica moderna cubana, aunque no son las formas específicas de ella. 
Particularmente resalta la multidireccionalidad del movimiento, el juego 
de la ondulación, así como el gran vigor de la danza.

Esta escena se construye a partir de baile en parejas. El movimiento 
que realiza cada persona es diferente y cada par de bailarín y bailarina tiene 
su propia frase de movimiento que no se repite. Las parejas se van turnando 
para entrar al escenario, conviviendo en ciertas ocasiones dos parejas en 
escena. El movimiento que realizan las parejas incluye muchas acrobacias 
entre ellas cargadas ya sea del hombre o de la mujer. En general desarro-
llan frases cortas antes de salir de escena. En esta sección las parejas están 
conformadas por hombre-mujer y realizan sus frases de movimiento con 
grandes desplazamientos a través del escenario. Aquí desaparece la simetría 
tanto en el movimiento como en la organización espacial. Más adelante, en 
la escena se forman grupos de cinco bailarines cuyo movimiento mantiene 

3.	 El cinturón pélvico es el conformado por la cadera y el cinturón escapular es el conformado 
por la parte superior del pecho y los hombros.



184 

Alejandra Olvera Rabadán

las mismas características del baile en pareja realizado anteriormente, en 
donde cada bailarín y bailarina hace su propio movimiento en coordina-
ción con el resto, pero sin realizar unísono.

La tercera escena también introduce un contraste, pero en otro sentido, 
es una escena más íntima. El movimiento es mucho más suave y lento, la 
luz es más tenue y participa un menor número de bailarines. Las mujeres 
se quitan la blusa y quedan solamente con un top color beige. Algunos 
hombres muestran el torso desnudo, otros vuelven a usar la camiseta del 
principio. La música de Benny Moré habla sobre el amor y el desamor, 
tema que es reforzado por el movimiento de las parejas que presentan un 
vínculo afectivo en su danza. Las parejas, en esta ocasión se conforman de 
manera indistinta: mujer-mujer, hombre-hombre o hombre-mujer.

En el trabajo en parejas se siguen presentando cargadas, pero más lentas 
y sostenidas y se utilizan mucho más los contrapesos y los apoyos de un 
cuerpo sobre otro. También se utiliza más el nivel medio y el nivel bajo, 
incluyendo movimientos en el suelo. En esta escena es en donde se pueden 
ver de manera más clara cómo se han integrado algunos elementos de la 
Improvisación de Contacto4 aplicados a la construcción coreográfica. El 
tipo de diseño corporal es similar al de la escena anterior: fluido, pero con 
segmentación corporal, donde el movimiento presenta múltiples impulsos.

La última escena está compuesta como una suerte de síntesis de las tres 
anteriores. Las mujeres vuelven a usar las blusas de colores y los hombres 
las camisas. El movimiento se vuelve a hacer rápido, y se recuperan algunos 
temas de movimiento tanto de la primera como de la segunda escena. 
Vuelve a aparecer el grupo completo de bailarines y bailarinas en escena 
y también se retoman los unísonos, aunque no todo el tiempo, porque se 
alternan con baile en pareja.

Mambo 3XXI, es una coreografía muy bien lograda desde sus propios 
parámetros. Es una obra que requiere un gran esfuerzo por parte de las 
personas que la bailan, pero que no les implica de manera personal, porque 
aborda una temática abierta no personalizada. Esto es algo que caracteriza 
a las obras de Danza Contemporánea de Cuba y es también una de las 
principales diferencias entre ella y los grupos independientes. En las agru-

4.	 La improvisación de contacto es un tipo de danza que surgió en los Estados Unidos y que 
fue creada por bailarines y bailarinas de la danza posmoderna. Se caracteriza porque todo el 
movimiento surge del contacto entre personas. En la improvisación de contactos se busca diluir 
las fronteras de género.



185

La presencia de la africanidad en la construcción  
del movimiento corporal en la danza en Cuba

paciones danzarias más pequeñas de Cuba, como Danza Abierta, Danza 
Teatro Retazos o Danza Combinatoria, entre otras, las creaciones están 
más relacionadas con las vidas personales de quienes danzan. Debido a 
que utilizan metodologías de creación más cercanas a la danza teatro, o 
a la danza posmoderna. Estas agrupaciones, si bien siguen dando mucha 
importancia a la construcción de movimiento y también utilizan el virtuo-
sismo técnico, el foco de las obras no está centrado en él. En ese sentido, 
son más cercanas al tipo de creación que se realiza en los grupos de danza 
independiente en América Latina.

La africanidad en la corporalidad de la danza en Cuba

A pesar de que es cierto que la danza contemporánea en Cuba ya no es 
tan cercana en sus temáticas a la africanidad, el movimiento de los baila-
rines y bailarinas todavía presenta características muy particulares que no 
se observan en otros lugares del mundo. Esto es así no solamente por la 
fuerte presencia que tiene la africanidad en Cuba, sino por la manera en 
que se construyó la escuela de formación de bailarines y bailarinas.

Esta dimensión apela a la idea de que el movimiento del cuerpo se articula de 
forma operacional, es decir, se mueve también junto a todo un sistema cultu-
ral que tiene en cuenta no sólo las dinámicas y condiciones del movimiento, 
sino su uso social por el destinatario, a quien va dirigida, en última instancia, 
toda la composición corporal en movimiento. (Chacón Benavides, 2021)

Paralelamente al trabajo realizado por el Conjunto Nacional de Danza 
Moderna en sus primeras décadas, se fue conformando una escuela para 
educar a las siguientes generaciones de danzantes, con el objetivo de que 
desde su formación fueran capaces de integrar todos estos lenguajes. Ini-
cialmente las carreras de folklore afrocubano y danza moderna estaban 
integradas en una sola carrera. Se apostaba por formar bailarines capaces 
de bailar indistintamente los dos tipos de danza. 

Se consideraba que un bailarín de danza moderna necesitaba obliga-
toriamente poder bailar las danzas afrocubanas para construir una danza 
que, si bien dialogará con los lenguajes de la danza moderna internacional, 
también rescatará las raíces de la cultura afrocubana. Por otra parte, un 
bailarín de folklore necesitaba de otros aspectos, en términos de desarrollo 



186 

Alejandra Olvera Rabadán

corporal y expresividad, que ofrece la técnica moderna cubana para poder 
construir una escenificación espectacular de las danzas afrocubanas, que 
al entrar al escenario eran extraídas de su entorno ceremonial. Si bien se 
sabía que ya en la vida profesional los bailarines y bailarinas se enfocarían 
principalmente en algunas de las dos danzas, tendrían ambas formaciones 
paralelamente. 

Al paso del tiempo se buscó más la especialización, y ambas carreras se 
separaron, en parte porque al irse buscando una mayor destreza técnica se 
observó que no se podía desarrollar el mismo nivel de habilidad corporal 
en ambos tipos de danza. Sin embargo, quienes se enfocaron en la carrera 
de folklore seguían tomando clases de danza moderna complementaria; 
y quienes estudiaban danza moderna, seguían tomando clases de folklore 
afrocubano de manera complementaria. Esta estructura permanece hasta 
la actualidad tanto en las escuelas de nivel elemental, la cual se estudia 
junto con la secundaria, como en el nivel medio que corresponde al 
preuniversitario, y también está presente en el nivel superior, aunque en 
el nivel superior ya se integran otros lenguajes más cercanos a la danza 
posmoderna.

En ese proceso en el que se conformó la técnica moderna cubana, 
se fueron tomando decisiones sobre cómo integrar todos los lenguajes 
de movimiento de la danza internacional de los que se apropiaba la téc-
nica moderna cubana. Se tomaron muchos elementos de la técnica de 
Martha Graham, principalmente el trabajo de piso y los movimientos de 
contracción-release; se retomaron también muchos elementos del ballet 
como el trabajo de barra y se integró la materia de ballet como asignatura 
complementaria en todo el proceso de formación. Además, con un menor 
grado de importancia, pero igual presentes en la técnica moderna cubana 
se pueden encontrar algunos elementos de la técnica Humphrey-Limón, 
como el principio de caída-recuperación-suspensión; de la técnica de 
Merce Cunningham se retoman algunos movimientos relacionados con 
la multidireccionalidad del movimiento, y de Anna Sokolow una parti-
cular manera de aplicar la contracción release en el trabajo del torso en 
la bipedestación. 

La técnica moderna cubana debía ser un lenguaje de movimiento que 
serviría de fundamento para la creación coreográfica y, además, se debía 
conformar una metodología propia para la enseñanza de esta técnica en 
los procesos de formación de bailarines y bailarinas. Esta tiene dos tipos 
de clase, aquella en la que se realiza el trabajo de barra y la que contiene 



187

La presencia de la africanidad en la construcción  
del movimiento corporal en la danza en Cuba

el trabajo de piso. La primera retoma la estructura de la barra del entre-
namiento del ballet y la segunda retoma la estructura del trabajo de piso 
de la técnica de Martha Graham. Los dos tipos de clase inician con un 
calentamiento, siguen con la barra o el piso, posteriormente tienen una 
sección que se denomina espacio parcial, en el cual el movimiento se 
desarrolla principalmente en bipedestación en el centro del salón, pero 
con poco desplazamiento. Finalmente, se realiza el espacio total que tiene 
como su principal característica el trabajo con el desplazamiento.

En la clase de barra, si bien se pueden observar muchos movimientos 
que provienen del ballet como los pliés, los tendus o los grand battements. 
Estos movimientos de piernas son acompañados por un complejo trabajo 
del torso que proviene de las danzas afrocubanas, que incluye torsiones, 
espirales de la columna vertebral, movimientos de sucesión que inician 
en la cadera y terminan en las manos después de un largo movimiento de 
espiral con cambios de dirección del movimiento. 

En cuanto a la clase de piso, si bien retoma movimientos de la téc-
nica de Martha Graham como la contracción-release y las espirales. A ese 
trabajo del torso se le agrega la diferenciación del movimiento entre el 
cinturón escapular y el cinturón pélvico que es característico de las danzas 
afrocubanas y que no está presente en la técnica Graham. 

Algunas de las características de la técnica moderna cubana que tienen 
su origen en los movimientos de las danzas afrocubanas son: el movi-
miento circular de la cabeza, que se independiza del movimiento del torso. 
Movimientos percutidos de cadera y del cinturón escapular. Movimientos 
circulares del torso, realizados sobre la vertical de la columna vertebral, 
que se pueden hacer de manera sincrónica o diferenciada entre cinturón 
pélvico y cinturón escapular. Pero quizá uno de los movimientos más 
característicos de la técnica moderna cubana es el trabajo de la ondula-
ción, que inicia en el torso y se extiende a los brazos. La ondulación es un 
movimiento que en las danzas afrocubanas tiene su motor en el pecho, y 
en la danza moderna inicia desde la pelvis para subir posteriormente en 
un movimiento de sucesión. Aunque la ondulación se presenta de manera 
diferente en la técnica moderna cubana y en las danzas afrocubanas, se 
trata del mismo principio de movimiento.

Las clases de esta técnica son acompañadas siempre con tambor, con 
los toques yorubas, del palo monte, arará o de makuta o los diferentes tipos 
de rumba, todos ellos toques de raíz afrocubana. En las clases, con cierta 
frecuencia se introducen en cualquier momento del espacio parcial o del 



188 

Alejandra Olvera Rabadán

espacio total movimientos específicamente provenientes de las danzas 
afrocubanas. 

En las primeras décadas de desarrollo de la danza moderna cubana, 
las temáticas tenían un componente africano muy claro, con el tiempo 
esto fue diluyéndose y las temáticas empezaron a cambiar. Sin embargo, 
la africanidad estaba ya integrada en el movimiento corporal de bailarines 
y bailarines y sigue formando parte de su bagaje de saberes corporales 
compartidos.

En las últimas tres décadas a Cuba ha llegado una nueva influencia 
de movimiento muy fuerte a nivel internacional, aquel que deriva de la 
danza posmoderna proveniente de los Estados Unidos, que llegó a Cuba 
a través del coreógrafo venezolano David Zambrano. Esto ha provocado 
que se integren nuevos tipos de movimientos que incluyen la caída, el 
micromovimiento, el trabajo a favor de la gravedad, entre otros. Pero este 
tipo de movimiento al llegar a la isla se ha transformado y se ha integrado 
a la corporalidad de bailarines y bailarinas cubanas, cuya formación con-
tinúa realizándose tanto en nivel elemental como en nivel medio desde 
la técnica moderna cubana. 

Conclusiones

En la actualidad cuando observamos danza contemporánea en Cuba, tanto 
aquella realizada por Danza Contemporánea de Cuba, como aquella de 
las otras agrupaciones existentes, que se han alejado aún más de la técnica 
moderna cubana; existe una corporalidad muy particular y una forma de 
moverse que no se observa en bailarines y bailarines de otros lugares del 
mundo. Lo que conforma esta diferencia en la manera de moverse, radica 
precisamente en que, en los cuerpos cubanos está presente de manera muy 
clara la raíz afrocubana de la danza.

También resulta relevante el hecho de que, paralelamente a la cons-
trucción de una manera propia de moverse que se instauró a través de la 
técnica moderna cubana, se conformaron ciertos principios para la crea-
ción, que permitieron la construcción de una danza situada. Una de las 
principales características de la danza contemporánea en Cuba es que, si 
bien dialoga con lo que ocurre a nivel internacional, en términos creativos 
y de construcción de movimiento, no deja de ser propia. Esto responde no 
solamente a la integración de los diversos elementos de la cultura cubana 



189

La presencia de la africanidad en la construcción  
del movimiento corporal en la danza en Cuba

que están presentes en la danza, sino también, en recientes décadas, por la 
integración, en la danza, de la vida cotidiana y de las problemáticas par-
ticulares de las personas que bailan. Si bien la danza se ha transformado 
a través de las décadas, desde aquellas primeras obras de Ramiro Guerra 
con las que pretendía crear una danza moderna cubana, no ha perdido 
uno de los objetivos centrales propuestos desde sus orígenes: ser expresión 
de la propia identidad.

El desarrollo de la danza en Cuba ha estado acompañado por un pro-
ceso autorreflexivo que ha derivado en la consolidación del campo de los 
estudios teóricos de la danza. Esto ha sido fundamental no solamente para 
la creación y desenvolvimiento de una danza propia, sino para el estudio 
de esta. La conformación de espacios formales para los estudios teóricos 
en la danza en la Universidad de las Artes (isa), resulta particularmente 
importante si consideramos que, a nivel internacional, los estudios teóricos 
de la danza están muy poco desarrollados.

Referencias bibliográficas

Brooks, Jorge (2011). «Danza contemporánea de Cuba, la crítica y Mambo 3XXI». 
isa Universidad de las Artes. Recuperado 10 de enero de 2024 (https://isau-
niversidaddelasartes.wordpress.com/tag/danza-moderna/).

Cárdenas Prieto, Rosario (2022). «Un punto de vista para la danza contemporánea 
cubana». Investigaciones en danza y movimiento, julio, 80-90.

Chacón Benavides, C. Lilliam Yamila (2021). «Los modelos de análisis dancís-
tico al uso en Cuba: una sistematización prístina». Danzología Cuba. Estu-
dios Teóricos de la Danza, Facultad de Arte Danzario, Universidad de las Artes, 
Cuba. Recuperado 10 de enero de 2024 (https://danzologiacuba.home.
blog/2021/12/07/los-modelos-de-analisis-dancistico-al-uso-en-cuba-una-
sistematizacion-pristina/).

Massip, José, dir. (1962). Historia de un ballet 1962. Documental Cubano #45. La 
Habana: Teatro Nacional de Cuba.

Nikiforova, Larisa, Anastasiia Vasileva, y Mayumi Sayamoto De Miasnikov (2023). 
«Black Dancers and White Ballet: Case of Cuba». Arts, 1-14.

Paramo, Sonia, dir. (2022). Danza Contemporánea de Cuba: Mambo 3XXI  (Ballet 
choreography: George Cespédes) | «Havana Danza». La Habana: Danza contem-
poránea de Cuba y Les Films Figures Libres.

https://isauniversidaddelasartes.wordpress.com/tag/danza-moderna/
https://isauniversidaddelasartes.wordpress.com/tag/danza-moderna/
https://danzologiacuba.home.blog/2021/12/07/los-modelos-de-analisis-dancistico-al-uso-en-cuba-una-sistematizacion-pristina/
https://danzologiacuba.home.blog/2021/12/07/los-modelos-de-analisis-dancistico-al-uso-en-cuba-una-sistematizacion-pristina/
https://danzologiacuba.home.blog/2021/12/07/los-modelos-de-analisis-dancistico-al-uso-en-cuba-una-sistematizacion-pristina/


190 

Alejandra Olvera Rabadán

Retondar, Anderson Moebus (2008). «Hibridismo cultural. ¿clave analítica para la 
comprensión de la modernización latinoamericana? La perspectiva de Néstor 
García Canclini». Sociológica 23(67):33-49.

Rivero, Eduardo, dir. (2008a). sulkari 1/2.
Rivero, Eduardo, dir. (2008b). sulkari 2/2.



191

O cinema feminino mesoamericano 
como interseccionalidade de uma 
educação libertadora e sensível

Edileuza Penha de Souza 
Universidade de Brasília

O artigo “O cinema feminino mesoamericano como interseccionalidade de uma 
educação libertadora e sensível” tem como objetivo explorar e analisar o 
cinema produzido por mulheres na região mesoamericana, utilizando os 
filmes: “O Segredo da Rosa”, dirigido por Vanja Orico (Brasil, 1974), e “A 
Noite do Fogo”, dirigido por Tatiana Huezo (México, 2021). O artigo é 
resultado da conferência apresentada no I Congreso Internacional en Arte, 
Cultura e Identidad Afrolatinoamericana,  Africana y Caribeña, na Universidade 
de Guadalajara, México, que ocorreu nos dias 7 e 8 de setembro de 2023. 
Em tempo real, de forma online, o Congresso também aconteceu na cidade 
de Montreal, no Canadá. O artigo aborda questões complexas e sensíveis 
como a feminilidade, a maternidade e o narcotráfico, presentes nos dois 
filmes, e ainda, examina como eles podem funcionar como ferramentas 
para a educação formal.

Não obstante, oficialmente, o termo Mesoamérica aplique-se à região 
do continente americano que abrange aproximadamente o sul do México, 
e os territórios da Guatemala, Belize e El Salvador, bem como as porções 
ocidentais da Nicarágua, Honduras e Costa Rica, a inclusão da América 
Latina sob essa denominação social e política passa por entendermos as 
semelhanças históricas de exploração e colonização desses territórios.

A Mesoamérica é uma região geográfica que se destaca por suas anti-
gas civilizações e pelo desenvolvimento cultural pré-colonial. Ela tem 
uma história de interações complexas entre diferentes povos incas, aste-
cas, maias, guaranis, tupinambás, tupis, apaches, shawees, navajos, inuítes 
e muitos outros, bem assim influências sociais e culturais significativas. 



192 

Edileuza Penha de Souza

Isso contribuiu para a criação de uma identidade que é frequentemente 
reconhecida em termos de arquitetura, arte, línguas e práticas religiosas 
compartilhadas.

O que nos interessa é fortalecer os pontos em comum dos dois filmes 
e as similaridades culturais entre as Américas. Para isso, buscamos compre-
ender que a inclusão da América Latina na definição da Mesoamérica não 
se restringe unicamente a pontos de vista geográficos, possibilidade essa que 
amplia discussões sobre interconexões culturais e históricas que certamente 
podem enriquecer a compreensão global das referidas culturas e sociedades 
como um todo e, por extensão, fortalece a união de povos irmãos.

Em todos os territórios da Mesoamérica, as mulheres têm sido sub-
jugadas, diminuídas e subordinadas em relação à figura masculina. Ser 
mulher muitas vezes implica cumprir fundamentos pré-estabelecidos por 
uma sociedade patriarcal, onde o homem é considerado o dominador 
detentor do poder. Embora possa parecer algo de séculos passados, a triste 
realidade é que, mesmo no século xxi, ainda testemunhamos incontáveis 
histórias de violência e opressão feminina. Isso sem mencionar a misoginia 
e os feminicídios recordes em toda a Mesoamérica.

Autoras como Alice Walker, Angela Davis, bell hooks, (Gloria Jean 
Watkins), Carla Akotirene, Chimamanda Ngozi Adichie, Djamila Ribeiro, 
Suely Carneiro e tantas outras, têm pautado discussões acadêmicas sobre 
histórias de violência e opressão feminina. As fundamentações teórica e 
prática dessas autoras têm nos possibilitado compreender, analisar e com-
bater as formas sistêmicas de discriminação de gênero, raça e classe. Seus 
estudos ampliam os debates sobre Teorias Feministas, Patriarcado, Estudos 
Culturais, Estudos de Mídia e Gênero, entre outros, explorando diferen-
tes correntes do pensamento feminista, a Violência de Gênero e Direitos 
Humanos, Representação na Mídia e Cultura Popular, Interseccionalidade.

Neste texto, buscamos destacar como o cinema feminino mesoa-
mericano pode ser uma interseção entre educação libertadora e sensível, 
abordando temas complexos, sob perspectiva única e criativa. Além disso, 
exploramos como a linguagem do cinema, especialmente quando dirigido 
por mulheres, pode contribuir para a construção de significado e para a 
promoção do diálogo crítico na sociedade contemporânea.

Neste sentido, evidenciamos a relevância do estudo do cinema femi-
nino mesoamericano como uma poderosa ferramenta de expressão e refle-
xão sobre as questões profundas que permeiam a vida das mulheres na 
região. Ao analisar os filmes “O Segredo da Rosa” e “A Noite do Fogo”, 



193

O cinema feminino mesoamericano como interseccionalidade  
de uma educação libertadora e sensível

buscamos não apenas desvelar as narrativas cinematográficas, mas também 
compreender como essas obras podem atuar como agentes de transfor-
mação social e educacional.

Cinema feminino mesoamericano

O termo “cinema feminino mesoamericano” se refere, então, ao con-
junto de produções cinematográficas realizadas por mulheres nas Américas 
Central e do Sul. Essas produções são caracterizadas por serem dirigidas, 
escritas ou protagonizadas por mulheres, e muitas vezes refletem pers-
pectivas, experiências e temas que são particularmente relevantes para as 
mulheres nessa região.

O cinema feminino mesoamericano reúne um conjunto de filmes 
realizados por mulheres, e também aborda assuntos que estão relacionados 
com as questões de gênero, feminismo, identidade, maternidade, sexuali-
dade e outros tópicos sensíveis. Essas produções exploram as complexi-
dades das vidas das mulheres, bem como as interseções de gênero, cultura, 
política e sociedade nas regiões mesoamericanas.

Além disso, o “cinema feminino mesoamericano” pode também desa-
fiar as normas cinematográficas tradicionais, apresentando abordagens esté-
ticas, narrativas e expressivas únicas. A inclusão dessas vozes femininas na 
criação cinematográfica pode ampliar a diversidade de histórias contadas 
no cinema e fornecer uma visão mais completa da experiência humana. 
O termo “cinema feminino mesoamericano” engloba um conjunto diver-
sificado de produções.

As diretoras e a luta por representação

Vanja Orico foi uma notável cantora, atriz e cineasta brasileira. Nascida 
em 15 de novembro de 1931, no Rio de Janeiro, ela se destacou tanto 
no cenário artístico nacional quanto internacional. Sua carreira artística 
começou enquanto ela estudava música na Itália, quando teve a oportu-
nidade de atuar no filme “Mulheres e Luzes” (1950), dirigido pelo cine-
asta Federico Fellini. No entanto, só ganhou reconhecimento ao cantar 



194 

Edileuza Penha de Souza

a música “Mulher Rendeira”, tema do filme brasileiro “O Cangaceiro” 
(1953), dirigido por Lima Barreto.

Além de sua carreira musical, Vanja Orico também teve forte presença 
no cinema brasileiro, especialmente como uma das musas dos filmes do 
Ciclo do Cangaço. Ela atuou em filmes como “Lampião, o rei do can-
gaço” (1964) e “Cangaceiros de Lampião” (1967) direção e roteiro de 
Carlos Coimbra, e “Jesuíno Brilhante, o cangaceiro” (1972). Ela também 
desempenhou papéis nos filmes “Independência ou Morte” (1972) e “Ele, 
o boto” (1987), entre outros.

A sua participação em “O Cangaceiro” trouxe-lhe notoriedade e 
sucesso, já que o filme foi premiado no Festival de Cannes e amealhou 
popularidade em todo o mundo. Isso a levou a fazer apresentações em 
vários países da Europa, África, Caribe, e nos Estados Unidos. Sua carreira 
musical também incluiu gravações na França, que a tornaram recordista 
de vendas no Brasil e capa de revistas renomadas.

Além de suas atividades como atriz e cantora, Vanja dirigiu “O Segredo 
da Rosa”, em 1973, seu único filme, do qual também como protagonista. 
Ela era filha do diplomata e escritor Osvaldo Orico e mãe do cineasta 
Adolfo Rosenthal, fruto de seu casamento com o ator André Rosenthal. 
Faleceu aos 83 anos, em 28 de janeiro de 2015.

Tatiana Huezo Sánchez nasceu em 9 de janeiro de 1972, em El Sal-
vador, tem dupla nacionalidade, salvadorenha e mexicana. Formada pelo 
Centro de Capacitación Cinematográfica (CCC), onde também é pro-
fessora. Em 2004, concluiu seu mestrado em documentário criativo na 
Universidade Pompeu Fabra, em Barcelona. Vive no México desde os 
quatro anos de idade.

Em 1997, dirigiu o curta “Tiempo cáustico”. Em 2015, estreou 
“Ausencias”, um média-metragem de 27 minutos que narra a dor de 
uma mãe que perde o marido e o filho, desaparecidos devido ao crime 
organizado. Seu primeiro longa-metragem, “El lugar más pequeño” (2011), 
é um documentário multipremiado sobre a Guerra Civil de El Salvador. 
Em 2016, Tatiana estreou “Tempestad”, a história de duas mulheres que 
sofrem as consequências do tráfico humano no México, que recebeu o 
Prêmio Fénix de Melhor Documentário, em 2016.

Os filmes de Tatiana Huezo são verdadeiros manifestos sobre a impu-
nidade das pessoas perante as instituições do Estado. Ela humaniza as 
vítimas invisibilizadas, transformando-as em pessoas que sonham e lutam 
por justiça e direitos.



195

O cinema feminino mesoamericano como interseccionalidade  
de uma educação libertadora e sensível

Os filmes

Nossa opção em trazer os filmes “O Segredo da Rosa” (1974), de Vanja 
Orico, e “A Noite do Fogo” (2021), de Tatiana Huezo, nasce do entendi-
mento de que esses filmes representam as experiências das mulheres em 
situação de vulnerabilidade, bem como, contribuem para a expansão das 
perspectivas e discussões sobre gênero, cultura e sociedade no contexto 
mesoamericano.

“O Segredo da Rosa”, filme roteirizado por Vanja Orico e Adelia 
Sampaio, contempla a condição feminina em meio a desafios históricos. 
Nesta narrativa, encontramos reflexões profundas sobre as complexidades 
enfrentadas pelas mulheres ao longo do tempo.

No contexto contemporâneo, “A Noite do Fogo”, também disponível 
na Netflix, é baseado no livro “Reze pelas Mulheres Roubadas” de Jennifer 
Clement. Emerge como um vulcão em erupção silenciosa ao abordar a 
condição da mulher. A trama, mesmo se desenrolando num remoto vila-
rejo no alto da montanha, no México, transcende a localidade ao explorar 
a luta pela sobrevivência das mulheres, destacando que essa batalha vai 
muito além do simples ato em si. A produção oferece uma visão crua e 
impactante das complexidades enfrentadas pelas mulheres na sociedade 
contemporânea, evidenciando como o poder masculino continua a moldar 
suas vidas de maneiras muitas vezes dolorosas e profundas (Aflitos, 2023).

Esses dois filmes desvelam temas que são particularmente relevantes 
em toda a região mesoamericana e na sociedade em geral. Ambos explo-
ram aspectos da feminilidade, da maternidade, da pobreza e abordam a 
questão do narcotráfico a partir de uma perspectiva feminina, oferecendo 
uma abordagem única e sensível a um tema complexo e controverso.

Assim, “O segredo da Rosa” e “A Noite do Fogo”, nos convidam a 
esmiuçar questões que permeiam a experiência feminina, lançando luz 
sobre lutas e desafios persistentes num mundo que evolui sem se desven-
cilhar das estruturas patriarcais do passado.

Separados por quase cinquenta anos, os dois filmes compartilham 
temas relacionados à complexidade das experiências femininas e abor-
dam questões sensíveis e profundas. “O Segredo da Rosa” e “A Noite do 
Fogo” oferecem perspectivas singulares sobre a luta de mulheres e mães 
em proteger suas crias do narcotráfico.

No início dos anos de 1970, quando “O Segredo da Rosa” foi filmado, 
o Brasil passava por um processo acelerado de urbanização, marcado por 



196 

Edileuza Penha de Souza

transformações nas relações de espaço público e privado. Nas áreas urbanas, 
houve uma reconfiguração dos espaços públicos, com a expansão de infra-
estruturas, a criação de novos bairros e a intensificação da vida urbana. Ao 
mesmo tempo, as relações familiares e comunitárias passaram por mudan-
ças, muitas vezes refletindo uma dinâmica mais moderna e individualizada.

A década de 1970 no Brasil também testemunhou um contexto polí-
tico conturbado, ainda sob regime ditatorial civil-militar. Apesar das res-
trições à liberdade política, a partir de 1974 a sociedade brasileira entrou 
em ebulição, a princípio lentamente, com movimentos sociais, culturais e 
estudantis ativos na busca por mudanças. A resistência à ditadura cresceu, 
desaguando no processo de liberalização consentida da ditadura, chamado 
“abertura política”, na década seguinte. Essas mudanças impactaram não 
apenas a paisagem física do país, mas também as dinâmicas sociais, culturais 
e políticas que estão contemplados no filme de Orico.

Por sua vez, Huezo retrata em “ A Noite do Fogo” feminicídios, 
estupros, abusos sexuais e extremas violências de gênero que afetam dire-
tamente a vida e a segurança das mulheres nas comunidades rurais domi-
nadas pelo narcotráfico. Seu filme denuncia esses problemas e demonstra 
um contexto de impunidade, instabilidade social e enfraquecimento das 
instituições de segurança.

Aponta-se a fragilidade das mulheres, que na maioria das vezes enfren-
tam ameaças específicas relacionadas ao narcotráfico, incluindo coerção, 
exploração e violência sexual. Além de evidenciar como a presença de 
organizações criminosas muitas vezes desafia as estruturas sociais tradicio-
nais, aumentando a vulnerabilidade das mulheres.

“A Noite do Fogo” aborda esses problemas de maneira abrangente, 
deixando claro o quanto é urgente o fortalecimento das instituições de 
segurança, justiça e atuação educacional, que promovam a igualdade e 
conscientizem sobre a violência de gênero. O desafio apresentado pela 
diretora é multifacetado e adota uma abordagem holística para aproxi-
mar-se não apenas das manifestações visíveis, mas também das estruturas 
e normas sociais subjacentes que perpetuam a violência.



197

O cinema feminino mesoamericano como interseccionalidade  
de uma educação libertadora e sensível

Interseccionalidade de uma educação libertadora e 
sensível

Desenvolver a interseccionalidade a partir de uma educação libertadora e 
sensível é um desafio que ganha relevância nas obras cinematográficas “O 
Segredo da Rosa” e “A Noite do Fogo”, ambas abordam questões sociais 
delicadas, intermediadas pelo narcotráfico. Esses filmes não apenas explo-
ram narrativas cativantes, mas também se tornam ferramentas valiosas para 
iluminar problemáticas sociais e políticas. Ao desvendar as complexidades 
das realidades, essas produções oferecem oportunidade ímpar para a pro-
moção de discussões reflexivas sobre os desafios enfrentados pela sociedade.

Em salas de aula esses filmes podem oferecer uma perspectiva de inter-
seccionalidade educacional libertadora, promovendo uma abordagem que 
busca a emancipação dos indivíduos, estimulando o pensamento crítico 
e a compreensão profunda das interconexões sociais. Os filmes desempe-
nham um papel crucial ao servirem como catalisadores para essa educação, 
uma vez que não apenas expõem os efeitos do narcotráfico, mas também 
instigam a audiência a refletir sobre as causas subjacentes e as ramificações 
dessas questões.

Nos dois filmes, a sensibilidade com que as mulheres e mães enfrentam 
o tema se tornam elementos essenciais de proteção. Elas compreendem 
algumas das principais consequências do tráfico de drogas, pois muito além 
dos conflitos armados, o tráfico viola todos os direitos humanos, impondo 
violência e deslocamentos forçados, destroem famílias e o meio ambiente, 
prejudicando principalmente as populações pobres e vulneráveis. (Rela-
tório Mundial sobre Drogas 2023).

Ao criar seus espaços e mecanismo de proteção, as protagonistas 
recriam elementos de reflexões que podem ser levados à sala de aula, 
como instrumentos educativos para se discutir o assunto do narcotráfico 
e suas consequências. A interseccionalidade educacional pode ser enrique-
cida com pesquisas, permitindo uma compreensão profunda das múltiplas 
camadas das desigualdades sociais causadas, pois, conforme assevera Carla 
Akotirene, interseccionalidade é uma abordagem teórica e analítica que 
nos permite compreender as múltiplas formas de opressão e discriminação 
que as pessoas enfrentam (2019).

Ao promover a interseccionalidade por meio de uma educação liber-
tadora e sensível, é possível alavancar o potencial transformador do cinema, 
transformando essas narrativas em ferramentas educacionais poderosas 



198 

Edileuza Penha de Souza

que estimulam a reflexão crítica e o diálogo construtivo sobre questões 
sociais prementes. Ambos os filmes têm o potencial de estimular discussões 
em contextos educacionais sobre questões sociais, culturais e femininas, 
proporcionando uma abordagem única e envolvente.

Além de representarem a região mesoamericana, esses filmes contri-
buem para uma compreensão mais profunda das nuances culturais e sociais 
dessa área, enriquecendo a discussão sobre as experiências femininas em 
contextos específicos, o que permite uma exploração mais aprofundada 
das vidas das personagens e das questões que elas enfrentam.

Ao explorar esses pontos em comum, a escola pode oferecer uma aná-
lise aprofundada do cinema feminino mesoamericano, destacando como 
esses filmes específicos podem ser instrumentos poderosos para a educação 
e o diálogo sobre questões importantes para a região e para as mulheres.

Pois, além de sua função educacional, o cinema dirigido por mulheres 
também pode ser analisado como uma linguagem artística e narrativa em 
si. Esses filmes empregam elementos estéticos e narrativos singulares que 
contribuem para a criação de significado e para a abertura de diálogos 
críticos. O cinema, como forma de expressão artística, apresenta metáforas 
visuais e emocionais que convidam à reflexão e à análise mais profunda.

Conclusão

Ao transcender as fronteiras geográficas e incluir a América Latina na defi-
nição da Mesoamérica, reconhecemos a importância de uma abordagem 
mais ampla, que explore as interconexões culturais e históricas comparti-
lhadas por esses territórios e suas territorialidades. A Mesoamérica, além 
de sua riqueza cultural e histórica, é também palco de desafios persistentes, 
especialmente para as mulheres que, há séculos, enfrentam a subjugação 
em uma sociedade patriarcal.

No contexto de uma educação libertadora e sensível, sugere-se que 
o cinema dirigido por mulheres mesoamericanas pode servir como uma 
forma alternativa de aprendizado que vai além da educação tradicional. 
Esses filmes podem oferecer perspectivas únicas sobre questões sociocul-
turais e políticas que muitas vezes são negligenciadas ou minimizadas no 
currículo educacional convencional.

Dessa forma, ao explorar a linguagem cinematográfica como meio 
de construção de significado e promoção do diálogo crítico, buscamos 



199

O cinema feminino mesoamericano como interseccionalidade  
de uma educação libertadora e sensível

fomentar uma educação libertadora e sensível, capaz de inspirar a reflexão 
sobre as realidades enfrentadas pelas mulheres mesoamericanas.

Os filmes escolhidos, “O Segredo da Rosa” e “A Noite do Fogo”, 
representam experiências de mulheres em situação de vulnerabilidade, 
contribuindo para a expansão das perspectivas e discussões sobre gênero, 
cultura e sociedade na Mesoamérica. Ambos os filmes exploram aspectos 
da feminilidade, maternidade e abordam o narcotráfico sob uma perspec-
tiva única e sensível.

Vanja Orico, notável cantora, atriz e cineasta brasileira, e Tatiana 
Huezo Sánchez, cineasta mexicana-salvadorenha, são apresentadas como 
diretoras que, por suas obras, destacam as complexidades das experiências 
femininas. A pesquisa destaca o contexto histórico e social dos filmes, 
ressaltando o impacto das obras no entendimento das lutas e desafios 
enfrentados pelas mulheres na região mesoamericana.

A abordagem da interseccionalidade educacional proposta busca esti-
mular o pensamento crítico e a compreensão das interconexões sociais, 
utilizando o cinema como meio transformador. Destaca-se ainda, a trans-
cendência das fronteiras geográficas ao incluir a América Latina na defi-
nição da Mesoamérica. E enfatiza o cinema feminino mesoamericano 
como uma forma alternativa de aprendizado, capaz de oferecer perspec-
tivas sensíveis sobre questões socioculturais e políticas, promovendo o 
cinema como ferramenta valiosa para a educação formal e libertadora, 
enriquecendo a compreensão das complexidades enfrentadas pelas mulhe-
res na Mesoamérica.

Ao utilizar a perspectiva interseccional, é possível considerar que as 
desigualdades não podem ser compreendidas de forma isolada, mas pre-
cisam ser encontradas em conjunto, considerando a interação entre dife-
rentes fatores. Por exemplo, uma mulher negra pode enfrentar opressões 
e barreiras distintas das experimentadas por uma mulher branca, devido à 
sua intersecção de identidades.

Essa abordagem nos desafia a entender as interconexões entre as opres-
sões e dar atenção às experiências das pessoas moldadas pela interação 
de diferentes sistemas de dominação. Por exemplo, políticas públicas de 
enfrentamento ao narcotráfico e ao feminicídio, se compartimentalizadas 
em cada uma dessas formas criminais per se, podem não ser eficazes para 
enfrentar as complexidades da vulnerabilidade das mulheres, nas condições 
de mães, agentes do tráfico, severidade das penas a que são condenadas, 
entre outras.



200 

Edileuza Penha de Souza

Portanto, através da exibição, análise e discussão dos filmes é possível 
entender a interseccionalidade como ferramenta poderosa para compre-
ender as desigualdades sociais em sua totalidade e ajudar a direcionar 
ações e políticas mais inclusivas e equitativas, considerando as diferenças 
e semelhanças dos dois filmes.

Referências bibliográficas

Adichie, Chimamanda Ngozi (2014). “Sejamos Todos Feministas.” Companhia das 
Letras.

Aflitos, Lucas Lopes. A Noite do Fogo: Dor em existir e resistir na luta pelo direito 
de ser mulher. Disponível em:https://www.cineset.com.br/critica-a-noite-
-do-fogo-tatiana- huezo/. Acesso em: 27 dez. 2023.

Akotirene, Carla (2019). Interseccionalidade. São Paulo: Sueli Carneiro; Pólen.
(2009). Racismo, sexismo e desigualdade no Brasil. Sueli Carneiro (Org.), “Racismo, 

sexismo e desigualdade no Brasil”.
Carneiro, Sueli (2001). “Enegrecer o Feminismo: a situação da mulher negra na Amé-

rica Latina a partir de uma perspectiva de gênero. Estudos Feministas, v. 9, n. 
1. Contreras, Tonatiuh Romero; ramos, Laura Ávila. Mesoamérica: História 
y Reconsideración del Concepto. Ciencia Ergo Sum, Noviembre, v. 6 n. 3. 
Universidad Autónoma del Estado de México. Toluca, México. p. 233-242.

Davis, Angela (2016). Mulheres, Raça e Classe. São Paulo: Boitempo.
hooks, bell (2000). “Feminism is for Everybody: Passionate Politics.” South End Press.
Lima, Roberto (2015). Mesoamérica-sertão: um pouco de análise mítica. Revista de 

Antropologia da UFSCar, São Carlos, v. 7, n. 2, p. 57-71, jul./dez.
Ribeiro, Djamila (2017). O que é lugar de fala? Belo Horizonte: Letramento.
Salomão, Daniele (2012). A Cultura Mesoamericana no Período da Conquista do 

México. Disponível em: http://docentesfsd.com.br/arquivo/mesoamericana.
pdf. Acesso em 6 abr.

https://www.cineset.com.br/critica-a-noite-do-fogo-tatiana-huezo/
https://www.cineset.com.br/critica-a-noite-do-fogo-tatiana-huezo/
https://www.cineset.com.br/critica-a-noite-do-fogo-tatiana-huezo/
http://docentesfsd.com.br/arquivo/mesoamericana.pdf
http://docentesfsd.com.br/arquivo/mesoamericana.pdf




Reflejos de tradición y creatividad: arte y 
cultura en América Latina, África y el Caribe

se terminó de editar en julio de 2025
en los talleres gráficos de Ediciones de la Noche

Madero #687, Zona Centro, 44100
Guadalajara, Jalisco, México.

www.edicionesdelanoche.com




	_Hlk155837493
	_Hlk177411813
	minas
	_Hlk159873621
	_Hlk159873668
	_Hlk159873690
	_Hlk159168405
	_Hlk159794626
	_Hlk159794802
	_Hlk159796465
	_Hlk159168658
	_Hlk159797239
	_Hlk159168854
	_Hlk159169562
	_Hlk159169783
	_heading=h.gjdgxs
	_Hlk159367091
	_Hlk177410391
	Introducción
	Dra. Deiselene de Oliveira Barros Sánchez 

	In memoriam: Dr. Voegeli 
Juste-Constant
	La afrodescendencia en Latinoamérica y el Caribe: breve relatoría de legados históricos de cultura expresiva, diásporas contemporáneas y resiliencias
	Jorge Arturo Chamorro Escalante

	Panorámica de la distribución y de los oficios de la población africana y afrodescendiente en los paisajes del Norte de la Nueva Galicia, siglos del xvi al xviii
	Diana Elizabeth Sánchez Andrade 
	José Luis Rangel Muñoz 

	Carta magna de kurukan fuga: 
la oralidad de una filosofía
	Brahiman Saganogo

	“Negritud” por Aimé Césaire: la trascendencia de un término
	Patricia Monserrat Laguna Gómez

	Esclavas de Nueva Galicia, un acercamiento a sus historias
	Claudia Gamiño Estrada

	A experiência como mulher “de cor” de Zora Hurston como esteio para o reconhecimento de sua reflexão como afrofuturista para a construção de múltiplos futuros possíveis
	Una aventura intelectual. Manuel Zapata Olivella en México (1944-1946)
	William Mina Aragón

	Manifestación musical de resistencia y resiliencia: el son jarocho y la identidad cultural
	Deiselene de Oliveira Barros Sánchez 

	Danza y percusión del oeste de África en México. Experiencias e identidades afrourbanas contemporáneas
	Igael González Sánchez

	Influencias africanas y/o afrodescendientes en el villancico de negro: dos ejemplos del contexto poblano (1612-1614)
	Claudio Ramírez Uribe

	La presencia de la africanidad en la construcción del movimiento corporal en la danza en Cuba
	Alejandra Olvera Rabadán

	O cinema feminino mesoamericano como interseccionalidade de uma educação libertadora e sensível
	Edileuza Penha de Souza 




