
1 
 



2 
 



3 
 

Selim Abdel Castro Salgado 

Jorge Octavio Ocaranza Velasco 

Juan Andrés Sánchez García 

Oswaldo Emmanuel Solorio Lau  
 

 

 

 

 

 

 

Retóricas y hermenéuticas del espacio 

arquitectónico urbano contemporáneo  
 

María Luisa García Yerena  
Coordinadora 

 

 

 

 

     
 

Maestría en Procesos y Expresión Gráfica en la 

 Proyectación Arquitectónica Urbana 

 

 

ARQUITECTURA Y URBANISMO



Retóricas y hermenéuticas del espacio arquitectónico urbano 

contemporáneo 

© Selim Abdel Castro Salgado 

©Jorge Octavio Ocaranza Velasco 

©Juan Andrés Sánchez García 

© Oswaldo Emmanuel Solorio Lau 

Coordinación de contenidos: María Luisa García Yerena 

Diseño y cuidado de la edición: Caudal Ediciones Hispanas 

Fotografía de portada: Jorge Octavio Ocaranza Velasco 

Primera edición 

D.R. © 2023 Universidad de Guadalajara

Centro Universitario de Arte, Arquitectura y Diseño 

Maestría en procesos y Expresión Gráfica en la 

Proyectación Arquitectónica Urbana 

Universidad de Guadalajara 

Avda. Juárez 976, Centro, CP 44100 

Guadalajara, Jalisco, México 

I.S.B.N. 978-607-581-132-1

Versión Electrónica Epub

Consejo Editorial 2022-2024 

www.cuaad.udg.mx 

Este trabajo está autorizado bajo la licencia Creative Commons Atribución-
NoComercialSinDerivadas 4.0 Internacional (CC BY-NC-ND) lo que significa que 
el texto puede ser compartido y redistribuido, siempre que el crédito sea otorgado al 
autor, pero no puede ser mezclado, transformado, construir sobre él ni utilizado con 
propósitos comerciales. Para más detalles consúltese https://creativecommons.org/
licenses/by-nc-nd/4.0/deed.es

http://www.cuaad.udg.mx/


5 
 

 

Índice 
 

Prólogo . ………………………………………………………………………7 

I. En búsqueda del límite: Poética y retórica en el proyecto arquitectónico de la 

posmodernidad ........................................................................................... 13 

I.1 Lenguaje como límite ............................................................................................... 18 

I.2 Arquitectura y narratividad ....................................................................................... 19 

I.3 Poética y Retórica en el relato del proyecto arquitectónico posmodernista .............. 27 

II. La sombra como configurador del espacio arquitectónico; una aproximación 

desde la teoría a la imagen. ......................................................................... 51 

II.1 Espacio Arquitectónico ........................................................................................... 53 

II.2 La sombra en el contexto ......................................................................................... 71 

II.3 La sombra dentro del espacio arquitectónico .......................................................... 81 

III.El Laberinto en la ciudad: Hermenéutica, Mitocrítica e Imaginación simbólica .. 115 

III.1 Ciudad, Laberinto y Modernidad en perspectiva de Dédalo y de Teseo .............. 117 

III.2 Estudios simbólicos y desarrollo histórico del laberinto ...................................... 138 

III.3 Literatura, mitocrítica e imagen isotópica del laberinto ....................................... 167 

IV.  La representación del espacio en la novela de ciencia ficción: Los imaginarios 

arquitectónicos de Isaac Asimov ...................................................................... 187 

IV.1 Hacia una introspectiva ficcional literaria sobre el espacio arquitectónico .......... 189 

IV.2 La ciencia ficción como fundamento generador del “novum” arquitectónico 

espacial ......................................................................................................................... 197 

IV.3 La aspiración dentro de la irrealidad como directriz de la imaginación ............... 205 

IV.4 Sobre la hermenéutica .......................................................................................... 210 

IV.5 La representación del espacio literario a través de la écfrasis .............................. 222 

 



6 
 



7 
 

 

Prólogo 

 

 

El libro Retóricas y hermenéuticas del espacio arquitectónico urbano 

contemporáneo constituye un esfuerzo y un indicador de calidad del 

Programa Permanente de Vinculación y Retroalimentación: Alumnos y 

Egresados de la Maestría en Procesos y Expresión Gráfica en la 

Proyectación Arquitectónica Urbana. 

La difusión de trabajos de investigación es fundamental en el ámbito del 

posgrado, desde hace varios años la Maestría se ha preocupado por la 

generación de un programa permanente para la difundir investigación de 

calidad. A partir de gestiones integrales se ha fomentado la participación de 

los egresados, con énfasis especial, en quienes obtuvieron el reconocimiento 

de tesis de excelencia. Mediante una convocatoria y un proceso riguroso de 

selección e integración temática se han logrado tres publicaciones previas: 

Espacio y pensamiento arquitectónico; Percepción de ambientes 

arquitectónicos y urbanos; y La imagen, el habitar y la poética en el 

espacio arquitectónico y urbano. 

Con el objetivo de fomentar y consolidar el Programa de publicación en 

esta colección, en el libro Retóricas y hermenéuticas del espacio 

arquitectónico urbano contemporáneo se ha integrado en cuatro capítulos 

en donde la retórica, la hermenéutica y el análisis del espacio 

contemporáneo en la arquitectura y el urbanismo son temas comunes que 

unifican el discurso de los autores. Los capítulos del libro son los siguientes: 

En búsqueda del límite: Poética y retórica en el proyecto arquitectónico de 

la posmodernidad de Selim Abdel Castro Salgado; La sombra como 



8 
 

configurador del espacio arquitectónico; una aproximación desde la 

teoría a la imagen de Juan Andrés Sánchez García; El Laberinto en la 

ciudad: Hermenéutica, Mitocrítica e Imaginación simbólica de Jorge 

Octavio Ocaranza; y La representación del espacio en la novela de ciencia 

ficción: Los imaginarios arquitectónicos de Isaac Asimov de Oswaldo 

Solorio Lau. 

Los autores en cada uno de los capítulos generan nuevos elementos para 

el debate y discusión en el ámbito teórico, filosófico y de imaginarios 

contemporáneos en la representación y la interpretación del espacio de la 

arquitectura y de espacio urbano. 

El primer capítulo En búsqueda del límite: Poética y retórica en el 

proyecto arquitectónico de la posmodernidad de Selim Abdel Castro 

Salgado centra su análisis en los elementos esenciales y las posibilidades del 

proyecto arquitectónico, además se cuestiona sobre sus límites. Castro 

Salgado entiende a la arquitectura como una forma de conocimiento; como 

una forma ética y estética de aproximarse a la realidad como núcleo central 

de un proceso complejo que se enfoca y analiza segmentos desde sus 

funciones poéticas y retóricas. El autor sustenta en su discurso que la 

poética y la retórica son funciones del lenguaje, la primera tiene como 

objetivo expandir las posibilidades de lo conocido, mientras que la segunda 

es una fuerza de validez, cuyos resultados establecen el valor del 

descubrimiento. Al mismo tiempo desmenuza algunos antecedentes del 

proyecto arquitectónico y establece la necesidad de nuevos planteamientos 

para los cambios de paradigma que conciban la ampliación de los límites en 

las posibilidades expresivas del proyectar arquitectónico. Se interpreta la 

poética como esa función del lenguaje que en sí misma busca sus límites –

siguiendo la línea hermenéutica de Aristóteles/ Foucault/ Ricoeur-, mientras 

que la retórica es entendida como la función que otorga validez y 

congruencia -la verosimilitud del drama poético aristotélico-, dentro de una 

coherencia propia del universo creado en el relato. El caso de estudio se 



9 
 

centra en la posmodernidad arquitectónica, pues no solo es la base de la que 

se desprende toda la arquitectura contemporánea, sino que además es el 

momento primigenio en el que se habla de la arquitectura como un sistema 

de comunicación, en el que se entiende el proyecto como la codificación de 

un contenido que conlleva un relato. Castro Salgado selecciona 

cuidadosamente los antecedentes en la obra representativa de Palladio y 

Durand como las primeras referencias de una búsqueda del lenguaje 

arquitectónico como búsqueda del proyectar; se hace un recorrido por el 

“lenguaje olvidado de la forma arquitectónica” de la modernidad, para 

posteriormente entrar de lleno a la posmodernidad arquitectónica, 

representada inicialmente por la postura teórica de Robert Venturi. Todo 

para construir una plataforma en el entendimiento de las posibilidades y los 

límites del proyecto arquitectónico por medio de la función retórica y 

poética, en la obra posmoderna Casa de la ambigüedad de John Hejduk. 

El segundo capítulo La sombra como configurador del espacio 

arquitectónico; una aproximación desde la teoría a la imagen de Juan 

Andrés Sánchez García tiene una discusión que trasciende a través de la 

interpretación fenomenológica para desarrollar la apropiación de la sombra 

en el espacio arquitectónico. Es valiosa la aproximación filosófica 

existencial presente en su texto, que articula lo místico, lo geométrico, lo 

poético, que, entre otras consideraciones reflexivas, favorecen una mejor 

comprensión e importancia del espacio en arquitectura. Sánchez García 

sostiene en su discurso que la sombra es capaz de construir la percepción del 

espacio interior de la arquitectura creando atmósferas perceptivas. Analiza 

de forma minuciosa la presencia de la sombra en el espacio y sus 

posibilidades de manipulación mediante el material. Además de que la 

sombra es generadora de experiencias simbólicas, místicas, espirituales o 

históricas que le imprimen al espacio arquitectónico rasgos 

fenomenológicos. El autor sitúa a la fenomenología como modelo de 

investigación que alude hacia un análisis interpretativo y vivencial que 



10 
 

supera el ámbito descriptivo. Sánchez García abre y fomenta un debate 

sobre la pertinencia de realizar estudios desde este enfoque para valorar a 

fondo la manera en que se perciben los fenómenos, tanto del investigador 

como del usuario del espacio. Aboga por que su aportación metodológica 

pueda servir para el análisis de otros fenómenos que trascienden en el 

carácter del espacio arquitectónico. 

El tercer capítulo El Laberinto en la ciudad: Hermenéutica, Mitocrítica 

e Imaginación simbólica de Jorge Octavio Ocaranza Velasco esboza una 

interesante disertación sobre la confluencia de ámbitos que van desde la 

historia, la mitocrítica, los estudios antropológicos y el pensamiento simbólico, 

hasta el imaginario e imagen de ciudad. El autor adopta la mirada desde dentro 

de Teseo que fomenta la intuición de la búsqueda del laberinto en la imagen de 

la ciudad.  Ocaranza Velasco elabora su discurso teórico a partir de premisas 

planteadas por Zygmunt Bauman del que considera al laberinto como una 

forma privilegiada de las prácticas contemporáneas de hacer ciudad. Ocaranza, 

como investigador consolidado, abre un panorama oportuno de posibilidades a 

nuevos rumbos y derivas en la exploración conceptual del laberinto que se 

presenta como símbolo, estructura mental o estructura espacial. El autor apunta 

hacia la idea de reconocer la “imagen isotópica del laberinto” a partir de la 

redundancia perfeccionante del símbolo, identificando esquemas verbales, 

regímenes, arquetipos, epítetos y demás elementos de la estructura imaginante 

del laberinto y la dimensión imaginaria de los paisajes urbanos 

contemporáneos. Se construye un marco teórico robusto y multidisciplinar que 

implica el recorrido de este símbolo cultural de más de 5000 años de antigüedad 

que el autor resume de forma magistral y puntualiza que la interpretación requiere 

de una hermenéutica analógica bajo el paradigma de la complejidad. 

El cuarto capítulo La representación del espacio en la novela de ciencia 

ficción: Los imaginarios arquitectónicos de Isaac Asimov de Oswaldo 

Solorio Lau en su argumento, centra su interés en el análisis de las 

posibilidades del espacio y la arquitectura que se evoca dentro del contexto 

novelístico y de ficción que ofrece Isaac Asimov. Es por medio de la figura 



11 
 

retórica de la écfrasis, con el sustento teórico de la triple mímesis planteada 

por Ricoeur, que se desarrolló un método mediante el cual se puede 

transmutar el espacio literario, entendido como el contexto construido 

dentro de la trama del relato, y llegar a convertirlo en espacio arquitectónico 

imaginado como parte de estas propuestas de mundo y de espacios 

imposibles e inalcanzables que se gestan dentro de la literatura de ciencia 

ficción, teniendo el objetivo de habilitar una manera de exploración de las 

posibilidades espaciales de la arquitectura del futuro. El autor elige una serie 

de elementos analógicos, simbólicos y en algunos casos metafóricos, que a 

través de la relectura de las narraciones desde un enfoque hermenéutico 

logra la definición y la representación del espacio del futuro del imaginario 

arquitectónico prospectivo. Solorio Lau apuesta hacia la retribución de una 

manera distinta y atemporal de ver la arquitectura; afirma que sí existe un 

espacio que se construye a través de las palabras, de la narración donde 

convergen conjuntos de información referente a lo espacial e imaginarios 

arquitectónicos que proporcionan los elementos suficientes para la ideación 

y las aproximaciones exploratorias sobre el espacio y la arquitectura, que 

implica también una manera de plantear y entrar al futuro. 

Las cuatro visiones discursivas contenidas en el libro abonan al aparato 

crítico y teórico del espacio arquitectónico y urbano en contexto 

contemporáneo. Las herramientas metodológicas aquí planteadas, los 

imaginarios arquitectónicos, la búsqueda de la contrastación empírica en un 

espacio arquitectónico y aproximaciones desde la teoría a la imagen. Todos 

los ejercicios planteados en este libro guardan una relación en la búsqueda 

de los significados construidos desde la materialidad expresados en la 

espacialidad. 

Por último, se manifiesta un profundo agradecimiento al esfuerzo 

realizado de los autores de cada capítulo; a los dictaminadores en virtud de 

que con sus atinadas observaciones contribuyeron a la mejora en la calidad 

del texto; al Comité Editorial conjunto de la Maestría en Procesos y 



12 
 

Expresión Gráfica en la Proyectación Arquitectónica Urbana y del 

Doctorado en Ciudad, Territorio y Sustentabilidad; y al Consejo Editorial 

del Centro Universitario de Arte, Arquitectura y Diseño. Al mismo tiempo, 

se hace extensivo el agradecimiento a todas las personas que con 

disposición y profesionalidad han intervenido en su preparación y gestión. 

Se espera que el incremento en la producción editorial de esta colección se 

conserve como un proyecto de difusión permanente de investigaciones con 

calidad 

 

Dra. María Luisa García Yerena 



13 
 

 

I. En búsqueda del límite: Poética y 

retórica en el proyecto 

arquitectónico de la posmodernidad 
 

                                                       Selim Abdel Castro Salgado 
 

 
 

Imagen 1. Casa de la ambigüedad. Fuente: Collage realizado por el autor basado en Hejduk   

(1984) 

                                                           
 Es Doctor en Arquitectura y Urbanismo, miembro del Sistema Nacional de Investigadores y del 

Padrón Veracruzano de Investigadores. Miembro de número de la Academia Nacional de 

Arquitectura, capítulo Estado de Veracruz. Profesor de grado en la Universidad Veracruzana y en la 

Universidad Anáhuac-Veracruz. Profesor colaborador en la Maestría en Arquitectura de la 

Universidad Veracruzana y profesor invitado en la Maestría en Procesos y Expresión Gráfica para la 

Proyectación Arquitectónica Urbana, de la Universidad de Guadalajara. Profesor colaborador en el 

Cuerpo Académico Arquitectónica: Grupo de investigación UV-CA-558. scastro@uv.mx 

orcid.org/0000-0002-3209-7076 
 



14 
 

Este capítulo presenta una síntesis de las ideas planteadas en la tesis 

homónima desarrollada en la Maestría en Procesos y Expresión Gráfica para la 

Proyectación Arquitectónica Urbana, de la Universidad de Guadalajara, con el 

grado obtenido en febrero de 2014, gracias a la beca de posgrado nacional de 

CONACYT. En este se plantea la pregunta de cuáles podrían ser los límites del 

proyecto arquitectónico, basada en la idea de Foucault de “¿Qué somos capaces 

de pensar y de qué límite se trata?” Bajo este enfoque se aplica una 

hermenéutica contrastada con el caso de estudio del proyecto conceptual de una 

casa planteada por John Hejduk titulada Casa de la ambigüedad (Ambiguity 

house en inglés). En otras palabras, si el proyecto arquitectónico codifica el 

lenguaje especializado del arquitecto, posiblemente sus límites estén dados por 

la capacidad de codificar-proyectar y leer-construir, por lo tanto, se plantea que 

la poética redimensiona los límites de lo pensable-proyectable, mientras la 

retórica conforma su verosimilitud en su factualización construida. 
 

Premisas 
¿Qué es imposible pensar, y de qué imposibilidad se trata? (…) Sabemos lo 
que hay de desconcertante en la proximidad de los extremos (…) (Foucault, 
1968, pp. 1–2) 

(…) la arquitectura es un hecho histórico, poético y retórico, o no es nada. 
(Muntañola Thornberg, 1981, p. 115) 

Se podría inferir que a la par del surgimiento de la disciplina se generó la 

pregunta sobre la arquitectura. En esta época en la que hay tantas 

aproximaciones al proyecto como proyectistas–en la que es muy difícil 

establecer un “estilo” -, preguntar por su esencia sigue siendo válido. Hacerse la 

pregunta sobre la arquitectura es al mismo tiempo cuestionar sus límites, pues 

definir es limitar (Trías, 1991). 

En este trabajo se cuestiona sobre las posibilidades del proyecto arquitectónico 

y sus límites. Entendiendo a la arquitectura como una forma de conocimiento; 

como una forma ética y estética de aproximarse a la realidad. 

El concepto de límite fue estudiado, entre otros, por el filósofo español 

Eugenio Trías en su Lógica del límite (1991), en el que plantea una ontología 

del límite –o cerco hermético-, y una estética del límite -o cerco del aparecer-, 

en el cual sitúa a la música y la arquitectura como “artes del límite”. 

La idea de límite (limes) se impone en la presente coyuntura histórica como 
necesidad, en razón de haberse agotado y consumado una forma de pensar, la 
moderna, en la que se ha retenido tan solo la dimensión negativa del límite. 
(Trías, 1991, p. 17) 



15 
 

Una concepción centrada en esta preocupación se generó con lo que se 

denominó el giro lingüístico con el que todo el conocimiento humano fue 

puesto en perspectiva como una posibilidad dentro del lenguaje; por lo cual el 

entendimiento, y por tanto las posibilidades expresivas están dadas dentro de 

este marco. 

4.116 Cuanto puede siquiera ser pensado, puede ser pensado claramente. 
Cuanto puede expresarse, puede expresarse claramente. (Wittgenstein, 2009, 
p. 47) 

De acuerdo a lo planteado, se podría decir que una de las posibilidades de 

explorar los límites de del proyectar arquitectónico está dada por el 

entendimiento de la arquitectura como un sistema de comunicación, puesto que 

como lo plantea Umberto Eco (1986) el proyecto arquitectónico es una 

codificación. 

Por otro lado, el lenguaje de la arquitectura moderna -en su búsqueda por la 

abstracción-, llevó hasta los límites expresivos a la arquitectura al prohibir el 

ornamento como si se tratara de un delito (Loos, 1993), o en palabras de 

Rapoport (1990) la proscripción de la personalización de la arquitectura, -

dejando implícito el contenido-, con un lenguaje expresivo -representacional-, 

de alta abstracción al que se ha criticado por ser lejano para el común de la 

gente, puesto que como lo plantea Montaner: 

A partir de los años sesenta se intentará afrontar un problema que ya se había 
detectado a partir de 1945 y que va relacionado con esta ausencia de 
comunicación: la mayoría de la gente no ha aceptado las formas y 
planteamientos de la arquitectura del Movimiento Moderno. La arquitectura 
moderna no sólo ha perdido su capacidad comunicativa y connotativa, sino 
que no ha aportado la idea de confort, seguridad y forma convencional que el 
público desea (…) y la arquitectura moderna es demasiado técnica, anónima, 
repetitiva, abstracta, reducida, abierta, etc. (...) El hombre real no se 
corresponde con el usuario ideal para el que proyectaron las vanguardias. La 
arquitectura ha de asumir su dimensión pública y utilizar la metáfora, el 
símbolo y la historia para conectar con la gente. (Montaner, 1997, p. 153) 

Esta cita resalta la indiferencia de la arquitectura moderna por su propio 

sistema de significación, y el porqué de la falta de "conexión" con sus usuarios. 

Por otro lado, con la crisis y posterior ruptura del movimiento moderno en la 

arquitectura (Montaner, 1997, 2008, 2011, 2013, 2014), ésta se dio a la tarea de 

reinventarse, de buscar sus límites expresivos y de contenido, con 

representantes tan identificables como los grupos colaborativos de Archigram, 

y Superstudio, Cooop Himmelb(l)au, Haus Rucker Co -entre otros-, desde fuera 

del movimiento moderno. 



16 
 

Si se indaga en los límites del proyecto arquitectónico en la 

contemporaneidad, se encontrará con este cambio de paradigma originado por 

la crisis de la modernidad, promovida y adoptada por el posmodernismo 

arquitectónico, el cual inaugura el entendimiento de la arquitectura como un 

sistema de comunicación. Es justo en este momento histórico en que aparece -

como reacción crítica a la crisis del proyecto moderno- el libro de Robert 

Venturi: Complejidad y contradicción en la arquitectura (1978). Se podría decir 

junto a Eisenman que éste, La arquitectura de la ciudad de Aldo Rossi, y 

Teorías e Historia de la Arquitectura de Manfredo Tafuri son los libros que 

fundamentan no solo “un cambio generacional, sino un cambio de paradigma” 

(Eisenman, 2011, p. 129), una nueva visión que a la larga generaría la 

contemporaneidad de la cultura del proyecto arquitectónico. Complejidad y 

Contradicción… no solo introduce las nociones de complejidad, y reintroduce 

la idea de profundidad histórica de la arquitectura contemporánea, si no que 

analiza -junto con Aprendiendo de Las Vegas (1978)- a la forma arquitectónica 

como portadora de significados, con el énfasis puesto en la semántica del 

discurso arquitectónico. 

Siete años después -1969-, se llevan a cabo las reuniones del grupo CASE 

en el MoMA, fruto del cual sale publicado el libro Five Architects (Eisenman, 

Peter; Graves, Michael; Gwathmey, Charles; Hejduk, John; Meier, 1982), un 

incipiente análisis de la obra del grupo conocido como The Whites. En él se 

hacen públicas las influyentes teorías de Eisenman centradas en el uso del 

lenguaje arquitectónico. En este libro en colaboración, explica su proceso de 

proyecto y las razones que lo llevan a cuestionarse la forma arquitectónica y su 

significado. 

La arquitectura estuvo fuertemente influida también por el denominado giro 

lingüístico, y es con el inicio de la posmodernidad que se inicia la idea de la 

arquitectura como un medio de comunicación, una forma que conlleva un 

relato. Estas ideas inauguran, asimismo, los estudios sobre la narratividad y el 

lenguaje de los actos creativos. Basado en lo anterior, este trabajo se 

fundamenta en La poética de Aristóteles, en el cual se plantea que la narración 

del contenido artístico puede ser clasificada desde su intención, ya sea esta 

Retórica –el uso del lenguaje por el que se intenta convencer, a la manera del 

discurso político- o Poética –el uso creativo del lenguaje-. Desde una visión 

más contemporánea, Paul Ricoeur -en su ensayo Arquitectura y narratividad 

(2003)- plantea un paralelismo entre la estructura narrativa literaria y la de la 



17 
 

arquitectura, misma que fue retomada por el profesor Muntañola (2003), aquí 

se utilizan ambos textos como estructura inicial de análisis.  

En este ejercicio se interpreta la poética como esa función del lenguaje que 

en sí misma busca sus límites –siguiendo la línea hermenéutica de Aristóteles/ 

Foucault/ Ricoeur-, mientras que la retórica es entendida como la función que 

otorga validez y congruencia -la verosimilitud del drama poético aristotélico-, 

dentro de una coherencia propia del universo creado en el relato.  El caso de 

estudio se centra en la posmodernidad arquitectónica, pues no solo es la base de 

la que se desprende toda la arquitectura contemporánea, sino que además es el 

momento primigenio en el que se habla de la arquitectura como un sistema de 

comunicación, en el que se entiende el proyecto como la codificación de un 

contenido que conlleva un relato. 

Entre los principales antecedentes se seleccionó la obra representativa de 

Palladio y Durand como las primeras referencias de una búsqueda del lenguaje 

arquitectónico como búsqueda del proyectar; se hace un recorrido por el 

“lenguaje olvidado de la forma arquitectónica” de la modernidad, para 

posteriormente entrar de lleno a la posmodernidad arquitectónica, representada 

inicialmente por la postura teórica de Robert Venturi. 

El trabajo finalmente se aplica en el análisis de la obra denominada Casa de 

la ambigüedad de John Hejduk, la cual es posterior a los antecedentes de su 

investigación respecto al problema de los nueve cuadrados y las casas 
diamante, descritas en el libro The Mask of Medusa. Works 1974-1983 

(Hejduk, 1984). 

En resumen, el interés de esta investigación se centró en el entendimiento de 

las posibilidades y/o los límites del proyecto arquitectónico por medio de la 

función retórica y poética, en la obra de la posmodernidad representada por la 

Casa de la ambigüedad de John Hejduk. 



18 
 

I.1 Lenguaje como límite 

El libro quiere trazar un límite al pensar o, más bien a la expresión de los 
pensamientos: porque para trazar un límite al pensar tendríamos que poder 
pensar ambos lados de este límite (tendríamos, en suma, que poder pensar lo 
que no resulta pensable). 

Así pues, el límite sólo podrá ser trazado en el lenguaje, y lo que reside más 
allá del límite será simplemente absurdo (Wittgenstein, 2009, p. 5). 

Con estas palabras inaugura Ludwig Wittgenstein su investigación 

filosófica, respecto al lenguaje como límite del conocimiento del mundo en su 

Tractatus Logico-Philosophicus. Forma parte de lo que se conoce como el giro 

lingüístico, la visión filosófica de que toda la realidad debe ser juzgada desde la 

misma base que limita o posibilita el pensamiento: el lenguaje. Los relatos de 

las distintas disciplinas se plantean como el centro de los estudios de las 

posibilidades del conocimiento de la realidad, al tiempo que se definen las 

posibilidades de configuración de esta realidad -el pensar, para Ricoeur-. 

Todo límite no es quizá sino un corte arbitrario en un conjunto 
indefinidamente móvil (…) ¿Qué quiere decir, en general, no poder pensar 
un pensamiento? ¿E inaugurar un pensamiento nuevo? (Foucault, 1968, p. 
57). 

Esta cita de Foucault encierra de cierta manera la intencionalidad de este 

trabajo, puesto que recuerda que al buscar los límites se debe estar preparado 

para algo en movimiento, continuamente retado y rebasado. 

Este límite enmarcado por el lenguaje se estudia desde lo que es capaz de 

pensarse, y el relato que conlleva. Al estudiar La poética aristotélica se 

encuentra que su meta es indagar en la expansión de las posibilidades de lo 

conocido, mientras que la retórica se plantea como una fuerza de congruencia y 

validez cuyos resultados establecen el valor del descubrimiento. 

Posteriormente al giro lingüistico, la filosofía se cuestiona lo que se es capaz 

de pensar y de entender, mientras que intenta definir la posibilidad de la 

realidad y su percepción. El conocimiento del mundo está dado entre estas dos 

condiciones. 

Con estas ideas inicia uno de los textos fundamentales de la 

contemporaneidad, Las palabras y las cosas de Michel Foucault (1968). No es 

algo casual que este importante pensador contemporáneo hable sobre el límite 

de las posibilidades del conocimiento puesto que inicia una crítica sobre la 

historia del conocimiento y cómo dentro de ésta está profundamente inmiscuida 



19 
 

la metáfora como herramienta para descubrir y manejar la realidad y describir 

el mundo. 

Por otro lado, la verdad del conocimiento forma parte de la estructura formal 

del lenguaje. Por ello cuando Foucault plantea que la realidad es descrita como 

metáfora y que sólo de esta manera se es capaz de captarla plantea lo que se 

podría interpretar como una visión creativa del mundo, la metáfora; así como 

una descripción objetiva de la realidad, la verdad; de esta manera el lenguaje 

define nuestro conocimiento de la realidad. Como parte de la captación del 

mundo Foucault describe que esta búsqueda de la realidad desemboca en “(…) 

una experiencia desnuda del orden y sin modos de ser” (Foucault, 1968, p. 6). 

Según él, lo que hace su estudio del lenguaje es descubrir que “hay un orden”. 

Esto es, “hay una verdad” –una estructura- en la búsqueda del conocimiento. 

Por ello, y según todo lo planteado ¿Es posible entender el proyectar la 

arquitectura como una forma de conocimiento, o sea, como límite de la 

capacidad representativa de la sociedad y la cultura? Y por otro lado ¿de qué 

manera la arquitectura y su lenguaje están determinados por el concepto de 

verdad? 

I.2 Arquitectura y narratividad 

-allí donde, desde el fondo de los tiempos, el lenguaje se entrecruza con el 
espacio (Foucault, 1968, p. 3). 

La investigación sobre El sistema de los objetos de Jean Baudrillard (1969) 

parte de la idea de que los objetos cotidianos conllevan una gran carga 

simbólica que define parte de la realidad. Por ello no son sólo accesorios a la 

disciplina, sino que la misma arquitectura y la ciudad pueden ser consideradas 

como partícipes de este sistema de objetos: 

Sin relación no hay espacio, pues el espacio no existe sino abierto, suscitado, 
ritmado, ampliado por una correlación de los objetos y un rebasamiento de su 
función en esta nueva estructura. El espacio es, de alguna manera, la libertad 
real del objeto; su función no es más que su libertad formal (Baudrillard, 
1969, p. 17). 

El espacio se entiende aquí no solo como sistema geométrico –la ubicación 

espacial de los objetos en un sistema de representación y posicionamiento 

tridimensional cartesiano-, sino como un contenedor de elementos simbólicos, 

y por ello instrumento de la arquitectura. 



20 
 

Desde el punto de vista de la arquitectura, se podría decir que, si algo intentó 

demostrar Robert Venturi es la idea de que todo edificio es un sistema de 

comunicación, puesto que porta un significado. En palabras de Amos Rapoport: 

(…)  la gente reacciona al medio global y afectivamente antes de que lo 
analicen y lo evalúen en términos más específicos (…) le gustan ciertas áreas 
urbanas, o formas de viviendas, a causa de lo que significan (Rapoport, 1990, 
p. 14). 

Por otro lado, y según la visión de Umberto Eco (1986) en La estructura 

ausente, el significado de los elementos arquitectónicos es definido como la 

parte más importante de la función arquitectónica. 

(…) la perspectiva semiótica que hemos adoptado (…) nos permite reconocer 

en los signos arquitectónicos unos significantes descriptibles y catalogables, 

que pueden denotar funciones precisas, con tal que sean interpretados por 

medio de determinados códigos; y estos pueden revestir significados 

sucesivos (…) (Eco, 1986, p. 261). 

Estas codificaciones implican códigos tanto de escritura como de lectura, la 

clave por medio de la cual se comprenderá –se decodificará, según Eco- el 

significado planteado. 

(…) Finalmente, en la arquitectura se han de distinguir los códigos de lectura 
(y de construcción del objeto, de los códigos de lectura y de elaboración del 
proyecto del objeto) (…) Ello no impide que la semiótica del proyecto 
plantee problemas interesantes porque en un proyecto se dan diversos 
sistemas de notación (una planta no se codifica de la misma manera que un 
alzado) y en ellos hay a la vez signos icónicos, diagramas, indicios, 
símbolos, quasi-signos, no-signos, etc., cubriendo toda la gama de signos 
propuesta por Peirce (Eco, 1986, p. 281). 

Se entiende por tanto que la arquitectura posee una codificación, que, al 

decir de Eco, no solamente es de lectura/interpretación, sino que además se 

codifica al momento de proyectar. Esta súbita conciencia -en los albores de la 

época de la información-, sobre el contenido simbólico -la conformación del 

significado arquitectónico-, implica una responsabilidad sobre los hombros de 

los arquitectos y urbanistas, como diseñadores del ambiente en el que la 

mayoría de las personas habitan hoy en día. 

Por otro lado, el mismo libro plantea una crítica a la corriente arquitectónica 

del posmodernismo, el cual intentó conformar el objeto de proyecto sin tener 

tanto en cuenta el qué, si no el cómo: 

Esta falta de comunicación del significado apoya la visión de que los 
significados están en la gente, no en los objetos o las cosas (…) De todas 
maneras, las cosas sí portan significados (Rapoport, 1990, p. 17). 



21 
 

En línea con el posmodernismo, centrado en la teoría del lenguaje aplicada a 

la arquitectura, varios investigadores se dieron a la tarea de investigar y 

clasificar la forma en la que la arquitectura comunica. Charles Jencks, por 

ejemplo, publicó varios libros centrados en este enfoque, tales como El 

lenguaje de la arquitectura posmoderna (1984) y El significado en 

arquitectura (Jencks, Charles; Baird, 1975), entre otros. Uno de los más 

influyentes en la época fue el de Umberto Eco (1986), el cual desarrolla durante 

varios capítulos cómo funciona y cómo debe ser interpretada la arquitectura 

como un sistema de comunicación. 
 

I.2.1 El proyectar arquitectónico y su relato 
 

Se podría caracterizar la noción de la codificación del proyecto 

arquitectónico en una conversión del objeto en imagen como síntesis narrativa. 

Esto podría describir sintéticamente la narración arquitectónica que se 

transforma en conocimiento al habitar, como se describe en la estructura de 

análisis que plantea Ricoeur: 

(…) se organiza en tres rúbricas sucesivas, definidas en Tiempo y relato con 
una denominación muy antigua de mimesis –es decir, recreación, 
representación creativa-, empezando por la fase que yo llamo 
«prefiguración», en la que el relato es empleado en la vida cotidiana (…) 
antes de separarse de ella para producir las formas literarias. Luego pasaré a 
la fase de tiempo realmente construido, tiempo relatado, que constituirá el 
segundo momento lógico: la «configuración». Y terminaré hablando de lo 
que he denominado, refiriéndome a la situación de lectura y relectura, la 
«refiguración» (…) el habitar es la presuposición del construir, en la segunda 
fase el construir realmente pasa a encargarse del habitar, y todo eso para que 
la última palabra la tenga un habitar reflejado, un habitar que rehace la 
memoria del construir (Ricoeur, 2003, pp. 13–14). 

El autor hace en este decisivo texto una comparativa entre la narrativa 

literaria y la arquitectónica, entre lo “plasmado en el lenguaje” y lo “plasmado 

en piedra”; entre el “narrar” y el “construir”, lo cual es reconocido por el autor 

como de francas resonancias Heideggerianas, pues este construir está 

desarrollado en un habitar-construir previo –la prefiguración-, que para efectos 

de esta tesis será interpretado como arquitectura –“la preexistencia, o 

contexto”-, el pensar, que en esta tesis se interpretará como el proyecto 

arquitectónico –la configuración-, y finalmente la refiguración y lectura, que 

Ricoeur plantea como el habitar. 

El arquitecto, diferentemente al poeta trágico, no utiliza el «médium» de las 
palabras para «tramar» sus obras, sino el proyecto, constituido por diseños, 



22 
 

planos o dibujos (…) una obra construida se convierte en una representación 
espacial permanente (…) cambiando muchas veces su significación 
(Muntañola Thornberg, 1981, p. 23). 

(…) la arquitectura sería para el espacio lo que el relato es para el tiempo, es 
decir, una operación «configuradora»; un paralelismo entre, por un lado, el 
acto de construir, es decir, edificar en el espacio, y por otro lado, el acto de 
narrar, disponer la trama en el tiempo (Ricoeur, 2003, p. 11). 

El interés central de esta investigación será pues la configuración de la 

narración arquitectónica: El proyectar, el centro del ciclo planteado por 

Ricoeur: “el hacer arquitectónico”. “Un trabajo simultáneo de configuración del 

acto de construir y del acto de habitar”, el mismo que plantea una forma de 

habitar, condensa de esta manera una forma de conocimiento, una forma de 

plantarse y configurar el habitar. Este ciclo es transformado posteriormente por 

el habitar, y se reinicia cuando esta edificación se establece como la base sobre 

la que se posicionarán nuevos proyectos. Se puede decir que se establece como 

un nuevo nivel de validación –o contrastación-, sobre el que se posicionarán los 

nuevos proyectos configuradores del habitar, a través de lo que Ricoeur 

denomina intertextualidad, puesto que “cada nuevo edificio surge entre otros 

edificios ya construidos”, en el cual el planteamiento anterior se convierte en 

sedimentación en los cuales los edificios existentes se vuelven contexto. De 

esta manera cada nueva edificación se determina -se define- en su relación con 

una tradición establecida. 

En la misma línea, el contenido del acto creativo puede ser analizado desde 

las categorías aristotélicas de poética y retórica. La primera da como resultado 

la catarsis, o purificación, cuyo fin último es conocerse mejor a uno mismo. La 

segunda, por otro lado, habla de lo verosímil, la congruencia de lo relatado 

dentro del universo construido: la validez del discurso. 

Con esto se quiere decir que mientras la poética indaga sobre las 

posibilidades de ampliar el horizonte-límite “indefinidamente móvil” en 

palabras de Foucault, la retórica valida ese discurso, hasta que el ciclo reinicia, 

cuando éste es aceptado, validado, y se convierte ahora en parte del límite a 

romper por un nuevo ciclo. 
 

I.2.2 Antecedentes: Andrea Palladio y J.N.L. Durand (1809), 

el lenguaje clásico de la arquitectura 
 

Como antecesores de la modernidad estos autores experimentaron con 

nuevos sistemas de expresión del lenguaje de la arquitectura, que influirían en 



23 
 

autores tan cercanos -en comparación-, como Le Corbusier, van der Rohe, o el 

mismo Eisenman. El lenguaje clásico, como línea evolutiva de las raíces 

históricas grecolatinas expresa una grandiosidad y majestuosidad que se salta 

algunas generaciones antes de aparecer de nuevo en una versión más 

contemporánea. Es también una búsqueda de legitimidad. 

Palladio, un maestro cantero sin educación formal, viajó a Roma al principio 
de su carrera para medir las ruinas romanas. Bramante liberó a Palladio y a 
otros para lograr una lectura crítica de esas ruinas, las cuales evolucionaron 
hacia un tipo enteramente nuevo de en suite (…) Palladio redibujó todos sus 
edificios en 1578, cuando contaba con setenta años, para su famoso Cuatro 
Libros de Arquitectura. Fueron redibujados como Palladio los había 
conceptualizado. Esos dibujos documentaron fragmentos de edificios de la 
Roma imperial que él había bocetado pero colocados en un contexto 
diferente. 

Más que una copia, su anterioridad [historia] se convirtió en parte de este 
nuevo tipo de villa (…) Las representaciones en los libros de Palladio no se 
referían a cómo vivía uno en el siglo dieciséis en el campo Veneciano; eran 
marcas de una nueva manera de pensar sobre la forma y el espacio en 
relación al sujeto humano” (Eisenman, 1999, pp. 40–41). 

Se presenta, por lo tanto, un lenguaje retomado que se utiliza para validar el 

presente por medio de formas clásicas, que de esta manera prestan su verdad -

desde la retórica-. Por lo tanto, una forma de validar el presente es por medio 

del lenguaje, en este caso uno reinterpretado. 
 

 

1.2.3 La modernidad y su lenguaje (negado) 
 

El movimiento moderno en arquitectura, como revolución cultural se 

autoimpuso una tarea: la de simbolizar los tiempos modernos. En el camino se 

identificó con una formalidad abstracta, antifigurativa, un momento de pureza 

de máxima abstracción. 

Cuando al final de la década de los 40, la arquitectura moderna se estableció 
y se institucionalizó, perdió necesariamente algo de su sentido original (...) 
La teoría y la exégesis oficial habían insistido en que la arquitectura moderna 
no tenía ningún contenido iconográfico, que no era más que la ilustración de 
un programa, una expresión directa de un objetivo social. 

En todo ello había muy poco reconocimiento del significado. En realidad, la 
necesidad de un contenido simbólico parecía haber sido desechada (Rowe, 
1982). 

Esto inicia quizá al eliminar todo ornamento, toda señalización que 

recordará una arquitectura con algún rastro histórico. Uno de los primeros 

críticos de la arquitectura del movimiento moderno fue Adolf Loos, quien en 



24 
 

una famosa conferencia denominada Ornamento y Delito, plantea las bases de 

la abstracción de la revolucionaria arquitectura moderna: 

He encontrado la siguiente sentencia y se la ofrezco al mundo: la evolución 
de la cultura es proporcional a la desaparición del ornamento en los objetos 
utilitarios. Con ello, creí darle al mundo nueva alegría; no me lo han 
agradecido. Se entristecieron y agacharon la cabeza (…) Cada época tenía su 
estilo, ¿y sólo a nuestra época debía negársele un estilo? Por estilo entendían 
ornamento. Entonces dije: no lloréis. Ved, esto es lo que caracteriza la 
grandeza de nuestro tiempo: que no sea capaz de ofrecer un nuevo 
ornamento. Hemos superado el ornamento (…) Ved, está cercano el tiempo, 
el gozo nos espera ¡Pronto relucirán como muros blancos las calles de las 
ciudades! (…) (Loos, 1993, pp. 347–348). 

La ciudad “de muros blancos” corresponde a la ciudad moderna, abstracta, 

sin ornamentación, diseñada para el hombre moderno de El Modulor (Le 

Corbusier, 1976), la representación abstracta del usuario genérico de la 

arquitectura moderna, una arquitectura en el que la forma sigue a la función: 

(…) el ingenuo no sabe que unas determinadas formas significan unas 
determinadas funciones. No posee el código (…) Por lo tanto, podemos 
darnos cuenta de que todas las místicas de “la forma sigue a la función” son 
precisamente místicas si no se apoyan en una consideración de los procesos 
de codificación (Eco, 1986, p. 264). 

La arquitectura moderna desconfió de la representatividad que poseía la 

arquitectura histórica y en su afán por plantear una postura que la definiera e 

identificara, negó sus capacidades y posibilidades expresivas quizá al extremo 

de perderlas, lo que al mismo tiempo generó la pérdida de la capacidad de leer 

la arquitectura histórica, y no sólo eso, sino que gran parte de la arquitectura 

perdió, quizá, su legibilidad a los ojos de la gente común. ¿Cómo transmite el 

significado la arquitectura, y cómo puede leerse? ¿Cómo se proyecta una forma 

significativa? ¿Es el significado correcto el que se desea transmitir a la hora de 

proyectar? 

No hay forma de separar forma de significado; una no puede existir sin el 
otro. Sólo puede haber diferentes estimaciones críticas de los principales 
medios a través de los cuales la forma transmite significado al visualizador. 
Vincent Scully, en Nota a la segunda edición (Venturi, 1978, p. 16). 

Este nivel de transmisión simbólica, significativa, implica no sólo que el 

arquitecto se pierda como sujeto que intenta comunicar, al trasladar esta 

función al objeto arquitectónico –en palabras de Rapoport-, sino que además 

exige que el usuario posea el código necesario para descifrarlo. De esta manera 

el sujeto se vuelve un participante activo en la configuración de un cierto 

simbolismo arquitectónico. Esto plantea en esencia, un problema: el usuario es 



25 
 

de esta manera re-creador de la arquitectura. Recordemos además que los 

significados son codificados para las personas sujetas a ese tiempo histórico. 

(…) aún si uno acepta la importancia del significado, aún necesita 
preguntarse sobre cuál grupo estamos discutiendo, particularmente porque 
tanto diseñadores como usuarios están lejos de ser grupos homogéneos. Por 
lo tanto, uno necesita preguntarse el significado de quién está siendo 
considerado (Rapoport, 1990, p. 20). 

Como se plantea en esta cita –a manera de crítica no solo al movimiento 

moderno, sino al mismo posmodernismo-, ¿el significado de quién? ¿del 

diseñador o del usuario -ese ente abstracto, que muchas veces no se sabe quién 

es, qué desea, o con qué sueña-? 
 

I.2.4 La crisis de la modernidad: Venturi/ Eames/Archigram/ 

Rossi / Alexander 
 

En plena crisis de los CIAM, una pareja de diseñadores -en la más amplia 

extensión del término-, buscaba popularizar sus proyectos, algo que puede 

revisarse en el proyecto de su misma vivienda en California, sus películas, 

diseño de mobiliario, etcétera. Intentaron hacer accesibles al público los objetos 

de diseño: ese fue el trabajo de la vida de Charles y Ray Eames (Montaner, 

1997). 

A finales de los sesenta un grupo de egresados de la Architectural 

Association londinense, se reunía en un café a platicar sobre las numerosas 

posibilidades que se vislumbraban gracias a los avances tecnológicos de la 

época -y la factibilidad de aplicación en la arquitectura-. Viajes espaciales, con 

toda la parafernalia que lo acompañaba –trajes espaciales, cápsulas, etc.-, el 

entretenimiento, la recién inaugurada época de la información y los grandes 

cambios culturales originados por todo esto. Empezaron una publicación 

llamada Archigram (Cook, n.d.), con un lenguaje gráfico atractivo y de época: 

el cómic. No les interesó demasiado que sus obras fueran factibles, sino las 

grandes posibilidades que se presentaban ya ante ellos. De esta manera 

ampliaron los límites de la arquitectura, y la redefinieron en su investigación. 

La arquitectura con ellos pierde parte de su tectonicidad –su anclaje al sitio, y 

hasta su constructibilidad-, pierde su durabilidad, su estabilidad, sus materiales, 

etc. Un automóvil que se integra a un conjunto, que a la vez es una casa y un 

edificio de departamentos; una ciudad que se configura instantáneamente, 

centrada en el entretenimiento y en la difusión informativa; una ciudad como 



26 
 

una inmensa máquina que corre por el campo, rompiendo todos los esquemas 

preconcebidos de lo que es una ciudad. 

Un arquitecto se atreve a hablar de la historia de la ciudad como memoria 

colectiva, a revalorar la singularidad de los edificios y los lugares con valor 

histórico. El lugar cualitativo frente al espacio abstracto cuantitativo (Rossi, 

2015). 

Un arquitecto cataloga los elementos que -a su juicio- son indispensables 

para que cualquiera, -estructurando estos elementos- sea capaz de construir una 

arquitectura con alto impacto simbólico, o cómo él lo plantea, heredera de un 

modo intemporal de construir. Estos elementos constituyen un lenguaje de 

patrones, piezas configurables a modo, con herencia, que son las partes 

constitutivas de una arquitectura con un gran trasfondo, herencia de incontables 

generaciones al habitar el territorio. Este arquitecto reta con su teoría toda la 

ortodoxia moderna, que desecha la historia, el romanticismo de este modo fuera 

del tiempo, en la que la postura, incluso, del mismo arquitecto es retada, ahora 

se debe diseñar al lado de la gente, del usuario, estos son ahora sujetos 

participativos, y no sólo usuarios -no meros sujetos sin rostro ni personalidad- 

(Alexander, Christopher; Ishikawa, Sara; Silverstein, Murray, 1980). 

En esta crisis de la modernidad se cuestiona, por lo tanto, los fundamentos 

de la arquitectura: su tectonicidad, su materialidad concreta y duradera, su 

estabilidad y permanencia. También el proceso de proyecto se pone a prueba, se 

cuestiona además la figura misma del arquitecto y su función. Se le cuestiona 

su obsesión por la novedad, por romper con la herencia simbólica de la 

arquitectura. Se le cuestiona también su ceguera ante las expresiones populares, 

al negar cualquier valor que esta pudiera contener, como resultado histórico y 

cultural. Sus límites se amplían y reconfiguran, sus posibilidades expresivas y 

conceptuales se extienden. 
 

I.2.5 La complejidad. 
 

Uno de los conceptos centrales que se empezará a utilizar en la cultura 

contemporánea, y especialmente en la arquitectura a partir del paradigmático 

libro de Venturi (1978) será el de la complejidad. 

El pensamiento complejo es la búsqueda por integrar la mayor cantidad de 

variables en un problema, reconocer que en la realidad todo está interconectado 



27 
 

y que no puede existir una visión reduccionista del orden. En palabras de 

Venturi: 

Un orden válido se adapta a las contradicciones circunstanciales de una 
realidad compleja (…) Tolera modificaciones y arreglos. No hay leyes fijas 
en la arquitectura (…) Cuando las circunstancias retan al orden, el orden 
debería doblarse o romperse: las anomalías y las incertidumbres dan validez 
a la arquitectura (Venturi, 1978, pp. 63–64). 

Aquí el autor anticipa un enfoque metodológico que recién se inauguraba en 

la ciencia contemporánea, la de la teoría de sistemas y el pensamiento 

complejo, además de ello plantea algo que también es clave para entender su 

pensamiento -un nivel axiológico heredado de los planteamientos de la 

modernidad-: la validez. 

Ésta plantea además de reglas que deben ser acatadas, y valores que deben 

respetarse, la posibilidad de transgresión de esta arquitectura válida. En otras 

palabras, es requerido un enfoque en el que se plantea la necesidad de analizar 

el criterio de verdad que debe usarse en esta arquitectura posmodernista. 

I.3 Poética y Retórica en el relato del proyecto 

arquitectónico posmodernista 
(…) en arquitectura no podemos pensar en el construir sin definir al mismo 
tiempo un habitar (…) Como indica certeramente Ch. Norberg Schulz 
citando a Heidegger, es justamente por esta interrelación entre el construir, el 
habitar y el pensar que la arquitectura puede ser Poética: «… La poesía es lo 
primero que consigue que el hombre pertenezca a la tierra y así lo introduce 
en el habitar…», señala Heidegger a partir de una poesía de Hölderlin 
(Muntañola Thornberg, 1981, pp. 59–60). 

La poesía de Hölderlin fue la base para que Heidegger escribiera 

Poéticamente habita el hombre, sobre lo que concluye que “poetizar es medir”. 

Es generar una nueva medida “por la cual el hombre recibe por primera vez la 

medida de la amplitud de su esencia. El hombre esencia como el mortal (…) 

Sólo el hombre muere, y además continuamente, mientras permanece en esta 

tierra, mientras habita” (Heidegger, n.d.). Este es, pues, el drama esencial del 

ser humano, su esencia como mortal, lo que le da profundidad poética al 

habitar. Como mortal, el hombre adquiere verdaderamente la profundidad del 

habitar. Aquí se vislumbra la estructura del drama, sobre la que Aristóteles en 

La poética construye su análisis de la poesía. 



28 
 

Se recuerda, por tanto, la estructura del drama según Aristóteles: 

Las categorías de Aristóteles, que, recordemos, consideraba la tragedia como 
imitación de una acción a través de un argumento o fábula, eran 
fundamentalmente tres: la peripecia, o sea el cambio de sentido de la acción 
sobre sí misma, el reconocimiento, o el darse cuenta de algún personaje o 
carácter principal de su propio destino (…) y el lance poético o el pase de la 
vida a la muerte (…) son categorías determinantes de una complejidad y de 
un grado de «paradoja» de la obra. Cuanto más rica sea la ficción que 
determinan estas categorías, más capaz es la obra de producir catarsis en el 
espectador (…) el habitar y el proyectar (pensar) puede cotejarse con las 
precisiones aristotélicas de un argumento (…) (Muntañola Thornberg, 1981, 
pp. 61–62). 

El resultado del drama es la catarsis o purificación, que desencadena un 

“conocerse mejor a uno mismo”. Varios arquitectos han destacado un proceder 

patético respecto a su obra, pongamos por ejemplo los casos de John Hejduk 

(1993), de Lebbeus Woods (1997), de Daniel Libeskind (1991) o hasta de Rem 

Koolhaas (OMA, 1995). 
 

I.3.1 Habitar-Construir. 
El construir es aquí, a diferencia del cultivar, un edificar. Ambos modos del 
construir -construir como cultivar, en latín colere, cultura, y construir como 
edificar construcciones, aedificare- están contenidos en el construir auténtico, 
en el habitar. El construir como habitar, esto es, ser sobre la Tierra, queda 
para la experiencia cotidiana del hombre, como lo dice felizmente el 
lenguaje, de antemano como lo “habitual”. (Heidegger, 1997, p. 202) 

El binomio habitar-construir es inseparable, se habita verdaderamente en 

cuanto se construye, en el sentido de edificar, de sembrar y en el sentido de las 

herramientas que el hombre ocupa. 

La profundidad poética es una noción central del habitar. Según Muntañola 

(1981, p. 60): “La poesía es al mismo tiempo la admisión original a un habitar y 

la forma primaria de un construir.” 

Como indica el mismo Heidegger en el citado escrito, y debido a su 
naturaleza de medir lo inmedible, la poesía (y con ella la arquitectura en 
cuanto poética) opera con «imágenes», es decir con cosas que son y no son. 
La arquitectura como poética será, pues, la que sea capaz de convertir el 
objeto en imagen. Solo así el construir, el habitar y el proyectar (y con ellos 
lo físico, lo social y lo psicológico del lugar habitado) cumplirán con la 
máxima de Hölderlin: Poéticamente, el hombre habita… (Muntañola 
Thornberg, 1981, p. 60) 

Este medir lo inmedible que plantea Muntañola nos ofrece la dimensión 

metafórica del lenguaje, de ahí el planteamiento de Heidegger: “El hombre se 



29 
 

comporta como si él fuera el formador y patrón del habla [Sprache], siendo así 

que éste sigue siendo el señor del hombre (...)” (Heidegger, 1997, p. 200). 

En efecto, la metáfora pertenece con tanto derecho a la poética, entendida 
como proceso creativo de mimesis (imitación), como a la retórica entendida 
como proceso de persuasión, como finalmente, a la semiótica, entendida 
como proceso tipológico de significación histórico-cultural de la arquitectura 
(…) es en esta misma poética que Aristóteles define lo que ha pasado a ser la 
noción clásica de la metáfora como desdoblamiento «ficticio» y 
«productivo» entre el mito y la imitación del mito, entre lo que es y lo que 
puede ser (Muntañola Thornberg, 1981, p. 67). 

El mito de origen de la arquitectura de la posmodernidad es el valor de la 

vida diaria, lo popular, el valor de la historia y el relativismo de la verdad 

individualizada, el relato personal. Después del giro lingüístico se llega a la 

conciencia del lenguaje como configurador del pensamiento, la crítica del 

lenguaje como pura metáfora, un instrumento ambiguo, que constantemente se 

refiere a otra cosa, como plantea Foucault. 

El proyectar conlleva una narración basada en un mito original, ya sea 

fundamental o emergente, pero que se relaciona con la búsqueda de una poética 

y una retórica que amplíen las posibilidades expresivas del momento histórico 

(logos), la arquitectura como una forma de conocimiento, como la relación del 

conocimiento y el lugar (espacio y tiempo). 

El arquitecto es el poeta de las formas, porque sabe «construirlas» 
(«tramarlas») poéticamente, mediante la encadenación de sus elementos 
(caracteres) dentro de una misma totalidad, mito o fábula (Muntañola 
Thornberg, 1981, p. 24). 

Es la poética como intención de ruptura de los límites conocidos la que se 

centra en la metáfora, la metonimia -y en otros tropos-, como posibilidad de 

encontrar nuevas conexiones entre ideas, que superan lo conocido hasta ahora. 

Ahora, lo físico se convierte en imagen “(…) eikôn, la imagen: «hacer presente 

lo ausente»” (Ricoeur, 2003, p. 9). Muestra de lo significativo de un edificio, de 

la ciudad, de la esencia de lo artificial que es la mímesis, es que se convierta en 

imagen, una representación del conocimiento que porta lo edificado. 

Este análisis se basa en la estructura planteada por Paul Ricoeur, respecto al 

paralelismo que establece en Arquitectura y Narratividad entre el ciclo de 

Prefiguración –o Mímesis I-, Configuración –o Mímesis II- y Refiguración –

Mímesis III- de la narración literaria –Un estado preliterario de la narración 

casual, la literatura -como elemento configurador del relato en el tiempo, y 

finalmente la lectura o apropiación- y la arquitectura –el espacio, el pensar y el 



30 
 

habitar-. Este paralelismo nos presenta a la arquitectura como un estadio 

prefigurativo, la base sobre la que se construirá la configuración –o proyecto 

arquitectónico- «el pensar» y finalmente el habitar como confirmación de este 

proceso, que reinicia cuando –por medio de la retórica del relato arquitectónico- 

se da la necesidad de plantear nuevos horizontes –lo cual es propiciado por la 

aparición de nuevos mitos configuradores del espacio-, a través de la función 

poética del relato arquitectónico. 

Esta investigación se centra en la parte de la configuración, esto es, del 

proyectar arquitectónico como núcleo central del proceso. Es este segmento el 

que se analiza desde sus funciones poéticas y retóricas. 

La poética nos define los términos bajo los cuales se produce el significado 
estético, la retórica nos ofrece las argumentaciones con las cuales la 
arquitectura se convierte en verosímil y persuade, la semiótica, por último, 
nos enseña la estructura de lo construido, o sea, la forma que en las diferentes 
culturas han tomado la arquitectura como mimesis entre el construir, el 
habitar y el pensar (Muntañola Thornberg, 1981, p. 69). 

Al tiempo que se desarrolla el ciclo mimético planteado por Ricoeur, la 

poética extiende los límites, mientras la retórica va estableciendo un nivel de 

verosimilitud, de validación del relato subyacente en el proyectar 

arquitectónico. Desde su etapa inicial de ruptura poética hasta su aceptación y 

el establecimiento como fondo contextual. 

Es frente al contexto ante el cual se da el proceso de intertextualidad 

planteado por este autor. Esto quiere decir que las nuevas posturas 

configuradoras del habitar se plantean como integradoras o contrastantes. A la 

manera de las preexistencias lingüísticas planteadas por Habermas, podría 

parafrasearse lo dicho por él, de manera en que todo edificio nace en un 

contexto arquitectónico ante el cual el proyectista plantea una postura. 

Es este nivel valorativo el que Robert Venturi plantea en su Complejidad y 

contradicción como el nivel de validez, el que se encuentra en el proceso 

retórico de la poética. 

(…) la finalidad de la retórica no es la de ensayar procedimientos retóricos 
de por sí, si no la de transformar poética y arquitecturalmente un contexto 
dado. La selección de los procedimientos retóricos es parte esencial del éxito 
poético de un proyecto dado, y cada estrategia que usamos nos relaciona y 
compromete con el contexto de una manera precisa (…) (Muntañola 
Thornberg, 1981, p. 97) 

Por lo tanto, las estrategias retóricas de proyecto son consustanciales al nivel 

poético del proyectar arquitectónico, al relato arquitectónico como tal. El nivel 



31 
 

retórico del discurso del proyectar arquitectónico es tratado por Muntañola, 

quien plantea que: 

(…) las tres funciones tradicionales de la retórica: el género judicial, el 
género deliberativo, o político, y el género epidíctico o quasipoético (…) tres 
funciones (que) existen simultáneamente en el seno de la retórica 
arquitectónica, la cual debe convencer al cliente, seguir las normativas 
(legales) existentes, y construir una poética estéticamente válida (Muntañola 
Thornberg, 1981, p. 97). 

A continuación, se realizará el análisis de una obra poco reconocida de John 

Hejduk, después de plantear el recorrido conceptual y de estrategias retóricas 

utilizadas en su experimentación sobre el proyectar, específicamente en una 

línea de intertextualidad que podemos llamar genética, o sea, la evolución del 

ejercicio de proyectar de este autor y sus distintas estrategias. 

 

I.3.2 Categorías Poéticas y la arquitectura 
Peripecia/ reconocimiento/ lance poético 
 

Según lo que se ha planteado, la poética y la retórica son funciones del 

lenguaje, la primera tiene como consecuencia expandir las posibilidades de lo 

conocido, mientras que la otra es una fuerza de validez, cuyos resultados 

establecen el valor del descubrimiento. 

Al estudiar La poética aristotélica, se descubre que plantea tres etapas de 

una narración dramática, la cual analiza para poder escudriñar la poética del 

arte: la peripecia, el reconocimiento y el lance poético. 

La peripecia es el cambio de acción sobre sí misma: La estructura narrativa 

tiene una lógica interna, un desarrollo más o menos lineal que es rota de repente 

por ésta. El momento de giro en la trama presentada en el prólogo, centro del 

desarrollo del episodio, desde la que se empieza a vislumbrar la salida. Por otro 

lado, el reconocimiento plantea cómo los personajes principales del relato se 

dan cuenta de su propio destino, y se empieza a definir la salida. Y finalmente, 

el lance poético representa el paso de la vida a la muerte, la resolución final que 

presenta la patética salida de la tragedia. 

Estas categorías pueden ser trasladadas a ciertas intencionalidades del 

posmodernismo arquitectónico, mismas que se detallan a continuación: 

 

 



32 
 

La peripecia. 

Teniendo en cuenta que el desarrollo del relato arquitectónico también se da 

históricamente, o sea, en el cambio de un paradigma a otro, y en el 

replanteamiento de mitos, ya sea propios del diseñador, o de la cultura 

arquitectónica de la época, se plantea que la peripecia puede ser caracterizada 

por el extraordinario experimento de Le Corbusier en sus objets à réaction 

poetique, objetos recolectados de diversa procedencia y extraña disposición, 

que forman una reunión heterogénea de categorías diversas. De esta manera Le 

Corbusier se aleja de la racionalidad retórica que pareció caracterizarlo, dando 

paso a un nivel empírico más cercano a la sensibilidad posmoderna que a la de 

la plena declarada efervescencia racionalista de su arquitectura. 

El reconocimiento. 

El darse cuenta de la época histórica, de su propia posición dentro del 

devenir de la historia es por lo que se podría caracterizar a la paradigmática 

obra de Robert Venturi dentro de esta categoría dramática. El “darse cuenta de 

su propio destino” y actuar en consecuencia, esto es, el planteamiento de 

vanguardia que configura el propio devenir histórico, realizando nuevos 

planteamientos para los cambios de paradigma que amplían los límites de las 

posibilidades expresivas del proyectar arquitectónico. 

Únicamente en una retrospectiva concienzuda se vuelve claro que un cuerpo 
de trabajo es de hecho producto del tiempo en el que fue producido. Nuestro 
tiempo ha sido fuertemente influenciado por fuerzas frenéticas/esquizoides 
liberadas posteriormente a la Segunda Guerra Mundial. (Hejduk, 1984, p. 23) 

El lance poético. 

El paso de la vida a la muerte, la esencia de lo patético, puede caracterizarse 

como el vislumbramiento de la salida. En esta categoría se puede caracterizar la 

obra de John Hejduk, heredero de la crisis cultural planteada por la Segunda 

Guerra Mundial, periodo en que inicia su trabajo profesional, tal como lo 

plantea en Mask of Medusa (1984), bajo el que recurrentemente proyecta 

referencias al muro de Berlín. Así como la característica obra de Lebbeus 

Woods (1997), War and Architecture; la cual se plantea como “prospectos de 

reconstrucción a la destrucción de Sarajevo por la guerra en Bosnia”. En esta 

realiza un planteamiento crítico a dos de los principios que han guiado las 

reconstrucciones de las ciudades y edificaciones en zonas de guerra modernas y 

contemporáneas: “Restaurar lo que ha sido destruido a un estado anterior a la 

guerra” -restaurar la «normalidad»-, y “Demoler los edificios dañados y 



33 
 

destruidos y construir algo enteramente nuevo”, sobre lo cual él plantea un 

“tercer principio: La ciudad posterior a la guerra debe crear lo nuevo desde lo 

antiguo dañado”, bajo lo que él llama “reconstrucción radical”. 

Parecería innecesario insistir en la postura de violencia destructiva, 

constructiva, reconstructiva -deconstructiva- planteada en esencia por el autor, 

en las formas torturadas, retorcidas y fragmentadas de este mito arquitectónico 

como estrategia retórica. 

 

I3.3 John Hejduk 
 

Ahora lo más importante de la arquitectura es su capacidad comunicativa 
(…) Ello será una característica definitoria de la arquitectura posmoderna 
(…) La arquitectura pierde sus atributos básicos y se convierte en puro 
mensaje e imagen, por encima de los espacios, procesos, funciones, 
tipologías, estructuras, técnicas o formas (Montaner, 1997, p. 166). 

La arquitectura posmodernista nace con la crisis de la modernidad, esta 

inaugura una manera de entender la arquitectura y la ciudad como componentes 

de un sistema comunicativo. Es heredera del giro lingüístico, que centra las 

posibilidades del conocimiento en la herramienta central del pensamiento y su 

expresión: el lenguaje, casa del ser. Hubo pues, una primera generación de 

arquitectos que desarrollaron un lenguaje muy particular, como una reacción 

exagerada a la racionalidad y al hermetismo de la arquitectura del movimiento 

moderno. Del “Less is more” miesiano al “Less is a bore” venturiano se pasa 

por el uso exagerado y sarcástico de la decoración, la revisión historicista y la 

recuperación del valor de lo popular y lo vernáculo como fuente de inspiración. 

Robert Venturi es parte de los que inauguran esta visión, con su 

paradigmático libro titulado Complejidad y contradicción en la arquitectura 

(1978), mismo que es interpretado, y comentado por algunos arquitectos que 

han sido sus críticos y seguidores: Charles Jencks, Michael Graves, Charles 

Moore y hasta Philip Johnson (Montaner, 1997). Hay algunos otros arquitectos 

que podrían categorizarse dentro lo que podría denominarse una segunda 

generación de esta arquitectura posmoderna. Entre estos podrían enlistarse a 

Peter Eisenman y John Hejduk. Esta nueva arquitectura posee bases 

conceptuales que actúan por encima de cualquier noción del sitio o de la 

realidad. 

John Hejduk fue integrante del grupo denominado Five Architects, o The 

New York Five, junto con Eisenman, Graves, Gwathmey y Meyer. Además de 



34 
 

su obra como arquitecto, John Hejduk fue profesor de diversas universidades, 

director de la Cooper Union School of Architecture y escribió algunos libros de 

poesía.  

En esta investigación se eligió su obra por su idiosincrasia y evolución desde 

una crítica de la modernidad a una mitología individual, una poética y retórica 

propias. Un universo propio que plantea no sólo un lenguaje particular sino una 

nueva función del arquitecto como creador individual independiente del lugar, 

independiente del cliente, pero centrada en la historia –ficticia o no-. Así mismo 

se dice de su obra que inaugura un nuevo lenguaje: “En este, incluso más que 

en sus otros libros, Hejduk prueba ser un logoteta, un fundador de un lenguaje” 

(van den Bergh, 1993), puesto que inaugura un nuevo catálogo formal, con 

formas conocidas. 

La extensa obra proyectual y algunas de sus obras construidas están 

recogidas en el libro Mask of Medusa. Works 1947-1983 (Hejduk, 1984). Su 

trabajo se destaca de los demás arquitectos de su generación pues se ubica en 

los límites de la arquitectura, la escultura, el happening, el arte-objeto y la 

poesía. Este autor plantea no solo una forma narrativa, muy cercana a lo 

literario, sino que además trastoca la actividad misma del arquitecto alejado de 

la idea de ser algún tipo de “solucionador de problemas urbanos”, si no como 

un individuo más cercano al arte, a lo que se define aquí como el arte poético. 

 

I.3.4 “Las casas Diamante” “El problema de los nueve 

cuadrados” y la “Casa Muro” 
 

Las Casas diamante. 

Algunos de los primeros experimentos de Hejduk son las denominadas 

Diamond houses, las cuales: 

(…) son el resultado de una búsqueda de generar principios sobre la forma y 
el espacio en la Arquitectura. Hay un intento por entender ciertas esencias en 
la búsqueda de un compromiso arquitectónico con la esperanza de expandir 
un vocabulario. El descubrimiento de los trabajos y dictados de un desarrollo 
orgánico de ideas específicas se convierte en una función necesaria de la 
búsqueda (…) Los problemas de punto-línea-plano-volumen, los hechos de 
cuadrado-círculo-triángulo, los misterios de estructura-construcción-
organización, la cuestión de escala, de posición, el interés en poste-dintel, 
muro-bloque, la extensión de un campo limitado, de un campo ilimitado, el 
significado de la planta, de la sección, el significado de expansión espacial-
compresión espacial-tensión espacial, la dirección de líneas reguladoras, de 
las retículas, las fuerzas de una extensión implicada, las relaciones de figura 



35 
 

fondo, el número de la proporción, la medida de la escala, de la simetría a la 
asimetría, de diamante a diagonal, las fuerzas escondidas, las ideas de 
configuración, lo estático con lo dinámico, todo esto comenzó a tomar la 
forma de un vocabulario (Hejduk, 1984, p. 41). 

Las casas diamante, pueden reflejar el paralelismo de la ruptura entre 

Mondrian y van Doesburg en el movimiento De Stijl, y la experimentación de 

esa composición transgresora entre, por ejemplo, el Carpenter Center en 

Harvard, de Le Corbusier; las casas Hubbe y Lange de Mies van der Rohe; y la 

serie de las Diamond houses. En estas Hejduk plantea la innovación de una 

composición ortogonal en un campo rotado a 30°, 45°, 60° y 90°.  
 

El problema de los nueve cuadrados 

Este es utilizado como “una herramienta pedagógica para nuevos 

estudiantes”. Se plantea la división de un campo de forma cuadrada en nueve 

cuadrados iguales, una retícula que debe ser afrontada como base para la 

ideación de diferentes posibilidades de proyecto por los nuevos estudiantes de 

arquitectura, desde lo gráfico a lo espacial: 

Esta investigación planteada como tema pedagógico fue seguido por el 

mismo Hejduk como método de trabajo, y fue la base de las Casas Tejanas, de 

sus medios y cuartos de casa y de sus más conocidas casas muro. 
 

La casa muro 
Los años 1968-1974 fueron años explosivos en el desarrollo del trabajo. Las 
estoicas investigaciones de las Casas Tejanas de los Nueve Cuadrados 
estaban completas, el sistema de proyección Diamante estaba en su lugar y la 
Casa Muro del Abuelo estaba dibujada (aunque no era en realidad todavía 
una casa muro verdadera porque era de un piso de altura (…) Había escrito 
un texto sobre el edificio del Ejército de Salvación de Le Corbusier, en el 
cual ciertos aspectos de la casa muro empezaron a clarificarse (…) el muro 
también emergió en planta de los diagramas en planta de Diamante. Esto es, 
la hipotenusa del diamante se volvió el muro en planta. Uno podía borrar los 
vestigios periféricos de los trazos Diamante. La Casa Muro 1 fue un nuevo 
descubrimiento. De un lado del muro (el pasado), los elementos de 
circulación –rampa, escalera, elevador- fueron colocados. Eran volumétricos, 
opacos, monocromáticos, en perspectiva con la estructura fija a la tierra. Su 
color era blanco, gris, negro (…) Una vez que el único habitante pasaba a 
través del muro se encontraba en un espacio con vista al paisaje (¿árboles?, 
¿agua?, ¿tierra? ¿cielo?) el cual era básicamente privado, contemplativo y 
reflectivo. (Hejduk, 1984, p. 59). 

Como el mismo autor plantea hay una mitología que va evolucionando, una 

serie de temáticas y de estrategias retóricas que se basan lejanamente en el 



36 
 

desarrollo de ideas ya planteadas en la modernidad, por ejemplo, en el edificio 

del Ejército de Salvación de Le Corbusier. 

Más allá de sus referentes modernos nos encontramos con una 

representación muy clara y evolucionada de “una arquitectura de conceptos”, 

basada en el planteamiento de un relato, con estrategias retóricas muy claras, 

como se puede apreciar en la siguiente cita: 

Uno tenía que entrar y salir de la única abertura en el muro para funcionar. El 
nuevo espacio era ese espacio el cual era el más rápido, el más veloz, el más 
comprimido, el de la distancia más corta, el presente. Se esperaba que 
elevara el hecho de que continuamente entramos y salimos del pasado y del 
futuro, de manera cíclica. Nunca nos detenemos a contemplar el presente, 
pues no podemos hacerlo; pasa demasiado rápidamente. Vertí todos los 
significados múltiples que pude en esta pequeña estructura; era una 
confrontación directa y un reto a la sociedad que en la arquitectura sólo 
celebraba la tercera dimensión. De alguna manera, irónicamente, esta casa 
tenía que ver con la “idea” del presente, la celebración de lo bidimensional; 
guiaba y condensaba hacia un punto. Tenía que ver con el tiempo (Hejduk, 
1984, p. 59). 

El autor presenta un relato más allá de lo espacial, una intención poética y 

retórica, de llevar a la arquitectura con un lenguaje renovado hasta los límites 

de las capacidades expresivas de ese momento histórico. Hay que recordar que 

esto se plantea dentro de la crisis de la mitología moderna y el cambio de 

paradigma hacia la posmodernidad. 

Simultáneamente con la concepción de la Casa muro una serie de proyectos 
evolucionaron, llamados ¼ de Casa, ½ Casa, ¾ de Casa, tomando la 
geometría básica de un cuadrado, un círculo y un diamante y dividiendo esas 
figuras básicas en partes, ¼, ½, ¾ (…) El conector extendido entre el 
dormitorio y los elementos de la estancia quizá fue el elemento el cual 
producía la otredad sobre el edificio (Hejduk, 1984, p. 60). 

Es sobre un proyecto de esta serie de edificios que se aplicará el modelo de 

análisis propuesto con anterioridad. 
 

 

I.3.5 La casa de la Ambigüedad 
 

La obra 

Como se planteaba con anterioridad, la elección de la Casa de la 

ambigüedad corresponde a que forma parte de la serie de proyectos que el 

mismo Hejduk considera centrales y cumbre dentro de su desarrollo entrando a 

la madurez de su pensamiento: las denominadas Casas muro. Además de que 

posee una serie de características que la hacen no solo única dentro de la serie, 



37 
 

sino además ideal para el experimento de aplicación del modelo de análisis, 

esto es la determinación de su intencionalidad a través de la potencia que tiene 

la intención destacada por el título, y las características de su presentación 

gráfica. 

 

 
Imagen 2. Casa de la ambigüedad, basada en una ilustración de John Hedjuk (1984), collage del 

autor 05 de marzo de 2023. 

Sin embargo, una de las dificultades de análisis, que forma al mismo tiempo 

parte de su potencia, estriba en que el material está representado únicamente 

por un dibujo en acrílico, en la que se plantea una planta y un isométrico, así 

como un párrafo donde se narra la intención discursiva, las herramientas 

retóricas por medio de las cuales se plantea el proyecto. 

Esta casa se plantea como ejercicio en el sentido que se utilizan para 

desarrollar ideas. No es pues, un encargo profesional. 

 



38 
 

El arquitecto como autor. 

John Quentin Hejduk (1929-2000), arquitecto neoyorkino graduado de 

Harvard en 1952, es miembro del grupo conocido como The New York five– 

por su relación con el grupo CASE, y la posterior publicación del libro Five 

Architects (Eisenman, Peter; Graves, Michael; Gwathmey, Charles; Hejduk, 

John; Meier, 1982). Es conocido por su extensa labor experimental, como un 

influyente profesor y director de la Irwin S. Chanin School of Architecture de la 

Cooper Union (Muschamp, 2000). 

Realizó ilustraciones de libros, publicó libros de poesía y creó una mitología 

propia a la que dio forma a través de una arquitectura con alto contenido 

narrativo, a medio camino entre la escultura y la arquitectura. 
 

El usuario 

Si bien el autor no indica un usuario específico de este proyecto, en el 

desarrollo en general de las casas muro, serie a la que esta pertenece se plantea 

un usuario solitario que la habita. Se puede imaginar, por tanto, que el habitante 

sea un hombre –¿tejano? - maduro pero sociable -aunque se entiende que el 

usuario es sólo uno, hay un comedor para seis personas y una cocina con buena 

capacidad-: esto implica que se proyecta pensando en la la vida pública. Se 

piensa que el personaje es un hombre que cultiva sus relaciones sociales, 

aunque claramente se evita el contacto de los invitados con lo más íntimo de la 

vivienda, al separar tan marcadamente los espacios de la vida pública de los 

privados. 

En el boceto se puede apreciar cómo los espacios de reunión parecen los de 

un claustro, un lugar de recogimiento, de socialización quizá, pero a un nivel 

muy íntimo. 
 

El nombre 

El nombre proviene de la misma descripción que el autor hace respecto a 

cómo hay una inconsistencia respecto al sistema de representación utilizado. Ya 

que mientras a primera vista lo que se encuentra es simplemente una planta y 

un isométrico, si se observa a detalle uno se puede percatar que hay tres 

representaciones en una: una planta, una fachada y un isométrico. Como se 

puede apreciar en la Ilustración 2 coexisten incoherentemente elementos en 

planta y alzado, a la manera de las representaciones antiguas que mezclaban de 



39 
 

manera natural ambas representaciones, dependiendo el enfoque con el que se 

necesitara leer. 

Es justamente la ambigüedad la que le da nombre al proyecto. Sin embargo, 
la casa de la ambigüedad no es donde la ambigüedad vive, sino una de sus 
formas de representación, que quizá lo es todo ¿Dónde se encuentra la 
arquitectura? ¿Dónde reside? (Eisenman, 1982). 

 

El sitio. 

Como lo menciona la misma descripción del proyecto “se encontraba en un 

espacio con vista al paisaje (¿árboles?, ¿agua?, ¿tierra? ¿cielo?) el cual era 

básicamente privado, contemplativo y reflectivo” (Hejduk, 1984). 

Un “espacio con vista al paisaje” implica una relación muy específica con el 

sitio, aunque el sitio es completamente genérico, el emplazamiento de la 

vivienda, su posición en él, y las características del mismo son particulares. El 

exterior entra en el interior, así como el interior se extiende indefinidamente 

hacia afuera. 
 

Representación 

Hay que recordar que históricamente los primeros planos arquitectónicos 

corresponden a la civilización más antigua conocida -la Mesopotámica-. En el 

libro Antes del diluvio. Mesopotamia 3500-2100 a.C. de Pedro Azara (2012), se 

encuentran planos -plantas, secciones, alzados y maquetas- de 5000 años de 

antigüedad, prácticamente idénticos al sistema de representación ortogonal que 

se sigue utilizando hoy en día. 

Por otro lado, encontramos en algunos mapas de códices mesoamericanos 

algunas representaciones que combinan las ortogonalidades de planta y alzado, 

las cuales dependen del énfasis que se quiera otorgar a lo representado. Es pues 

una representación muy primitiva y heterogénea que no respeta “un orden 

claro” en el modo de representación. 

Es muy interesante que Hejduk plantee una representación arquitectónica tan 

primitiva en su búsqueda de una aproximación diferente para un lenguaje 

arquitectónico nuevo. Esta implica una búsqueda, una heurística: no se sabe lo 

que se va a encontrar ni cómo, se logra a través de un proceso de tanteos 

sucesivos. Es de esta manera que la representación de esta búsqueda se da a 

través de un dibujo que es en sí mismo ambiguo, no está definido, puede 

representar múltiples cosas al mismo tiempo. 



40 
 

Este proyecto tiene una profunda intencionalidad racional asociada a las 

implicaciones metafóricas y de ambigüedad que posee. Se puede ver en las 

descripciones de los proyectos de esta serie, las Casas diamante, las cuales 

describen una profunda carga teórica y una representación a modo como centro 

de la búsqueda. 

¿Cómo se puede representar un pensamiento arquitectónico cerca del límite? 

pues aquí Hejduk plantea una lección al respecto: cercano a la indefinición y 

abierto a las posibilidades de conocer su esencia, este proyecto se aleja del 

hiperrealismo omnipresente en el proyectar contemporáneo, con poco énfasis 

en el requerimiento del dibujar como desarrollo del pensar-el-habitar, 

desarrollarlo en un proyectar-arquitectura. 

La técnica de representación utilizada en ambos dibujos es muy diferente. 

Mientras que la planta parece estar dibujada en lápiz de color o grafito con gran 

esmero y meticulosidad, prestando gran atención a los detalles, aparentemente 

no los resuelve todos intencionalmente, el isométrico o perspectiva Hejduk -

como se le ha dado en conocer-, es una representación mucho más libre e 

inexacta, más parecida a un boceto, incluso con varias etapas, hasta con 

correcciones como pareciera ser la ventana de la mueca que recuerda a la Bye 

House, la cual tiene una consistencia pastosa con pincel: posiblemente un 

acrílico o gouache. Incluso aparentan ser de dimensiones más o menos 

parecidas, aunque tengan formatos diferentes. Se podría presumir que incluso 

quizá sean papeles (hay que observar la diferencia de formato y el casual 

acomodo diferenciado en el libro) y hasta tiempos de dedicación y de 

realización diferentes. 

La planta pareciera estar al mismo tiempo en sección, pues 

longitudinalmente se aprecia el horizonte de unos ¿cerros?, paralelamente se 

pueden observar lo que parecieran ser unas nubes, si se entiende como alzado, o 

árboles si se ve como planta; quizá ambas cosas como sugiere el isométrico, así 

como algunos elementos que se aprecian como piezas del paisaje en la otra 

vista parecen ser objetos propios de la Casa. 

La casa no está levantada en el terreno. Está sobre este, definiéndolo, 

limitándolo. 

El elemento de acceso, el cual tiene un gran protagonismo, a la manera de la 

promenade architecturale, como las rampas de acceso Le Corbuserianas en las 

que se está dentro, pero fuera aún, los cuales aparecen como un elemento para 



41 
 

desfilar, para aproximarse, y que impactan con su presencia, e inauguran el 

sitio. Como lo describe Hejduk, se plantean para recorrer el tiempo y el 

espacio; pareciera ser ilimitado, puesto que se sale del campo visual insinuando 

tener continuidad. 

Los espacios útiles se encuentran a lo largo de la circulación articuladora-

conectora, al parecer de más de 50 m. de longitud. 

En planta, las áreas de circulación parecen estar remarcadas en color gris, 

mientras que las áreas útiles parecen estar pintadas en color blanco. Aquí surge 

la duda sobre la posibilidad de que los dibujos originales hayan sido a color, y 

por requerimientos de la impresión del libro se hayan presentado en blanco y 

negro. 

En el comedor podemos apreciar el hogar de lo que parece ser una 

chimenea, integrada a la mesa, al mismo tiempo, en el remate del eje de 

circulación se encuentra una chimenea como centro del hogar, su recibimiento. 

Mientras que los espacios públicos tienen formas orgánicas, los de 

circulación y los considerados de servicio, como la cocina, son ortogonales, 

parecieran estar relacionados con la idea de que no son significativos, por lo 

tanto, poseen una forma común a los de la arquitectura del movimiento 

moderno pues son racionales, óptimos, están bien organizados. 

Hay una cierta deformación de “la caja de música” descrita por Hejduk en 

planta y en isométrico. Podría ser accidental, o podría ser completamente 

intencional. 

¡Hay una escalera! Posiblemente exista un segundo piso que no aparece en 

el isométrico, o quizá un sótano ¿podría ser un área más íntima o de servicio 

que no aparece en los planos? 

Se aprecian los elementos ya utilizados por Hejduk tanto en el desarrollo de 

las Casas diamante, como en el Problema de los nueve cuadrados:  

(…) los problemas de punto-línea-plano-volumen, los hechos de cuadrado-
círculo-triángulo, los misterios de estructura-construcción-organización, la 
cuestión de escala, de posición, el interés en poste-dintel, muro-bloque, la 
extensión de un campo limitado, de un campo ilimitado, el significado de la 
planta, de la sección, el significado de expansión espacial-compresión 
espacial-tensión espacial, la dirección de líneas reguladoras, de las retículas, 
las fuerzas de una extensión implicada, las relaciones de figura fondo, el 
número de la proporción, la medida de la escala, de la simetría a la asimetría, 
de diamante a diagonal, las fuerzas escondidas, las ideas de configuración, lo 
estático con lo dinámico, todo esto comenzó a tomar la forma de un 
vocabulario (Hejduk, 1984, p. 41). 



42 
 

Dentro de estos podemos destacar: 

“Los problemas de punto-línea-plano-volumen”: El citado acceso-paseo es 

un volumen que antes de salirse del campo compositivo es descompuesto en 

planos que no llegan al límite, si no el que hace las veces de piso. Así mismo, 

es una línea si contemplamos su esbeltez con relación a los volúmenes útiles. 

“Los hechos de cuadrado-círculo-triángulo”: Si bien en este proyecto no se 

encuentran figuras clásicas si no la deformación –quizá evolución- de estas, 

observamos algunas figuras sin formas convencionales. 

“Los misterios de estructura- construcción-organización”: La estructura y 

construcción parecieran ser más bien simples, sin embargo, la organización, si 

la entendemos como función, es más bien compleja y nada convencional pues 

las habitaciones se desintegran y se reconfiguran en un espaciamiento 

“americano (en el cual) la unión es implicada por la distancia.” (Hejduk, 1984, 

p. 67) 

“La cuestión de escala, de posición”: otro elemento más de ambigüedad, 

pues la escala no está indicada en el dibujo. Se podría revisar también su 

posición, pues es completamente ambigua en sus relaciones con un sitio 

supuesto, por ejemplo, su orientación, una posible relación urbana, etc. 

“El interés en poste-dintel, muro-bloque”: El muro bloque es utilizado en 

este dibujo como instrumento retórico de separación de lo público y lo privado. 

Tiene la intención de hacer transcurrir al caminante en un antes y un después y 

no únicamente como elemento espacial. 

“La extensión de un campo limitado, de un campo ilimitado”: el campo de 

composición es ilimitado, y se acentúa por la salida del campo de uno de los 

elementos de la composición, así como de la presupuesta continuidad de los 

elementos del paisaje. 

“El significado de la planta, de la sección”: en este dibujo, a primera vista, 

parecieran elementos indiferenciados, no importa mucho cuál de los dos se vea 

porque más o menos aportan la misma información, sin embargo, el isométrico 

comunica las alturas y proporciones que no arroja la planta. Por otro lado, la 

ambigüedad entre planta y sección acentúa una sensación de longitudinalidad, 

reforzada por los elementos del paisaje que se salen del campo compositivo. 

“El significado de expansión espacial-compresión espacial-tensión 

espacial”: Mientras que los desproporcionados elementos que aparecen en 

planta como accesorios parecen insignificantes, pues están sometidos a esa 

compresión, el elemento conector del “paseo arquitectónico” está 

evidentemente expandido, siendo al mismo tiempo el elemento de unión, que se 



43 
 

genera entre las tensiones espaciales de los elementos subordinados, 

comprimidos. 

“La dirección de líneas reguladoras de las retículas”: hay una clarísima 

dirección acentuada por el paseo, sin embargo, se encuentra en competencia por 

la altura de los elementos verticales en el isométrico, que incluso llegan a 

salirse del campo de composición. 

“Las relaciones de figura fondo”: se ha mencionado ya la relación ambigua 

del dibujo entre lo que se intenta destacar en colores más claros contra el fondo 

más oscuro de la imagen representada, sin embargo, algunos elementos al 

parecer construidos, artificiales, se funden en la planta con el paisaje, sin 

permitir reconocerlos más que en el isométrico. 

“El número de la proporción, la medida de la escala”: se ha mencionado ya 

la estrategia retórica de la desproporción de los elementos. 

“De la simetría a la asimetría”: mientras que el paseo pareciera ser un claro 

eje de simetría, los elementos se disponen en planta de una manera 

contrapunteada, con un gran equilibrio visual, pero en franca asimetría. 

“Lo estático con lo dinámico”: finalmente se puede decir que esta 

composición guarda un gran equilibrio, y un intenso dinamismo debido a la 

armonía de los contrapuntos a lo largo del recorrido del elemento del paseo que 

integra a los diferentes elementos en uno solo. 

El proyecto. 

La casa de la Ambigüedad-Separada está más cerca a la figura de algún tipo 
de instrumento musical, quizá de la India. El dibujo de la Ambigüedad-
Separada es extraño. Al principio puede ser leído como un dibujo en planta, 
entonces, cuando uno lo mira más largamente se convierte en una sección 
flotando en un paisaje de fondo de fachada plano, y de repente es un objeto 
moviéndose en un paisaje en perspectiva. El dibujo le da cuerpo a tres clases 
de espacio: una planta, una sección y una perspectiva. Logra una 
ambigüedad, pero una ambigüedad puramente Americana. La ambigüedad 
Americana es lograda por el aislamiento y separación de objetos y partes. Es 
también un tipo diferente de ambigüedad de la Europea la cual es realizada 
por la interacción y superposición de sistemas. En la europea se da un 
desenmarañamiento, en la Americana la unión es implicada por la distancia 
(Hejduk, 1984, p. 67). 

En esta descripción del proyecto se puede leer cómo plantea conceptos de un 

gran dramatismo que recuerdan la poética aristotélica al trazar la representación 

del transcurso del tiempo representado por el paso por una sola abertura de la 

Casa muro I. En este caso ese periodo está acentuado por la promenade 

architecturale. Contiene asimismo elementos característicos y reconocibles de 



44 
 

algunos otros proyectos tales como la disposición de los vanos a distintas 

alturas y formas, así como la ventana en el cuerpo de la “caja de sonido” como 

la mueca antropomórfica que se plantea en la Bye House (Wall House II). 

Se presenta, por otro lado, lo que se podría llamar la destrucción de la 

primacía de la función de uso sobre las de las funciones simbólicas, puesto que 

se puede ir reconociendo los usos fragmentados de las habitaciones 

convencionales tales como comedor y cocina, distanciados en gran proporción 

de lo que se podría reconocer como estancia con chimenea, en la planta de 

acceso que normalmente propone Hejduk en las Casas muro, la planta de 

acceso público, diferenciada de los otros usos más privados de las otras dos 

plantas. 
 

Conclusiones  

 
Finalmente se tendría que plantear la aplicación de la estructura de análisis 

desarrollada en este trabajo de investigación. ¿Qué se podría decir respecto a la 

indagación de este proyecto como reconfigurador de los límites de las 

posibilidades del proyectar arquitectónico? 

De entrada, el planteamiento de Hejduk es parte de una serie de propuestas 

que giran en torno a un mito configurador. Este podría ser la búsqueda de una 

evolución (¿o revolución?) del lenguaje moderno y sus temas, llevado a uno de 

sus extremos funcionales, al grado de rayar en la pura especulación teórica, al 

tiempo de buscar fundar un lenguaje nuevo. 

A este mito (mimesis de lo artificial como representación de la naturaleza) le 

corresponden una arquitectura, un proyectar y un habitar específicos. Se puede 

decir que está enmarcado en el contexto arquitectónico de la última 

modernidad, posterior a la Segunda Guerra Mundial, con toda la carga 

dramática que esto conlleva. Ante esto, la postura de Hejduk (y para el caso, de 

los Five architects) es utilizar el lenguaje abstracto de la modernidad: sus 

colores y formas básicas, así como su racionalidad llevada al extremo de sus 

capacidades expresivas, al límite de ruptura con ese pasado inmediato; una 

arquitectura pensada para un hombre moderno aún indeterminado y abstracto, 

lo suficientemente racional como para vivir en una casa con un programa 

deconstruido. Su postura ante el contexto arquitectónico que se inserta es de 

adaptación y superación de su comunidad lingüística, llevando a los límites 

posibles el lenguaje de la modernidad, hasta la casi ruptura de la funcionalidad 



45 
 

de uso, elevando la funcionalidad simbólica al máximo, hasta llegar a conectar 

con el diseño de paisaje, o la escultura urbana. 

En el otro extremo se tiene la propuesta radical del habitar que posee 

grandes ecos Heideggerianos, al plantear una función simbólica revolucionada 

que llega a lo que se podría denominar un habitar poético. Este habitar 

cotidiano se antoja una tarea complicada por decir lo menos, realizando 

forzosamente grandes recorridos en un paisaje contemplativo, entre un espacio 

funcional y otro. 

Este proyectar, que es el centro configurativo de la narración del habitar -el 

pensar Ricoeuriano-, está abordado aquí por medio de la poética, entendida 

como la extensión de los límites del lenguaje de la arquitectura moderna, su 

pureza, su abstracción y racionalidad llevadas al extremo de ruptura. Mientras 

que, como estrategias retóricas, se podría reconocer “la ambigüedad 

americana”, “la horizontalidad del territorio tejano”, el antropomorfismo, la 

dialéctica del trazo ortogonal contra las figuras ameboides e irregulares, la 

axialidad radical, los interiores exentos de la envolvente, y los que él mismo 

menciona. 

La poética tiene como resultado expandir los límites de las posibilidades del 

conocimiento y de expresión de una cultura dada y la retórica plantea las 

herramientas que ayudan a validarlo, a reiniciar el ciclo de prefiguración, 

configuración y refiguración (mímesis I, II y III, respectivamente), por medio 

de la estrategia de que este elemento de ruptura o ampliación se convierta en el 

contexto ante el cual los nuevos autores deban posicionarse, ya sea de manera 

integrada o contrastada. 

John Hejduk plantea por medio de la ambigüedad metafórica inherente al 

lenguaje arquitectónico una posible expansión de los límites proyectuales, de 

las capacidades expresivas del proyecto y de su entendimiento como forma de 

conocimiento. 

¿Cuáles son los límites que expande? Si bien el lenguaje de la arquitectura 

moderna es en esencia abstracto y posee un código racional, purista, 

antidecorativo, y conceptual, es limitadamente metafórico. La ruptura del límite 

del lenguaje proyectual moderno en la obra planteada es la representación 

conceptual de un relato de la relación del espacio y el tiempo. 

 



46 
 

 
 

Imagen 3. Relación entre Mitos, Logos y Topos (Muntañola Thornberg, 2003, p. 38) Esquema 

realizado por el autor el 05 de marzo de 2023. 

 

Recordemos la estructura de relación entre Mitos, Logos y Topos, planteada 

por Muntañola (2003, p. 38), en la que Mitos está relacionado directamente con 

el proyectar, el Logos con la Historia y el Topos con la arquitectura y el 

territorio. Es de esta manera en que las resonancias de paisajes que recuerdan a 

un anclaje al sitio /topos /territorio indeterminado, son al mismo tiempo 

determinantes en la propuesta (Imagen 3). 

La retórica, como se ha insistido, plantea un nivel de validez dentro del ciclo 

de prefiguración, configuración y refiguración; de manera en que al final del 

ciclo, esta ruptura poética se integra al contexto sobre el que se posicionarán los 

nuevos proyectos, en un ambiente de intertextualidad. La propuesta de Hejduk 

en este sentido, maneja elementos convencionales, estructuras ya dadas por el 

lenguaje de proyecto de la arquitectura moderna, pero llevadas al extremo, así 

como estrategias retóricas inéditas en el ejercicio del pensar-proyectar de la 

arquitectura posmoderna, como son el antropomorfismo y la dualidad del trazo 

ortogonal contra las figuras ameboides e irregulares, entre otras. 
 

 



47 
 

Respecto al lenguaje de la arquitectura. 
 

Se decía que toda poética se basa en un lenguaje existente, evolucionado, 

innovador, que plantea nuevas perspectivas –nunca mejor dicho-, nuevos 

horizontes de los límites del proyectar en la arquitectura. En palabras de 

Umberto Eco: “toda manifestación de lo inverosímil se apoya en articulaciones 

de lo verosímil”. Es este precisamente el trabajo de las estrategias retóricas de 

proyecto, la verosimilitud de un proyecto de habitar. 

Es finalmente una de las aportaciones del trabajo de Hejduk, el considerar lo 

conocido, una postura de intertextualidad ante la modernidad, ante las nuevas 

teorías de la posmodernidad y ante la misma evolución de su propio proyectar –

como evolución genética-, que experimenta con la poética de la narración del 

proyectar posmoderno, conceptual, con sus estrategias retóricas no de una 

validez universal, sino de una validez individual. 

Hejduk, consciente del giro lingüístico plantea la viabilidad del lenguaje 

arquitectónico como elemento de superación de la modernidad arquitectónica 

en la búsqueda de lo planteado por Heidegger: para lograr que poéticamente 

habite el hombre. 

 

 



48 
 

Bibliografía 
 

Alexander, Christopher; Ishikawa, Sara; Silverstein, M. et alt. (1980). A pattern language/ 

Un lenguaje de patrones. Ciudades, edificios, construcciones. Gustavo Gili. 

Alexander, Christopher; Silverstein, Murray; Angel, Schlomo; Ishikawa, Sara; Abrams, D. 

(1975). The Oregon Experiment. Oxford University Press. 

Alexander, C. (1981). El modo intemporal de construir. Gustavo Gili. 

Aristóteles. (2000). La poética (5a ed.). Editores Mexicanos Unidos. 

Azara, P. (2012). Antes del diluvio Mesopotamia, 3500-2100 A.C. Polígrafa. 

Baudrillard, J. (1969). El sistema de los objetos. Siglo XXI. 

Cook, P. (Ed.). (n.d.). A guide to Archigram. Academy Editions. 

Eco, U. (1986). La estructura ausente. Introducción a la semiótica (3a ed.). Lumen. 

Eisenman, Peter; Graves, Michael; Gwathmey, Charles; Hejduk, John; Meier, R. (1982). 

Five architects. Gustavo Gili. 

Eisenman, P. (1982). Arquitectura de Cartón: Casa I / Casa II. En Five Architects (pp. 15–

37). Gustavo Gili. 

Eisenman, P. (1999). Diagram diaries. Thames & Hudson. 

Eisenman, P. (2002). The End of the Classical: The End of the Beginning, the End of the 

End. En Architecture theory since 1968 (pp. 522–539). MIT Press. 

Eisenman, P. (2011). Diez edificios canónicos. Gustavo Gili. 

Foucault, M. (1968). Las palabras y las cosas. Una arqueología de las ciencias humanas. 

Siglo XXI. 

Heidegger, M. (n.d.). Poéticamente habita el hombre. Internet Archive. Recuperado el 3 de 

marzo, 2023, de 

https://archive.org/stream/HEIDEGGERPoeticamenteHabitaElHombre/HEIDEGG

ER - Poéticamente habita el hombre_djvu.txt 

Heidegger, M. (1997). Construir, habitar, pensar. En Filosofía, ciencia y técnica (3a ed.). 

Editorial Universitaria. 

Hejduk, J. (1984). Mask of Medusa. Works 1947-1983. Rizzoli. 

Hejduk, J. (1993). Víctimas. Colegio Oficial de aparejadores y arquitectos técnicos de 

Murcia. 

Hejduk, J. (2010). Tarde en Llano. Revista Minerva. 

http://www.revistaminerva.com/articulo.php?id=414 

Jencks, Charles; Baird, G. (1975). El significado en arquitectura. Blume. 

Jencks, C. (1984). El lenguaje de la arquitectura posmoderna (3a ed.). Gustavo Gili. 

Le Corbusier. (1976). El Modulor: ensayo sobre una medida armónica a la escala humana 

aplicable universalmente a la arquitectura y a la mecánica. Poseidon. 

Le Corbusier. (1978). Hacia una arquitectura (2a ed.). Apóstrofe. 

Libeskind, D. (1991). Postdamer Platz. Postdamer Platz. 

https://libeskind.com/work/postdamer-platz/ 

Loos, A. (1993). Escritos. El Croquis Editorial. 



49 
 

Montaner, J. M. (1997). Después del movimiento moderno. Arquitectura de la segunda 

mitad del Siglo XX (3a ed.). Gustavo GIli. 

Montaner, J. M. (2008). Sistemas arquitectónicos contemporáneos. Gustavo Gili. 

Montaner, J. M. (2011). La modernidad superada. Ensayos sobre arquitectura 

contemporánea. Gustavo Gili. 

Montaner, J. M. (2013). Arquitectura y política. Ensayos para mundos alternativos. Gustavo 

Gili. 

Montaner, J. M. (2014). Del diagrama a las experiencias: hacia una arquitectura de la 

acción. Gustavo Gili. 

Muntañola Thornberg, J. (1981). Poética y Arquitectura. Anagrama. 

Muntañola Thornberg, J. (2003). La arquitectura de la transparencia (En el espacio 

humano). En Arquitectonics. Mind, Land & Society (pp. 31–45). ETSAB/ UPC. 

Muschamp, H. (2000). John Hejduk, an Architect And Educator, Dies at 71. The New York 

Times. http://www.nytimes.com/2000/07/06/arts/john-hejduk-an-architect-and-

educator-dies-at-71.html?pagewanted=all&src=pm 

O.M.A.; Koolhaas, Rem; Mau, B. (1995). Exodus, or the Voluntary Prisoners of 

Architecture. AA Final project 1972. En S, M, L, XL. The Monacelli Press. 

Rapoport, A. (1990). The meaning of the built environment. A nonverbal communication 

approach. The University of Arizona Press. 

Ricoeur, P. (2003). Arquitectura y narratividad. En J. Muntañola Thornberg (Ed.), 

Arquitectonics. Mind, Land & Society (pp. 9–29). ETSAB/ UPC. 

Rossi, A. (2015). La arquitectura de la ciudad. Gustavo Gili. 

Rowe, C. (1982). Introducción. En Five Architects. Gustavo Gili. 

Rupert de Ventós, X. (1981). Prólogo. En Poética y arquitectura (p. 8). Anagrama. 

Seguí de la Riva, J. (2010). Ser dibujo. Escuela Técnica Superior de Arquitectura de 

Madrid. UPM. 

Trías, E. (1991). Lógica del límite. Destino. 

van den Bergh, W. (1993). Seven memos on the geometry of pain. En Soundings: A Work 

(p. 19). Rizzoli. 

Venturi, Robert; Scott-Brown, Denise; Izenour, S. (1978). Aprendiendo de Las Vegas: el 

simbolismo olivdado de la forma arquitectónica. Gustavo Gili. 

Venturi, R. (1978). Complejidad y contradicción en la Arquitectura (2a ed.). Gustavo Gili. 

Wittgenstein, L. (2009). Tractatus lógico-philosophicus/ Sobre la certeza. Gredos/ RBA 

Editores México. 

Woods, L. (1997). Pamphlet Architecture 15: War and Architecture. Princeton 

Architectural Press. 

 



50 
 

 
 
 
 



51 
 

 

II. La sombra como configurador del 

espacio arquitectónico; una 

aproximación desde la teoría a la 

imagen. 
 

Juan Andrés Sánchez García * 

I

lustración 1.  Representación basada en sombras. Autor: Elaboración: Josep María Muntañola. 

Fotografía: Juan Andrés Sánchez García (2014) 

                                                           
* Es Doctor en Arquitectura y Urbanismo por la Universidad Veracruzana y Doctor en Arquitectura, 

Diseño y Urbanismo por la Universidad Autónoma del Estado de Morelos. Maestro en Procesos y 

Expresión Gráfica en la Proyectación Arquitectónica Urbana por la Universidad de Guadalajara y 

Especialista en Métodos Estadísticos por la Universidad Veracruzana. Miembro del Sistema Nacional 

de Investigadores y Padrón Veracruzano de Investigadores. Profesor de licenciatura, Profesor de 

Maestría en Arquitectura y Profesor invitado del Doctorado en Arquitectura y Urbanismo en la 

Universidad Veracruzana. Desarrolla investigación en Línea de Generación y Aplicación del 

Conocimiento enfocada en la complejidad, modelación, análisis espaciales y pensamiento sistémicos 

aplicados en procesos arquitectónicos y urbanos para el desarrollo. Profesor miembro en el Cuerpo 

Académico Arquitectura y Urbanismo para el desarrollo UV-CA-452. Correo electrónico: 

juansanchez@uv.mx ;  orcid.org/0000-0003-2217-2711 

mailto:juansanchez@uv.mx


52 
 

Este capítulo es parte de un trabajo de investigación más amplio de carácter 

fenomenológico en arquitectura, que coloca puntual atención al fenómeno de la 

sombra que configura de distintas maneras al espacio arquitectónico. 

La sombra, a lo largo de la historia, ha sido considerada como un elemento 

simbólico-cultural. En la literatura se narran historias que hacen referencia a la 

apreciación de este fenómeno con un testimonio escrito; por ejemplo, en la 

Historia Natural de Plinio el Viejo se describe el mito del origen de la pintura, 

que se presenta relacionada con la sombra. Quintiliano planteaba que si los 

pintores no sabían progresar desde el inicio de su arte, la pintura se reduciría a 

trazar el contorno de la sombra proyectada por el sol; culturas como la maya y 

la egipcia manifestaron la importancia de esta a través de sus construcciones, 

con las que configuraron una expresión de arquitectura en su espacio exterior, 

directamente relacionada con acontecimientos astrológicos, entre otros 

ejemplos, sin embargo, el fenómeno de la sombra ha sido estudiado 

comúnmente bajo la consideración de ser consecuencia del manejo de la luz en 

el espacio arquitectónico como un fenómeno hasta cierto punto secundario. 

Le Corbusier, Frank Lloyd Wright y Mies Van der Rohe se refieren a la luz 

como un elemento fundamental en la arquitectura. Para Le Corbusier, “la 

arquitectura es el juego sabio, correcto y magnífico de los volúmenes bajo la 

luz” (1964, p. 16). En este sentido, si bien la luz remite a un estudio profundo 

en la configuración del espacio arquitectónico, es pertinente agregar a la 

definición anterior la importancia que tiene la sombra en dicha configuración: 

en tanto consecuencia o efecto de la luz al proyectarse en diferentes formas y 

volúmenes, ya que la sombra logra dimensionar el espacio y hace evidente la 

apreciación de la luz.  

El estudio de la sombra no es un problema ni menoscaba la importancia del 

estudio de la luz en arquitectura, sino que se percibe como un fenómeno del 

cual existen suficientes consideraciones y bases de investigación para 

establecer un análisis y destacar su importancia que, igual que la luz, configura 

el espacio arquitectónico dotándolo de cualidades para potencializar la 

experiencia vivida en la arquitectura. 

La sombra ha generado motivos de su estudio  tanto que, como se menciona 

en Una breve historia de la sombra (1999) de Stoichita,  “(…) No debemos 

extrañarnos del retraso que, en relación con la historia de la luz, caracteriza a la 

historia de la sombra, su explicación reside seguramente en que en realidad es 

el estudio de una entidad negativa” (Stoichita, 1999, p. 10), por lo que en el 



53 
 

presente trabajo se explica e interpreta la relación entre el fenómeno de la 

sombra y el espacio arquitectónico y se presentan algunas consideraciones y 

bases que permiten encaminar este estudio hacia la comprensión y relevancia 

de este concepto ilustrando algunos ejemplos para evidenciar la participación 

de la sombra como configurador del espacio arquitectónico. 

Se plantea una perspectiva donde existe un problema filosófico y conceptual 

de la sombra y que esta es un alma gemela a la luz, y representa el mismo valor, 

por lo que se destaca a la sombra como un elemento simbólico cultural que 

ayuda y abona a experimentar la propia arquitectura desde una dimensión 

fenomenológica. 

La sombra como configurador del espacio arquitectónico construye el lugar, 

la forma, el tiempo, la percepción y el simbolismo dentro de la arquitectura, 

argumentada bajo el contexto histórico que proyecta su uso y la manifestación 

virtual que ayuda a comprender la propia arquitectura. 

La evolución de este capítulo trasciende a través de la interpretación 

fenomenológica para desarrollar la apropiación de la sombra en el espacio 

arquitectónico mediante un abordaje filosófico existencial, que articula lo 

místico, lo geométrico, lo poético, entre otras consideraciones que ayudan a 

entender su importancia. 
 

II.1 Espacio Arquitectónico 

El espacio arquitectónico ha merecido especial atención en las definiciones 

que, estudiosos en el tema, han dado a la arquitectura tomando en cuenta el 

espacio interior, el cual se considera un elemento indispensable para poder 

entender el sentido y la intención de la arquitectura, ya que, como menciona 

Kahn, “la arquitectura es la creación meditada de espacios. (…) La renovación 

continua de la arquitectura proviene de los cambios en los conceptos de 

espacio” (1957, págs. 85-96). 

El espacio interior, por tanto, ha sido objeto de estudio para especialistas en 

el tema, que, en su afán por definir el espacio arquitectónico, complejizan este 

punto de la arquitectura, y esta cuestión interpretativa se desglosa en elementos 

que pueden ser articuladores del espacio. Así, de acuerdo con Zevi, “la bella 

arquitectura es aquella que posee un espacio interno que atrae, eleva y subyuga 



54 
 

espiritualmente a las personas y expresa que lo importante es establecer que 

todo lo que no tiene espacio interno no es arquitectura” (Zevi, 1981, p. 26). 

Este argumento enfatiza lo fundamental que es el espacio interior en 

arquitectura y que, a partir de las cualidades y características que éste posee, 

maximiza la expresión estética de la arquitectura, toda vez que “el espacio es un 

medio de expresión propio de la arquitectura y no es resultante de la orientación 

tridimensional de los planos y volúmenes” (Meissner, citado por Muñoz Serra, 

2012, párr.3), consecuentemente, el espacio interior es una fuente de 

inspiración en la manifestación de la arquitectura misma. 

Por lo tanto, si la importancia del juicio arquitectónico radica en el espacio 

interno, entonces dicho espacio se define como “aquello que no puede ser 

representado completamente en ninguna forma, sino experimentado 

directamente; es el protagonista del hecho arquitectónico. Tomar posesión del 

espacio, saberlo ver, constituye la llave para ingresar a la comprensión de los 

edificios” (Zevi, 1981, p. 20). 

El espacio concebido es plural y cuando se trabaja sobre él se interviene 

simultáneamente al menos en tres conceptos espaciales diversos y 

complementarios, ya que el espacio abstracto que definimos sobre el plano o en 

el espacio se convierte en un lugar físico a través de la experimentación del 

espacio-tiempo (Muñoz Cosme, 2008). Esta experimentación es importante por 

ser el vínculo entre hombre y espacio, siendo esta relación el objetivo de la 

arquitectura al crear espacios habitados por el hombre, tal como lo refiere 

Alberto Campo Baeza (2000, p. 38); “Creo con Heidegger que la arquitectura 

trata de espacios para ser habitados por el hombre”. 

En este mismo orden de ideas, una visión humanista del espacio 

arquitectónico, es la que aporta el filósofo y catedrático de arquitectura José 

Ricardo Morales, quien lo define con características esenciales; “El espacio 

arquitectónico es fenoménico y pragmático, pues se manifiesta mediante 

operaciones humanas y tiene condición cualitativa. No se delata en el 

porcionamiento de cifra y medida; por lo contrario, su carácter se evidencia en 

el topos o lugar” (Morales, citado por Muñoz Serra, 2012, p.2). 

Esta complejidad interpretativa, cualitativa y experimental se aprecia en las 

aportaciones de los autores antes mencionados, básicamente en la descripción 

de los configuradores del espacio que exaltan las cualidades experimentales, 

incluso se encontró que desde textos clásicos de la arquitectura como Saber ver 



55 
 

la arquitectura (1981), se habla del proyecto arquitectónico y de la dificultad 

que ha llevado al hombre a entender las características y la interpretación del 

espacio arquitectónico, posiblemente debido a que: 

La ausencia de una historia aceptable de la arquitectura proviene de la falta 
de habituación en la mayoría de los hombres para comprender el espacio, y 
del fracaso de los historiadores y de los críticos de arquitectura en aplicar y 
difundir un método coherente para el estudio espacial de edificios” (Zevi, 
1981, p. 19). 

Zevi refiere que la carencia de un método para estudiar y explicar el espacio 

arquitectónico propicia que algunos autores, antes de describir el espacio, 

intenten generar experiencias dentro del mismo para facilitar su entendimiento. 

Con base en la afirmación de Zevi (1981), la comprensión del espacio 

arquitectónico radica en entender lo que sucede en el espacio exterior o interior 

en la arquitectura como un vínculo importante de la estética, y que a la postre 

Van der Ven agrega que 

desde un punto de vista material, la idea de espacio conduce a la tesis de la 
unidad plástico-espacial, que encuentra su expresión de tres maneras: espacio 
exterior (masa o volúmenes), espacio interior, y su culminación en la 
interpenetración de ambos tipos de espacio (Van der Ven, 1981, p. 319) 

lo que lleva a evidenciar que, en primera instancia, pueden surgir diferentes 

tipos de espacios, según la perspectiva de la investigación y, como segundo 

lugar, recalca el concepto de interpretación ligado al espacio y al habitante que 

es un punto fundamental para describir mediante cuáles cualidades o 

fenómenos se puede interpretar el espacio arquitectónico. 

Al proyectar una obra arquitectónica se puede hacer uso de fenómenos que 

provoquen emociones que posibiliten el bienestar al interior del espacio en 

correspondencia con uno de los propósitos de la arquitectura. De acuerdo con 

Plummer (2009) 

se desea de la arquitectura algo más que una mera satisfacción de básicas 
necesidades: se espera una satisfacción emocional, que los edificios cobren 
vida y que no se les considere objetos inertes; que afirmen los afectos 
creados como reflejo de los anhelos internos humanos; que propicien el 
contacto con el devenir de la naturaleza y abran la posibilidad de crear 
espacios que despierten nuevos sentimientos y sensaciones y, lo más 
importante, que satisfagan el espíritu propio (p.6). 

Con el propósito de aclarar la complejidad que presenta la concepción del 

espacio interior, se esboza un esquema donde se muestran los factores que 

intervienen en la apreciación y la vivencia del espacio, cuya interpretación de 



56 
 

sus configuradores tangibles e intangibles, deben ser estudiados con especial 

atención debido a su significativa aportación al espacio arquitectónico. 

II.1.1 Del Lugar al espacio  

El análisis del espacio arquitectónico está basado en el trabajo dentro del 

espacio interior que conlleva la arquitectura y que posee atributos necesarios para 

cualificarlo. El arquitecto y profesor de la Escuela Técnica Superior de 

Arquitectura de Madrid (ETSAM), Bernardo Ynzenga, ha manifestado su 

inquietud acerca de la necesidad de valoración del espacio como parte del proyecto 

arquitectónico y plantea la exigencia de extraer su definición de la filosofía antigua 

para entenderlo. 

Para definir el concepto de espacio es necesario retomar los escritos realizados 

en la antigua Grecia, tal como lo plantea Aparicio Guisado en su obra Construir 

con la razón y los sentidos en la cual menciona que: “Los filósofos presocráticos se 

oponían a la noción de espacio y de materia, de tal manera que consideraban a 

ambos incompatibles, lo que derivó en el planteamiento de ciertas oposiciones 

análogas, como lleno-vacío, ser-no-ser, etc.” (2008, p. 53). Estos argumentos 

mantuvieron confusiones para poder definir al espacio, por tanto, no existía para 

los filósofos antiguos. Como refiere Aparicio, Platón en su libro Timeo define al 

espacio como: “el habitáculo de las cosas creadas”, y sostiene que el espacio en 

cuanto receptáculo es un continuo sin cualidades que no se halla ni en la tierra ni en 

el cielo, de modo que no puede decirse de él que existe.  

En la antigüedad existió un debate filosófico acerca de lo que hoy llamamos 

espacio. Como lo refiere Ynzenga (2013, p.25) en su libro La materia del 

espacio arquitectónico: “No había concepto de espacio ni palabra para 

designarlo; y si no hay palabra no hay concepto ni pensamiento: lo que no es no 

puede ser pensado, y lo que no puede ser pensado no puede ser”. Anteriormente 

era difícil definir lo que no se conocía, por tanto, no se le podía dar nombre a lo 

inexistente en nuestro imaginario ni a lo que se pretendía que no existiera. 

Ambos arquitectos coinciden en la presentación del concepto de lugar antes 

de hablar del espacio y plantean la diferencia entre ambos. Mientras Aparicio 

Guisado (2008) recalca la necesidad de distinguir entre el espacio y el lugar 

basado en la dicotomía de espacio de necesidad (Utilitas) y un espacio de 

belleza (Venustas), Ynzenga (2013) plantea una definición concreta para 

separar ambos conceptos basada en que la cultura griega no hablaban de 

espacio, sino que referían a un topos y lugar, concepto vinculado a los objetos. 



57 
 

La relación existente entre el lugar y el volumen está basada en un concepto 

importante que lo define, la sombra. Así, para Platón el objeto revela el lugar, 

pero no lo crea. El objeto pertenece a lo real perceptible, pero el koinós tópos 

pertenece al mundo de las ideas, carece de realidad específica y sólo existe –

como sombra– y cobra relevancia cuando se materializa en el límite de los 

objetos reales. 

Para Aristóteles, en cambio, todo objeto ocupa algún lugar y si no hay objeto 

no hay lugar, pues sólo existe por razón del cuerpo que lo ocupa. Pero (…), 

“admite que el término lugar también puede utilizarse para referirse a lo que 

puedan tener en común los lugares específicos; lo que en términos más actuales 

se podría interpretar como posibilidad de que existan lugares” (Ynzenga Acha, 

2013). 

Ynzenga entrelaza las ideas platónicas y aristotélicas acerca del concepto de 

espacio que en esa época no existía como tal, pues menciona que:  

En aquel universo de objetos lo que más se podía aproximar a la actual 
comprensión del espacio era la nada, la negación del ser; era capacidad de 
ser, capacidad de ser percibido. En términos de hoy, en su mundo no había 
aún espacio; su mundo era un mundo material. La arquitectura era cosa de 
objetos construidos sobre un objeto de paisaje: era cosa de presencias 
materiales percibidas (Ynzenga Acha, 2013, p. 27). 

Con base en lo anterior se desprende que en la cultura griega era de interés 

la forma y la geometría de las cosas, sus relaciones y sus transformaciones. En 

su empeño por comprender el mundo material, los griegos se acercaron a la 

imitación de cánones, consolidando la relación entre las partes que componen 

un objeto para, posteriormente, entender lo que llamaríamos espacio, así como 

las cualidades que lo conforman. 

Pasó mucho tiempo para que la existencia de este término fuera aceptada, 

pues antes se construía sin saber que ahí mismo se encontraba el espacio o sin 

darle un nombre a lo que podíamos percibir. 

Ynzenga (2013), más adelante en su investigación, propone que la 

aceptación de la existencia conceptual de un algo equivalente al espacio o 

pheuma (equivalente a espíritu, soplo, hálito, viento), que describe 

metafóricamente una materia inmaterial, adquirió carta de naturaleza de la 

mano de la teología. Finalmente, concluye:  

Tras las adquisiciones neo-platónicas y aristotélicas, la convicción religiosa 
en la omnipresencia de Dios les llevó a negar la posibilidad de ‘la nada’. 
Aceptar que allí donde no hay materia no existe nada, aceptar la no-
existencia, implicaba la posibilidad de que hubiera un lugar inaccesible para 



58 
 

el Creador o siendo que Dios es omnipresente no puede haber parte en la que 
Dios no pudiese manifestarse. En su lugar se vino a afirmar que el espacio 
‘es’, que fue creado y que, como resultado de un acto de creación, fue 
perfecto desde sus inicios (p.40). 

Como resultado, el espacio tuvo verbo y concepto. Adquirió un contenido 

continuo y difuso que resolvía, superándolo, el conflicto originario entre lo 

vacío y la nada, pero era incalificable. El espacio, por lo contrario, al existir 

como objeto real y conceptual, podía tener atributos, discernibles mediante la 

verdad revelada. Para los seguidores de Santo Tomas de Aquino su principal 

atributo estaba en el hecho de que todas las cosas existentes comparten el haber 

surgido de un único acto de voluntad divina trascendente, y que, por tanto, 

reflejan con distintos grados de exactitud la perfección de su creador escondida 

en rasgos que la mirada atenta puede desvelar. Y fue en los templos donde la 

mirada fue más intensa, aupada en el impulso de la religión. “Aceptar la idea de 

que el espacio existe fue condición necesaria para comenzar a pensar en él y 

dotarlo de atributos. Inventado el sustantivo comenzaron a generar adjetivos” 

(Ynzenga Acha, 2013, p. 43-44).  

En el mundo occidental, a principios de la Edad Media, el concepto de 

espacio se distanció del concepto de la nada, superando la posible comprensión 

subjetiva que se podría obtener por el mero hecho de percibirla. Es decir, el 

edificio religioso cobró respeto y gran importancia para determinar la existencia 

del espacio como un elemento inteligible en la arquitectura que dotaba de 

simbolismo a la atmósfera presente. Desde el Renacimiento, y posteriormente 

el Barroco europeo, se concibe el espacio como una especie de continente 

universal de los cuerpos físicos, el cual posee las siguientes propiedades como 

ser homogéneo, isotrópico, ilimitado, tridimensional y homoloidal (Aparicio 

Guisado, 2008). 

Muchas interpretaciones de este concepto se han desglosado a lo largo de los 

años, y desde el siglo XIX se han originado distintas aproximaciones al 

problema del espacio desde múltiples disciplinas como la psicología, la 

geometría, la física e incluso desde la metafísica para entenderlo como una 

realidad. De esta manera, en los años más recientes, se muestra que el espacio 

como tal, al ser sustantivo, puede adjetivarse cuando colocamos la palabra 

arquitectónico, es decir, dar referencia al espacio propio de la arquitectura. 

Cuando se admite la existencia de algo y se le da nombre de algo, comienza 

a ser. Adquiere nombre propio, pero aún no se sabe cómo es y se genera el 

debate sobre ese algo que deja de ser binario –existe o no existe– y pasa a ser 



59 
 

cualitativo y estructural –cómo es y cuál es su lógica interna, por lo que para 

explicarlo se opta por la capacidad de percibir que dio paso a la capacidad de 

aceptar a entender, y ésta a la de proyectar (Ynzenga Acha, 2013). 

Finalmente, Aparicio aporta lo que, en consideración de la investigación 

significa el término espacio en la concepción de la arquitectura:  

Aplicando al campo de la arquitectura los conocimientos filosóficos 
apuntalados relativos al espacio, se concluye con que: el espacio es 
homogéneo y el hombre es heterogéneo a cualquier espacio; el espacio es un 
continuo infinito, tridimensional, e isotrópico, sin cualidades ni escala; el 
espacio es una extensión sólo inteligible y, por tanto, no sensible, que 
permanece siempre similar e inmóvil; el espacio es una condición a priori 
para que sea posible la idea de arquitectura, pero no, es en ningún caso, 
equivalente a la arquitectura (Aparicio Guisado, 2008, p. 56).  

 

II.1.2 Cualificación del espacio arquitectónico 

Siempre será complicado visualizar y entender un concepto que es 

aparentemente pragmático; el mismo que es difícil medir con números fríos, es 

decir, tiene ciertas cualidades que no se pueden comprobar, pero que sí es 

posible demostrar a través de las líneas teóricas arquitectónicas que se han 

postulado en los últimos años. 

Si se plantea la situación de espacio desde un punto de vista irracional, es 

más probable que se comprendan los factores que conllevan al espacio como el 

simbolismo, las sensaciones, las percepciones, la experiencia, entre otras, que 

ayudan a entender al espacio tal como es y tal como lo transmite la misma 

arquitectura. Para ello es necesario esquematizar sus características y 

especificar cómo podemos llegar a una realidad de este. 

El concepto de espacio arquitectónico ha sido polémico, ya que se requiere 

comprender qué pasa dentro del edificio. La descripción de un espacio 

arquitectónico se torna problemática, pues para quienes la abordan es 

importante describir las cualidades y las características que ya posee, además de 

emitir ciertos juicios.  

Para concretar la idea anterior, Alberto Campo Baeza (2010) define que: “El 

ESPACIO conformado por la Forma, que traduce certeramente la IDEA, (…) 

es el resultado material, palpable, tangible de la Arquitectura” (p.36) y, dado lo 

anterior, el espacio es un concepto misterioso e intangible de la arquitectura, y 

define nuestra forma de percibir un lugar (Casado Martinez, 2005).  



60 
 

Así mismo, José Ricardo Morales aborda al espacio arquitectónico como un 

elemento que contiene características y una función, es decir, define al espacio 

como una expresión de la cual se perciben ciertos elementos representativos 

cuando afirma que: “El espacio arquitectónico es fenoménico y pragmático, 

pues se manifiesta mediante operaciones humanas y tiene condición cualitativa. 

No se delata en el porcionamiento de cifra y medida: por el contrario, su 

carácter se evidencia en el tópos o lugar” (Morales, citado por Muñoz Serra, 

2012, p.2), y desde esta perspectiva el espacio puede entenderse mediante tales 

relaciones humanas cualitativas que se presentan estando dentro del mismo 

espacio arquitectónico. 

El espacio así concebido es plural, y cuando se trabaja sobre él se interviene 

simultáneamente, al menos, en tres conceptos espaciales diversos y 

complementarios, ya que el espacio abstracto “definido sobre el plano o en el 

espacio se convierte en el lugar a través de la experimentación del espacio-

tiempo” (Muñoz Cosme, 2008, p. 139). Por tanto, para sentir la verdadera 

esencia del espacio se requiere estar dentro y visualizarlo de una manera que 

genere una experiencia que provoque esta emoción al estar en contacto con el 

mismo, y que, posteriormente, transmita dicha sensación para entender los 

principios de la arquitectura. 

Pero, si la importancia del juicio arquitectónico radica en la comprensión del 

espacio interno, entonces se puede analizar la definición de Bruno Zevi: “Es 

aquel espacio que no puede ser representado completamente en ninguna forma, 

ni aprehendido ni vivido, sino por experiencia directa, es el protagonista del 

hecho arquitectónico. Tomar posesión del espacio, saberlo ver, constituye la 

llave del ingreso a la comprensión de los edificios” (Zevi, 1981, p. 20). Del 

planteamiento anterior, se deduce que la experiencia permite, directamente, la 

relación del espacio interior con un edificio, así como en entenderlo de una 

manera sencilla y compleja, a la vez, por medio de la percepción. 

Como resultado del intento de amalgamar el tema de la experiencia vivida 

con el proceso de conocimiento dentro de la arquitectura, el finlandés Juhani 

Pallasmaa, expresa en su libro Los ojos de la piel (1996) la importancia del 

sentido del tacto para la experiencia y la comprensión del mundo; asimismo, 

pretende crear un cortocircuito en el sentido de la vista y el del tacto; es más, 

asegura que a partir de este último se pueden distinguir una serie de colores, 

destacando la relación que tienen todos los sentidos como extensión del tacto 

para percibir el mundo exterior. “La arquitectura articula las experiencias del 



61 
 

ser-en-el-mundo y lo fortalece nuestro sentido de realidad y del yo; no nos hace 

vivir en mundos de mera invención y fantasía (…) y en la experiencia del arte 

tiene lugar un peculiar intercambio; yo le presto mis emociones y él me presta 

su aura, que atrae y emancipa mis percepciones e ideas” (Pallasma, 2006, p. 

11). Por tanto, su aportación radica en la importancia de la percepción de los 

sentidos para generar una experiencia arquitectónica que permite entender el 

mundo real. 

De la misma manera que Pallasmaa, Alberto Pérez Gómez introduce la 

aproximación a la espacialidad vivida y el pensamiento sensorial; con ello 

evoca pensamientos hacia una fenomenología existencial apuntalada por el 

trabajo del francés Maurice Merleau-Ponty, y expresa que en la arquitectura 

quien otorga esa experiencia es la dimensionalidad; esta es variable por el 

tiempo y el espacio de cada individuo, no de una manera geométrica sino de 

una manera pre-conceptual de la percepción y de la conciencia del individuo, es 

decir, la experiencia va a depender del estado de ánimo, de lo ya vivido, de la 

memoria y del estado de conciencia.  

Generar una experiencia dentro del espacio arquitectónico conlleva a 

entender que la percepción transmite una forma de entenderlo; por ello su 

importancia radica en saber apreciarlo y vivirlo. La variedad de definiciones 

concernientes al espacio ha propiciado una serie de cuestionamientos sobre la 

forma en que dicho elemento se percibe como realidad tangible, la cual sólo se 

puede entender a través de la percepción, incluso desde la infancia, el hombre 

desarrolla la capacidad de percibir mediante los sentidos. 

“El espacio es la materia de la arquitectura; constituye su interior, habitado y 

percibido, y refleja el condicionamiento de su exterior. Representa el ámbito 

por el que se desplazan el cuerpo y la mirada” (Ynzenga Acha, 2013, p. 19). 

Por tanto, la manera en que se percibe el interior manifiesta la realidad de todo 

aquello que forma parte del espacio. 

Si la experiecia es una forma de conocer el espacio como una realidad, la 

percepcion es necesaria para generar conocimiento, como lo afirma Casado 

Martinez (2005):  

Todo conocimiento se origina en la percepción mediante un completo 
proceso en el que intervienen cada uno los sentidos externos e internos. 
La percepción no involucra la retención de panorámicas, sino atisbos 
visuales de la realidad, lo cuales se encuentran condicionados por límites 
espaciales observables. En este sentido, el observador es sujeto activo de 
la experiencia conciente del espacio percibido (p. 14). 



62 
 

Aunque el término percepción ha influido de forma relevante en la 

arquitectura, cabe destacar que dicho concepto proviene de la psicología, la 

cual define la percepción como  

la manera en que el individuo obtiene los conocimientos de su medio a 
fin de lograr una conducta adaptativa. (…) sólo los estímulos que tienen 
valor de “señal”, es decir, aquellos que desencadenan algún tipo de 
acción reactiva o adaptativa en el individuo, deberían denominarse 
información (H. Forgus & E. Melamed, 2010).  

La percepción se describe como el proceso de extracción de información que 

tenemos del propio entorno en el que habitamos. Aunque la psicología no 

forma parte fundamental de este trabajo, se debe apreciar el hecho de que existe 

la psicología ambiental como una rama compleja cuyo foco de investigación es 

la interrelación del ambiente físico con la conducta y las experiencias humanas. 
 
 

II.1.3 La fenomenología en arquitectura 

Desde Vitruvio, los arquitectos han tratado de entender cómo la arquitectura 

funciona como una forma de conocimiento. Este cuestionamiento se volvió más 

complejo en los inicios del siglo XIX cuando la arquitectura se plantea la 

cuestión de cómo el lenguaje poético y filosófico se refiere a la práctica 

arquitectónica, y por tanto se convierte en un campo de estudio. 

En arquitectura, el fenómeno de la percepción ha llamado la atención de 

diferentes investigadores para debatirlo y analizarlo. Como ejemplo se hace 

referencia al noruego Cristian Norberg Schulz, quien menciona:  

La percepción nos proporciona el conocimiento inmediato del mundo 
fenoménico, es decir, el propósito de la percepción es suministrarnos una 
información que nos capacite para actuar de manera correcta, aunque ya 
sabemos que no es un elemento fidedigno y que no nos transmite un 
mundo sencillo y objetivo (Norberg - Schulz, 2008, p. 20).  

En este sentido, se plantea el hecho de que el mundo se compone de 

fenómenos tales como las experiencias. En el trabajo Intenciones en 

arquitectura, Cristian Norberg- Schulz (2008) refiere que la palabra fenómeno 

designa a todo aquello que puede experimentarse; en cambio, el término 

contrario nada no sólo no designa ninguna cosa, sino que también expresa la 

ausencia de experimentación. Este hecho se vuelve trascendental debido a que 

todo objeto está representado por sus manifestaciones, sus fenómenos. Por ello 

también es posible denominar a éstos propiedades porque no son una cosa, 

pero, como aclara el autor, pertenecen a la cosa de tal modo que la representan 



63 
 

o simbolizan directamente y que lo llamado cosa es no sólo el conjunto de sus 

propiedades conocidas, sino el conjunto de sus propiedades conocidas y aún no 

conocidas. 

De lo planteado podemos inferir que Norberg-Schulz expresa que los 

fenómenos no existen, puesto que se caracterizan por la falta de permanencia. 

Estos mismos fenómenos que se presentan para entender al objeto se pueden 

transpolar al espacio arquitectónico, en donde se convertirían en las 

propiedades que debemos entender, como lo pueden ser la luz, el sonido, la 

textura, la escala, la transparencia, la sombra y la velocidad. 

Más allá de las formas, el espacio funge como un protagonista necesario en 

la experiencia arquitectónica. La relación consciente o inconsciente entre el 

espacio y las sensaciones o sentimientos de quien las percibe tiene dimensiones 

poéticas, fenomenológicas, simbólicas, atávicas y otras que abren fructíferas 

vetas de investigación y pensamiento. Es necesario saber que las cualidades 

planteadas anteriormente manifiestan una posibilidad metodológica de 

profundizar más en algunas de las problemáticas del espacio. Por ello, 

retomando a Ynzenga (2013), se debe recordar que antes de la percepción se 

encuentra el edificio, y que anterior a éste, están el proyecto y el concepto. Se 

retoma el concepto del espacio como materia de arquitectura, como materia de 

proyecto y como entidad filosófico-conceptual. Este concepto se convierte en 

un factor de la articulación de los fenómenos complejos e intangibles 

percibidos en el espacio. 

Para poder evidenciar la importancia en el desarrollo de metodologías 

cualitativas, Holl (2011) plantea que “el desafío de la arquitectura es estimular 

tanto la percepción interior como la exterior; realzar la experiencia fenoménica 

mientras, simultáneamente, se expresa el significado, y desarrollar esta dualidad 

en respuesta a las particularidades del lugar y de la circunstancia” (p. 12). Lo 

anterior muestra la relevancia que tiene la interpretación de las relaciones entre 

ser humano y el espacio arquitectónico para poder comprenderlo. 

Por otro lado, Marcel Breuer (1955) propone la filosofía de una arquitectura 

para describir el espacio arquitectónico. Debido a la necesidad de entender la 

filosofía de la arquitectura y satisfacer la espiritualidad como un elemento que 

no se puede medir, sino sólo sentir a través de las percepciones del espacio el 

autor recurre a un método de la fenomenología como una disciplina alterna de 

estudio, y a la insistencia de un modo fenoménico de pensar y ver, diferente a la 



64 
 

visión analítica y objetiva de la ciencia, que permita una aproximación a la 

interpretación de lo que sucede en el espacio arquitectónico. 

La fenomenología entendida como “un estilo radical de filosofar que 

enfatiza el intento de llegar a la verdad de las cuestiones, de describir los 

fenómenos, en el más amplio sentido, de todo lo que acontece ante los ojos del 

observador” (Moran, p. 4), es una corriente filosófica originada por Edmund 

Husserl a mediados de 1890. Cabe destacar que, en su concepción pura la 

fenomenología descansa en cuatro conceptos clave: “la temporalidad (el tiempo 

vivido), la espacialidad (el espacio vivido), la corporalidad (el cuerpo vivido) y 

la relacionalidad y comunalidad (la relación humana)” (Alvarez-Gayou, 2013, 

p. 85). 

Si se parte de una cuestión filosófica, la falta de una definición común de 

fenomenología se confirma por muchos fenomenólogos (Merleau-Ponty, 1962, 

Mooney, 2002; Moran, 2005). Reza Shirazi (2014) en su obra Towards an 

articulated phenomenological interpretation of architecture: phenomenal 

phenomenology describe las interpretaciones de la fenomenología para algunos 

autores, mientras que para Husserl era "un retorno a las cosas mismas", para 

Heidegger era "una forma de ver" y para Merleau -Ponty “la esencia de la 

percepción". 

Reza Shirazi (2014) retoma a Morán (2000) para sugerir que la 

fenomenología es más "una práctica en lugar de un sistema", y que 

probablemente debido a este carácter práctico, la fenomenología es de interés 

para los arquitectos que detectan un potencial concreto en sus concepciones y 

en los temas más filosóficos. 

Pau Pedragosa, de la Universidad Politécnica de Cataluña, dispone de una 

confianza hacia este método basado en la obra de Robert Sokolowski, porque es 

una visión que hace crítica de la ciencia natural, pues se cree que la visión 

racional ha acaparado muchos frentes en la investigación, y que la 

fenomenología es una ciencia humana, académicamente hablando. Además, 

menciona que esta visión evalúa las cualidades, empezando por las emociones, 

los valores estéticos, el arte, la política, la conducta, etc., de una manera 

introspectiva. De esta forma la fenomenología significa comenzar a hacer 

filosofía, o los principios de una teoría; ya que como asegura Kahn, 

corresponde al comienzo del andar, cuyo fin siempre tendrá una 

intencionalidad, ya que lo que se percibe es lo que se piensa, lo que se ve y se 

siente. En otras palabras, no es decir qué es, sino cómo se observa, incluyendo 



65 
 

esta parte simbólica, mística y hasta poética del mismo espacio (Pedragosa 

Bofarull, 2014). Estos enfoques fenomenológicos se han empleado tanto en la 

teoría como en la práctica arquitectónica. 

Desde el lado conceptual y retomando a Reza Shirazi (2014), los críticos 

afirman que la fenomenología puede proporcionar una manera verdadera y 

confiable de comprender la arquitectura. Ellos argumentan que la 

fenomenología puede localizar la esencia de las cosas y de los fenómenos de tal 

modo que permitan la experimentación existencial. Estos teóricos no sólo 

tienen enfoques fenomenológicos desarrollados para entender la arquitectura, 

sino que consciente o inconscientemente han tratado de evaluar las obras de 

arquitectura, estilos y movimientos bajo distintos criterios fenomenológicos. 

Uno de estos teóricos ha sido Norberg- Schulz, quien ha hecho hincapié en 

que la fenomenología es "un método muy adecuado para penetrar en el mundo 

de la existencia cotidiana" (2000, p.15). Este autor fijó sus trabajos en la 

investigación de Martin Heidegger, quien considera a la fenomenología como 

un método con el cual se puede entender el mundo, incluyendo el de la 

arquitectura. Partiendo de los conceptos formulados por Bachelard, Heidegger 

y Merleau-Ponty, Norberg-Schulz trata de atraer la atención hacia las realidades 

cualitativas y poéticas de la arquitectura, cuya tarea principal es crear el “alma 

del lugar”. 

En un sentido filosófico más amplio, Alberto Pérez-Gómez sostiene que en 

una época en que la arquitectura ha perdido su dimensión metafísica y ya no se 

cuenta con esta forma privilegiada de reconciliación de la gente con el mundo, 

sólo la fenomenología puede redescubrir la primacía de la percepción y superar 

el dilema fundamental que la filosofía moderna heredó de Descartes. Al revelar 

las limitaciones de la razón matemática, la fenomenología ha indicado que la 

teoría tecnológica por sí sola no puede ponerse de acuerdo con los problemas 

fundamentales de la arquitectura. En cambio, la arquitectura contemporánea, 

desilusionada con las utopías racionales, se esfuerza en romper las obsesiones 

positivistas de encontrar una nueva justificación metafísica en el mundo 

humano, y su punto de partida es una vez más la esfera de la percepción, el 

origen último del sentido existencial (Pérez-Gómez, 1983). 

Los aportes de dichos teóricos y la comprensión del valor de la 

fenomenología aplicada a la arquitectura de los edificios para facilitar las ideas 

en el proyecto arquitectónico valoran a la fenomenología como una manera, 

método o enfoque por el cual los problemas arquitectónicos pueden ser mejor 



66 
 

identificados y aclarados. La sugerencia es que la fenomenología ofrece una vía 

hacia una comprensión más profunda, más amplia de temas y problemas 

arquitectónicos (Reza Shirazi, 2014). 

Se debe hacer hincapié en que la fenomenología ha sido un elemento 

importante en la práctica de los arquitectos involucrados en el diseño del 

mundo real, pues el estudio fenomenológico de temas arquitectónicos les 

permite pensar profundamente sobre estos temas y evocar imágenes y detalles 

más útiles.  

La fenomenología como una particular forma de pensar y de ver se convierte 

en un agente que interviene en la concepción arquitectónica. Aunque recurre a 

la experiencia vivida como auténtica filosofía, también se basa en la percepción 

de las condiciones pre-existentes. Hacer una arquitectura no empírica exige la 

concepción de una idea formativa, en la que cada proyecto debe contar con la 

información y el desorden, así como con la confusión de propósitos, la 

ambigüedad del programa y una infinidad de materiales y formas para poder 

entender su verdadera esencia (Artemis, 1993). 

Por otro lado, el norteamericano Steven Holl intenta explicar el papel que 

desempeñan la percepción humana, la experiencia fenoménica y la intuición en 

la experiencia y la formación perceptiva del espacio construido; entre otras 

cuestiones manifiesta que las zonas fenoménicas son causas de los elementos 

fenomenológicos que permiten la percepción, tales como el agua, el sonido, el 

agua, la luz y la sombra, elementos que forman parte de los configuradores y 

calificadores del espacio arquitectónico. 

Steven Holl (1996) retoma los fundamentos planteados por Maurice 

Merleau-Ponty, quien dedicó parte de su vida al estudio de la percepción a 

través del lenguaje técnico de la fenomenología y en su libro Lo visible y lo 

invisible (1966) propuso un desafío singular a los arquitectos: pues demostró 

que la percepción y la comprensión de la humanidad son eventos más 

misteriosos de lo que los modelos científicos deterministas nunca han sido 

capaces de captar y que su objetivo es precisamente la noción de la experiencia. 

Esto sugiere la posibilidad de una arquitectura que puede ser capaz tanto de 

manifestarse y constituirse en sí a través de experiencia, como una noción no 

idealizada.  

Entre las afirmaciones de Holl, es importante destacar que: 

La fenomenología se refiere al estudio de las esencias, y la arquitectura tiene 
el potencial de poner esencias de nuevo en existencia. Por la forma, el 



67 
 

espacio y la luz de tejer, la arquitectura puede elevar la experiencia de la vida 
diaria a través de los diversos fenómenos que surgen de sitios específicos, 
programas y arquitecturas. Por un lado, una arquitectura de idea -fuerza; en 
otro, la estructura, el espacio material, el color, la luz y la sombra se 
entrelazan en la fabricación de la arquitectura (Holl citado por Reza Shirazi, 
2014) 

Hoy en día la arquitectura tiene cualidades artísticas y humanísticas. Este 

humanismo fusiona vidas subjetivas y objetivas, entrelazando sentimientos 

internos y externos, el pensamiento interior y exterior, en un fenómeno. “La 

experiencia de los materiales en la arquitectura no es sólo visual sino táctil, 

auditiva y olfativa; estas formas de percepción, unidas al espacio y a la 

trayectoria corporal en el tiempo, permiten llegar a la experimentación 

sensorial” (Holl, 1996, p. 16). 

Así, su obra y teoría logran dos cosas muy importantes: la primera es crear 

una filosofía de la arquitectura, es decir, transformar la percepcion del objeto y 

del espacio. La segunda es que posibilitan manejar los volúmenes, colores, 

formas, luces, texturas, circulaciones, movimiento y velocidad junto con el 

espacio; asimismo, sugiere la utilización de estas herramientas para la 

generación de una poética y una espiritualidad de la arquitectura, expresion 

similar a la de Norberg Schulz cuando refiere al alma del lugar. 

Para sintetizar la visión que Holl plantea en sus proyectos es necesario 

concluir con el abordaje de los puntos que este autor considera más relevantes. 

El primero es el alma, la cual se encuentra en “la atención al detalle que se 

destila en el espacio concretado en el amor de la construcción” (Artemis, 1993, 

p. 25). Estos detalles se pueden lograr con los efectos intangibles que producen 

algunos materiales. En una segunda categoría Holl se refiere a la idea, 

enlazando siempre los opuestos de la racionalidad y el sentimiento.  

La experiencia del espacio, la luz y el material, así como las fuerzas sociales 

de condensación de la arquitectura representan la idea desarrollada. En cuanto 

al campo intelectual, las ideas están en equilibrio con lo real de la experiencia, 

de los fenómenos y de la forma en que se da significado. Debido a este 

equilibrio, la arquitectura tiene tanto la intensidad intelectual y la física que 

potencializan la mente, los ojos y el alma (Artemis, 1993).  

La concepción del alma y la idea manifiestan la posibilidad de crear 

fenómenos que otorgan un significado particular al espacio arquitectónico y a la 

arquitectura misma, reflejados en edificios que pueden ser percibidos y 

entendidos cuando la experiencia genera un mundo de conocimientos. 



68 
 

II.1.4 La luz en la arquitectura 

La luz, elemento omnipresente y anterior al hombre, es el fenómeno más 

significativo para la vida del ser humano en palabras de Plummer (2009) quien 

refiere que 

el fluir de la luz en el cielo afecta a cada instante a nuestras vidas, y hace 
literalmente posible la vida en la Tierra. Para empezar, la luz nos permite ver, 
saber dónde estamos y qué hay a nuestro alrededor. Además de exponer las 
cosas a la vista, la luz les da forma, facilitando así la agudeza visual y 
ayudándonos a tratar con el mundo físico (p. 6). 

Las aproximaciones a la comprensión de la luz han cobrado relevancia 

debido a que cada generación le atribuye un nuevo significado. En la 

arquitectura religiosa, por ejemplo, se le ha dado un sentido místico, que pasa 

de lo tangible a lo intangible, donde 

incluso la variación más somera de actitudes cambiantes respecto a la luz 
diurna y la arquitectura revela no sólo variaciones contundentes en el sentido 
y manejo de la luz, sino también en la capacidad de representar una amplia 
gama de creencias y valores que no pueden ser expresados materialmente 
(Plummer, 2009, p.7). 

Plummer (2009) destaca la posibilidad de transformar el sentido de la luz a 

través de variaciones entre la arquitectura y el fenómeno; y reconoce que a 

través de este proceso es posible satisfacer la espiritualidad como un elemento 

que no podemos medir, sino sólo sentir a través de las percepciones del espacio, 

lo que lleva a suponer que el fenómeno en arquitectura trasciende las cuestiones 

materiales y plantea una evocación espiritual en quien lo experimenta. 

Expertos en arquitectura se han dedicado a estudiar el fenómeno de la luz. 

De entre los pioneros en este análisis destacan Frank Lloyd Wright, Le 

Corbusier, Alvar Aalto y Louis I. Kahn. Este último dota de un sentido poético 

a la interpretación de la luz, y plantea lo siguiente: 

Hemos nacido de la luz. Sentimos las estaciones a través de la luz. 
Conocemos el mundo solamente porque es evocado por la luz, y de ello 
viene la idea de que lo material es luz consumida. Para mí, la luz natural es la 
única luz, porque tiene disposición de ánimo –le proporciona a los hombres 
una base de entendimiento mutuo- y nos pone en contacto con lo eterno. La 
luz natural es la única luz que hace que la arquitectura sea arquitectura 
(Kahn, citado por Plummer, 2009, p. 10). 

Actualmente la enseñanza de la arquitectura se ha basado en entender el 

manejo de la luz para poder emocionarse en un edificio, como lo plantea 

Alberto Campo Baeza en sus obras La idea construida (2000) y Pensar con las 

manos (2009): 



69 
 

Muchas veces he comparado en mis clases la luz con la sal- Cuando la luz se 
dosifica con precisión, como la sal, la arquitectura alcanza su mejor punto. 
Más luz de la cuenta deshace, disuelve la tensión de la arquitectura. Y menos 
deja sosa, muda. Al igual que la falta de sal en la cocina deja a los alimentos 
insípidos y el exceso de sal los arruina (Campo Baeza, 2009, p. 70). 

El estudio de la luz ha cobrado relevancia en arquitectura, pues dicho 

fenómeno genera un cúmulo de experiencias, sensaciones y emociones que 

propician una atmósfera en el espacio interior. Por ejemplo, Rasmussen (2007) 

afirma que la luz es tan importante en los edificios que con el solo hecho de 

cambiar el tamaño y posición de huecos en muros se puede generar que en una 

misma habitación se produzcan impresiones espaciales de diferente índole, lo 

que lleva a la noción de que para que se logre la manipulación de la luz es 

requerida la materialidad. 

Aparicio Guisado otorga a la luz natural un lugar importante en la 

construcción del espacio arquitectónico. Asegura que es “un material 

verdaderamente importante; lo es tanto que se puede decir que sin la luz el 

espacio pleno de arquitectura no existe” (2008, p.29), y de acuerdo con las 

consideraciones anteriores, los estudios que abordan la importancia de la luz en 

arquitectura son vastos. Sin embargo, la luz, como un articulador de la 

arquitectura, cobra importancia gracias al fenómeno que se produce cuando se 

ve obstruida por un obstáculo y genera una sombra; tal como lo reitera Campo 

Baeza: 

La LUZ es componente esencial para toda posible comprensión de la 
cualidad del ESPACIO. (…) La LUZ es el material básico, imprescindible, 
de la Arquitectura. Con la misteriosa pero real capacidad, mágica, de poner 
el Espacio en tensión para el hombre. Con la capacidad de dotar de tal 
CUALIDAD a ese espacio, que llegue a mover, a conmover, a los hombres. 
(Campo Baeza, 2000, p. 35-36). 

El sentido de la experiencia en la arquitectura también ha tenido una visión 

interpretativa importante; diversos exponentes han visualizado la luz como un 

portador y precursor de la experiencia en los espacios arquitectónicos. Entre los 

distintos especialistas contemporáneos se encuentra el norteamericano Steven 

Holl quien ha planteado en algunos de sus libros la experiencia fenoménica: 

Luminosity / porosity (2006), Parallax (2000), Cuestiones de Percepción; 

Fenomenología de la arquitectura (2011) entre otros; en los que menciona que: 

“en esencia, la luz natural, con su variedad de cambio etérea, orquestra la 

intensidad de la arquitectura” (Holl, 2011, p. 22). 



70 
 

Holl aporta la descripción de un marco referente a la percepción a partir del 

cual es posible generar y entender el espacio arquitectónico por medio de los 

sentidos, para así conocer la entidad fenoménica de la arquitectura e introduce 

un estudio sobre el ente gemelo de la luz: la sombra; a la cual considera un 

elemento físico capaz de detonar el lenguaje del arquitecto por medio de la 

experimentación de la psicología espacial. 

A través de su obra, Holl expone su experiencia en el instituto de Cranbrook 

y manifiesta cómo la manipulación de la luz puede llegar a tener una 

correlación entre la materia y la espiritualidad, puesto que la física de la luz se 
hace evidente en la producción de las sombras y el límite entre la luz y la sombra 
(por lo general el área gris de la penumbra) se llena con los misterios de las 
matemáticas de la luz. 

Los estudios de Steven Holl parten de preguntas como si la luz una onda o 

una partícula, o si la luz caracteriza las propiedades de onda y partícula al 

mismo tiempo. La presencia de la luz es la fuerza más fundamental que conecta 

el universo (Holl, 2006). 

Sus aportaciones ponen de manifiesto cómo la concepción de la sombra 

como parte de un efecto de la luz está siendo cuestionada, y también 

considerada en la aplicación a la arquitectura como elemento no material, sino 

espiritual.  

 

 

 

 

 

 

 

 

Ilustración 2. Concept diagram for D. E. Shaw Offices, New York, 1992 Existing 

windows with new back-paint baffles. Referencia: Parallax (2000) P. 164. 



71 
 

Holl no sólo se ha valido de la parte interior, sino que intensifica estas 

experiencias a través de la composición arquitectónica con la búsqueda de 

conseguir lo que él llama Spiritual Refuge en arquitectura para tocar lo que en 

líneas anteriores se accedió mediante la espiritualidad que se busca en la 

experiencia de la arquitectura. 

Si bien uno de los elementos que hace vivir la experiencia de la arquitectura 

es la luz, lo conveniente no solo es relacionarlo al fenómeno de la sombra sino 

también explicar lo que ésta genera cuando se articula con el espacio 

arquitectónico a través su manipulación y su significado desde diferentes 

aristas. 

II.2 La sombra en el contexto 

Las civilizaciones antiguas nos recuerdan la importancia que tiene la sombra 

en la observación astronómica y en arquitectura. Los egipcios alinearon las 

pirámides ubicadas en Giza con las estrellas de la constelación de Orión, a 

través de la sombra proyectada por estas construcciones. Los Mayas en Chichén 

Itzá lograron que la sombra proyectada en las escalinatas de la pirámide de 

Kukulcán configurara el cuerpo de Quetzalcóatl en cada una de las aristas de 

las plataformas y la cual al paso de las horas parece descender para unirse a la 

cabeza pétrea situada en la base inferior de la escalinata. 

Uno de los planteamientos de la literatura occidental es que la sombra 

establece puntos de partida para el surgimiento de las diversas artes; por 

ejemplo, en obras literarias como Historia natural de Plinio el Grande, se 

puede observar la sombra en forma de silueta, así mismo, esta obra aportó a la 

escultura tipos de relieve que podía utilizar. 

Del mismo modo, en La caverna, texto que forma parte de La República de 

Platón, se caracteriza a la sombra como una metáfora de la ignorancia de los 

hombres que no han visto la luz. Éste es un enfoque relativamente negativo y 

simbólico; por lo contrario, las sombras que plantea Dante en La divina 

comedia se manifiestan con claridad y espíritu poético como un fenómeno de la 

vida. La revelación de que la sombra es un atributo esencial del cuerpo, el 

descubrimiento de la sombra de la carne (Paraíso, XIX, 66) marca 

profundamente el arte de principios del Renacimiento (Stoichita, 1999, p. 51). 



72 
 

Más allá del simbolismo con que se pueda catalogar a la sombra, Adalbert 

Von Chamisso en su obra literaria La maravillosa historia de Peter Schlemihl, 

hace una referencia a ésta como un objeto que se puede manipular, doblar y 

guardar. Esta nueva concepción señala a la sombra como un elemento 

intencional, virtual y con un carácter simbólico que le da a la sombra aspecto de 

ausencia; es decir, como elemento protagonista de un contexto. Resulta 

interesante leer en este libro infantil la parte en la que el personaje principal 

pierde la sombra y luego se vuelve el hazmerreír de todos, ya que es una 

característica que todo cuerpo posee y resulta inverosímil carecer de esa 

propiedad complementaria e indispensable para la vida cotidiana. 

Asimismo, en la obra La metamorfosis de Ovidio destaca un pasaje curioso 

en el que Narciso se enamora de su propia imagen: 

No sabe qué es lo que ve, pero lo que ve le quema, y la misma ilusión que 
engaña sus ojos los espolea. Crédulo, ¿para qué intentas en vano coger 
fugitivas imágenes? Lo que tú buscas no está en ninguna parte; lo que tú 
amas, apártate y lo perderás. Esa sombra que estás viendo es el reflejo de tu 
imagen; contigo llega y se queda; contigo se alejará, si puedes tú alejarte 
(Ovidio Nasón, 2004). 

En el pasaje anterior, curiosamente, la palabra sombra choca un poco con la 

palabra reflejo. De igual manera, en el grabado de Antonio Tempeste de La 

metamorfosis de Ovidio, que es una imagen del mito de Narciso, resulta 

interesante ver cómo la imagen (y también el concepto) de espejo y sombra 

coinciden: la imagen de Narciso en la superficie del agua concuerda con la 

sombra que arroja su cuerpo. Y al observar dicho grabado se percibe que la 

sombra asciende desde los pies por el pilón hasta arriba y que la sombra de la 

cara cae dentro del agua, reflejando así el rostro de Ovidio en el espejo. Así 

mismo se puede apreciar que la mayoría de las traducciones e interpretaciones 

medievales del mito de Narciso han perpetuado el juego semántico entre 

sombra e imagen reflejada (Stoichita, 1999). 

De modo similar, el periodo histórico del medioevo juega un papel 

predominante en el desarrollo de la concepción de la sombra como lo muestra 

el cuadro La invención de la pintura, de Bartolomé Esteban Murillo; éste se 

aleja un poco de la fábula de Plinio, acercándose más al Instituto Oratoria, de 

Quintiliano. 

En este lienzo se observan los personajes reunidos al aire libre al atardecer, 

y su sombra se torna más amplia. Destaca, entonces, el aprecio y la veneración 

de un elemento como la sombra al contemplarse dibujada en una pared, así 



73 
 

como el hecho de que algunas obras se desarrollan a través de este elemento 

pictórico para encarnar la presencia humana, darle una tridimensionalidad 

natural y un aspecto existencial. 

Cabe señalar que el problema de la proyección de las sombras fue estudiado 

por los virtuosos del periodo medieval; en cambio, los artistas plásticos de esa 

época lo ignoraron casi por completo. Sin embargo, cuando la perspectiva fue 

descubierta, la proyección de la sombra tomó mayor importancia 

convirtiéndose en un objeto más de estudio de los pintores de la Edad Media. 

El historiador y crítico de arte rumano, Víctor Leronim Stoichita (2009) 

explica que la primera bifurcación premonitoria en el uso de la sombra se 

encuentra en la obra de Dante. Casi todos los personajes de La Divina Comedia 

son seres que el autor ve, pero que en un principio deberían permanecer 

invisibles porque no poseen cuerpo alguno. Son almas visibles, espectros, 

sombras, como el autor las suele llamar. Tienen apariencia de cuerpos, son 

cuerpos, pero cuerpos sutiles, diáfanos y se desconoce la medida en que Dante 

cree en la realidad de esta humanidad fantasmagórica con la que convive. 

En La Divina Comedia Virgilio explica el fenómeno de la sombra; sin 

embargo, Dante es quien proyecta su sombra, en cambio los otros personajes no 

lo hacen porque, como Virgilio, sólo son sombras. Y más allá de la 

interpretación poética que se le confiere a la sombra dentro del texto, resulta 

importante subrayar que el descubrimiento de que ésta es un atributo esencial 

del cuerpo, la sombra de carne como la denomina Dante, marca el arte de 

principios del Renacimiento, concepto que fue utilizado en el siglo XVI. 

La sombra tuvo una fuerte influencia en la evolución de la pintura, por tanto, 

resulta relevante hacer referencia a uno de los autores que colaboró en la 

conceptualización de la sombra, Leonardo Da Vinci quien recalca: 

La sombra es privación de luz. Paréceme las sombras ser de grandísima 
necesidad para la perspectiva, pues sin ellas los cuerpos opacos y sólidos 
serían entendidos malamente; malamente lo que se contiene con sus 
contornos y malamente esos mismos contornos –si fuera el caso de rematar 
en un campo de diferente tono que el del cuerpo (Leonardo da Vinci, citado 
por Aparicio 2008) 

A partir de un experimento efectuado por Da Vinci se originó el 

descubrimiento de la perspectiva, aportación importante de la sombra. Con este 

experimento esclareció la comprensión de un nuevo esquema de representación, 

no sólo para comprender la definición del cuerpo real, sino también para 

asimilar la proyección del cuerpo en un sistema de representación. 



74 
 

Con base en el escrito anterior se entiende que la sombra aparece como 

efecto de obstaculización de la luz, pero tomando al volumen como elemento 

principal. Es decir, la sombra se convierte en el efecto que se propicia en una 

región de oscuridad en la cual la luz es obstaculizada. Por lo tanto, la 

implicación de este fenómeno tiene repercusión en todo nuestro entorno, 

siempre y cuando haya un haz de luz que lo genere. 

Otra significativa aportación de Da Vinci fue la teoría sobre la relación entre 

sombra proyectada y espacio en perspectiva, la cual consistió en imaginar una 

vela situada en el agujero de una tablilla que dibujaba la sombra de una esfera 

en una pared. El resultado fue una proyección que podría tomarse como una 

emanación de la misma pared y con ello sugirió que tal proyección de la 

sombra y la de la perspectiva eran procedimientos idénticos, tal como se 

muestra en el dibujo del Codex Huyghens (Stoichita, 1999). 

Analizando el cuadro de La Última Cena de Leonardo Da Vinci sólo desde 

una perspectiva del claroscuro, se observa una tendencia de contraste en los 

muros que conforman el fondo del cuadro: mientras uno de los muros laterales 

se encuentra iluminado, el muro frontal se encuentra en sombra. 

Sin analizar las situaciones causales en el cuadro, el efecto que provoca la 

sombra en el paramento del fondo destaca en la composición visual como un 

detonante para resaltar las siluetas que están en primer plano. Al ocuparse un 

fondo con un muro sombrío las ventanas cobran importancia por estar 

iluminadas en contraste con el muro, lo que genera que la figura del personaje 

central tome provecho como protagonismo en el cuadro. 

El muro frontal, situado en sombra, realiza en el cuadro la función de fondo 

y no de figura como silueta, es decir se recrea un lienzo sobre el cual cobran 

importancia los personajes situados en la composición, mismo efecto que 

toman algunas catedrales que resaltan la entrada de luz y contrastan los 

espacios destinados al culto. Parte de este efecto que propicia la sombra en el 

muro lo ha utilizado Le Corbusier en la Capilla de Ronchamp, como se 

mostrará más adelante. Los proyectos arquitectónicos mencionados articulan un 

procedimiento creativo en búsqueda de matices espaciales, pero son resultado 

de la interpretación de que simbólicamente, semióticamente y espiritualmente 

se desarrollan en la percepción del individuo, por lo que es destacable plantear 

la manera en que la sombra matiza la cosmovisión dentro del espacio 

arquitectónico. 

http://es.wikipedia.org/wiki/Oscuridad
http://es.wikipedia.org/wiki/Luz


75 
 

 

II.2.1 El teatro y el recurso de la sombra 

El teatro es un arte escénico que representa historias frente a una audiencia 

utilizando gestos, música, sonido, escenografía, etc., pero, del mismo modo que 

la pintura, este género también giró su atención hacia la sombra, 

contemplándola como una imagen palpable del mundo abstracto y de las ideas. 

Desde La caverna de Platón la sombra ha sido una referencia para definir al 

ser, es decir, para otorgarle al mundo una imagen de las ideas percibidas a 

través de los sentidos; así mismo, la sombra ha originado diversas 

connotaciones, dependiendo del lugar y del tiempo. 

El teatro de sombras es un recurso para contar historias, cuyo elemento 

principal, la sombra, es un imaginario al que le otorgamos una forma 

bidimensional; así, cuando el individuo es espectador de alguna obra de este 

género puede recrear historias con solo ver un plano ajeno a él mismo. 

Los orígenes de este género se encuentran en la India: el Dalang, o titiritero, 

era un personaje importante en Indonesia e India que evocaba epopeyas a través 

de las sombras, entrando en contacto con el mundo superior. Posteriormente el 

teatro de sombras se introdujo a Europa, a través de las rutas de evangelización 

de los jesuitas. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Ilustración 3. Teatro chino de sombras. Fuente:https://www.diariouno.com.ar/noticias/teatro-

sombras-chinas-declarado-patrimonio-cultural-humanidad-26112011_B1MDUFvbyS. Consultado: 

julio 2014 



76 
 

Actualmente los espectáculos de sombras son considerados como 

patrimonio de la humanidad; por ejemplo, la agrupación conocida como 

Attraction de Hungría ha desarrollado esta técnica que presenta en diversos 

eventos internacionales para contar historias a través de siluetas sombrías. 

El efecto visual que constituye la sombra es necesario para el entendimiento 

de las historias. Esta técnica de plasmar un imaginario a través de una sombra 

no es sencilla, pero el coreano Bohyun Yoon, profesor asistente en la 

Universidad Virginia Commonwealth, en Richmond, ha expuesto sus obras en 

diferentes museos con la intención de experimentar nuevas visiones a través de 

objetos cotidianos. Así, en una de sus exposiciones titulada Shadow, presentada 

en el año 2004, a través de figuras de silicona y con la luz adecuada logró que 

los espectadores percibieran siluetas humanas bidimensionales en movimiento 

proyectadas a través de las sombras en el plano paralelo. 

 

La sombra genera una representación distinta al objeto; o bien, la silueta 

proyectada puede ser una fiel acompañante del mismo objeto. El resultado 

depende de la manipulación del ángulo de la luz, pero siempre será una silueta 

de la proyección la que brinde un significado que acompaña al objeto, así 

mismo, en la arquitectura es posible la utilización de la sombra como una 

representación del lenguaje arquitectónico. 

 
 

Ilustración 4. Exposición: “Shadows” (2009). Autor: Bonhyun Yoon. 

Fuente: www.bonhuyoon.com Consultado: Junio 2014 

http://www.bohyunyoon.com/project_link/evolution.php
http://www.bonhuyoon.com/


77 
 

II.2.2 La psicología de la sombra 
 

En el campo de la Psicología destaca la obra Encuentro con la sombra 

(2011), cuyos compiladores Zweig y Abrams recopilan estudios que 

emparentan el lado oscuro de la naturaleza humana con el fenómeno de la 

sombra, es decir, emociones como frustraciones, abandono, cambio o tristeza 

en el inconsciente personal del ser humano. En ella plantean cómo la 

percepción de “la sombra opera como un sistema psíquico autónomo que 

perfila lo que es el Yo y lo que no lo es” (Zweig & Abrams, 2011, p. 16), a 

manera de un elemento interpretativo del lado oscuro y contrario de la conducta 

personal gestada desde la infancia, vinculada con las vivencias cotidianas, “el 

falso yo”, “el lado oculto”, “rechazo-traición” o “la sombra compartida por los 

hermanos”, visión que nos muestra una concepción de la sombra como la 

manifestación negativa en la experiencia del individuo. 

La psicología enuncia que todo lo que posee substancia posee también una 

sombra. El ser humano es imperfecto y la sombra representa precisamente esas 

características que no acepta de sí mismo –agresividad, vergüenza, culpa y 

sufrimiento–. Se considera a la sombra como negativa desde el punto de vista 

de la conciencia; pero no se trata, como decía Freud, de algo inmoral e 

incompatible con nuestra personalidad consciente, sino que, por lo contrario, 

contiene cualidades con una extraordinaria trascendencia moral. 

Hoy en día la sombra se refiere a aquella parte del psiquismo inconsciente 

contiguo a la conciencia, aunque no necesariamente aceptada por ella. De este 

modo, la personalidad de la sombra representa una instancia psicológica negada 

que mantenemos aislada en el inconsciente. Estas concepciones negativas que 

dan cabida a la sombra como parte del ser y de la persona están latentes en la 

vida cotidiana, pero parten realmente de la experiencia y del bagaje que el ser 

humano obtiene a través de la historia y que se han alojado en su mente. 

Cuando la línea disciplinaria de la psicología aborda el concepto de sombra 

parte de cierto ideal concebido como un ente negativo. Por ejemplo, en la 

Biblia tal elemento se ha manifestado como lo contrario a la luz; como 

correspondientes al bien y el mal. En consecuencia, muchas de las personas que 

profesan esta o alguna otra religión perciben a la sombra como un ente maligno 

que les produce sensaciones de rechazo. 

Uno de los objetivos fundamentales de la religión es definir a la sombra, 

enfrentar al mundo de la luz con el de la oscuridad y dictaminar la conducta 



78 
 

moral de sus fieles. Toda religión tiene un proceso para escindir el bien y el mal 

a medida que ésta reescribe sus ideales éticos (Zweig & Abrams, 2011). Así 

mismo, el individuo reconoce la relación existente entre el lado oscuro y el lado 

luminoso y acepta la relatividad del mundo. El filósofo Maimónides planteaba 

al respecto: “la maldad sólo lo es en relación (con) algo”. Esto sugiere que para 

el ser humano la confrontación entre el bien y el mal depende de cómo actúa o 

cómo cree actuar. 

Dentro de esta línea disciplinaria se han practicado experimentos que han 

arrojado diversos documentos acerca de la concepción del mundo sombrío y de 

su relación con el ser humano. Uno de los experimentos notables se dio a 

conocer en el año de 1927 cuando Jean Piaget analizó las respuestas de algunos 

infantes sobre cómo concebían a las sombras, clasificándolas en cuatro etapas; 

en su trabajo mencionó que en una primera etapa el niño imagina a la sombra 

como el resultado de una colaboración o de una participación de dos fuentes: 

una interna (la sombra que emana del objeto) y una externa (la sombra que 

proviene de la noche), hasta comprender que la sombra no es una sustancia 

arrojada por la luz detrás del objeto y entonces la sombra se convierte, 

simplemente, en sinónimo de ausencia de luz (Stoichita, 1999). 

Los experimentos que Piaget realizó con niños de entre 5 y 9 años que se 

describen en el libro Encuentro con la sombra (2011), permitieron entender 

cómo el crecimiento del ser humano condiciona la percepción de un elemento o 

concepto cotidiano, puesto que se va modificando a partir de la experiencia. 

De esta forma, Piaget partió de una idea: la sombra que el sujeto ve, 

manipula y conoce será percibida según su bagaje cultural, teórico, empírico y 

la experiencia que obtenga desde su infancia, y eso impactará, por lo tanto, en 

la forma que interpreta la sombra en su subconsciente; pero, de igual manera, 

acepta una configuración de esta como silueta y delimitación del objeto. Un 

ejemplo pertinente se refiere a cómo la sombra puede repercutir en la psicología 

del ser humano y aumentar su capacidad de percepción. El sembrador de 

estrellas es una estatua que representa a un campesino soviético en pleno acto 

de siembra, labrada por el pintor impresionista Ivana Groharja en 1907, ubicada 

en Kaunas, Lituania. Durante el día sólo se puede ver la figura de un sembrador 

común; sin embargo, cuando la noche llega éste se convierte, gracias a la 

intervención de Morfai, un artista callejero. La percepción sobre esta escultura, 

gracias a la intervención planteada es completamente diferente; el uso 



79 
 

inteligente de la perspectiva y de la sombra lo convierten en todo un sembrador 

de estrellas y en una gran obra de arte. 

 

Cuando la sombra aparece, la escultura cobra un sentido más poético y 

simbólico gracias a una pequeña intervención: estrellas colocadas en el muro 

posterior que originan una ilusión óptica con tintes de esperanza que engaña a 

los sentidos y logra una percepción distinta. 

En concreto, un elemento puede recrear un aspecto simbólico y el 

significado de las cosas tal y como se ven, generando imaginarios propios en el 

ser consciente. La importancia radica en observar la misma situación, el mismo 

objeto, pero desde diferentes perspectivas que ayuden a entender el entorno y 

permitan al sujeto ser partícipe de él. 

Otro gran ejemplo, pero en la cultura japonesa, es el de Junichirò Tanizaki, 

quien escribe en su obra El elogio de la sombra, publicado originalmente en 

1933, acerca de la apropiación del espacio con sombras, que ha generado una 

arquitectura distinta pues, en la estética tradicional japonesa lo esencial está en 

captar el enigma de la sombra. El autor recalca el grado de su importancia al 

ejemplificar que si las joyas solo fueran expuestas a la luz y se suprimieran los 

efectos de la sombra perderían las fascinantes sensaciones y por tanto parte de 

su belleza (Tanizaki, 2007). 

El tema de la sombra ha sido de interés para la literatura en general. Entre 

los estudiosos que se han interesado en abordar la concepción de la sombra a 

través del tiempo y del espacio destaca Víctor Stoichita profesor en la 

Ilustración 5. El sembrador de estrellas durante la noche. 

Recuperado de: https://gpmess.com/blog/2013/03/26/el-sembrador-de-estrellas/ Consulta: (2014) 

https://gpmess.com/blog/2013/03/26/el-sembrador-de-estrellas/


80 
 

Universidad de Friburgo, Suecia; él aborda una descripción e interpretación de 

la historia de la sombra a lo largo del tiempo y su importancia para diferentes 

ámbitos, su interés en la hermenéutica se ve plasmado en su obra Breve historia 

de la sombra (1999) pues genera una tendencia para el estudio de este efecto, 

mientras reconoce que no hay una historia definida de la sombra, a diferencia 

de la luz. 

En esta misma línea de estudio, Roberto Casati en su obra Shadows: 

Unlocking their secrets, from Plato to our time (2004), plantea el interés por el 

estudio de la sombra y recopila parte de su historia en diferentes ámbitos de la 

ciencia. Algunas aportaciones que describe desde la astronomía son el uso de la 

sombra para analizar los eclipses y, desde la perspectiva de la geometría, el 

trazo de la sombra al ser proyectada por un volumen, como lo refiere el teorema 

de Desargues. 

Estos dos autores hacen un recorrido analítico y descriptivo de la 

importancia y pertinencia del estudio de la sombra, sin que aparentemente se 

correlacionen con la arquitectura, sin embargo, manifestaron en sus obras que 

la sombra es importante para algunas otras disciplinas. 

El concepto de sombra adquiere relevancia si se estudia desde diferentes 

disciplinas. Cuando este concepto se vuelve transdisciplinar, los enfoques sobre 

los cuales se aprecia el estudio permiten una visión amplia acerca de la manera 

en que impacta o se relaciona con el espacio arquitectónico. 

Por lo tanto, las connotaciones, funciones y efectos pueden variar según el 

contexto; la sombra, en ocasiones adquiere cierta importancia que sobrepasa al 

mismo objeto que la provoca. Es decir, la silueta evoca sentimientos, 

imaginarios y sensaciones que dejan de lado el impacto visual del cuerpo al que 

está sujeto. 

Algunas disciplinas como la literatura, la psicología, las artes plásticas y el 

teatro se han valido de la trascendencia que tiene la sombra para potencializar 

sus espectáculos, lecturas y representación gráfica. La relación de sombra, 

como concepto, ha permeado de distintas formas en las culturas occidentales 

tanto como en las orientales; por ello la forma de configurar el espacio 

arquitectónico será distinta según el contexto de la arquitectura. 

La sombra es un elemento manipulable, se puede medir tanto en distancia 

como en sensación térmica, y de esta manera genera parámetros de análisis para 

trabajar dentro de la arquitectura. Esta manera cuantitativa de ver la sombra es 



81 
 

una línea colateral de estudio, pero es necesario destacar la parte cualitativa: 

emociones, evocaciones, simbolismos y significados. 

La sombra ha estado presente en diferentes planos de tiempo-espacio como 

un concepto necesario para transmitir emociones. La concepción de la sombra 

que tenemos cuando nos topamos frente a ella dependerá entonces del bagaje 

teórico, visual y psicológico que haya antecedido a este encuentro, mientras 

para unos significa algo tenebroso, para otros representa una oportunidad de 

transformar un objeto o un espacio en una visión emocional. 

Finalmente, en concordancia con Rafael Casado:  

El mundo de las sombras es enigmático y fascinante; atrae a la humanidad 
desde siempre. En el interior oscuro se tiene una visión a veces terrorífica, en 
ocasiones bella (…) La oscuridad siempre mantiene la sensación del 
descubrimiento. Es la máscara que esconde la forma y confunde el contenido 
(Casado Martínez, 2011, p. 15). 

II.3 La sombra dentro del espacio arquitectónico 

La representación gráfica siempre ha sido importante para entender la 

arquitectura y su proyecto. El hecho de tomar un lápiz y dibujar algún boceto 

para la generación de un proyecto lleva a transcribir en un papel la idea y el 

concepto de lo que se quiere plasmar. Esta grafía es el primer acercamiento a la 

elaboración de la arquitectura. 

El dibujo ha sido motivo de estudio de varias disciplinas como la historia, la 

literatura y la psicología. El dibujo arquitectónico es consecuencia del avance 

histórico de las formas de producción de la misma arquitectura, por lo que se 

convierte, entonces, en un instrumento de proyecto (Rodriguez Pulido, 2010). 

Pero este instrumento no es válido sin aquello que nos ayude a comprender su 

manifestación. La sombra se convierte en un elemento gráfico que nos ayuda a 

asimilar los volúmenes que se encuentran plasmados en el papel o empapados 

por un baño de sol que haga que se produzcan estas sombras. 

Alberto Campo Baeza presenta un ejemplo muy importante a este respecto 

en la Caja de Granada. El autor se ha maravillado por la luz en los proyectos al 

grado de afirmar que “la arquitectura sin luz no es nada” (Campo Baeza, , 

2009). Este es un concepto que lo ha llevado a su experiencia como profesor y 

proyectista. 



82 
 

 

 

 

 

 

Ilustración 6. Sede de Caja Granada. Alberto Campos Baeza. 

Retomado de: La arquitectura de la luz natural, H. Plummer, 2009, Editorial Blume 

Hasta cierto punto representa una paradoja que cuando un arquitecto quiere 

representar la luz, termina representando la misma sombra que se produce. Sin 

embargo, si se quisiera hacer lo contrario, se tendría que pintar sobre un papel 

negro y utilizar una tiza clara para poder representar la manera en que el haz de 

luz se posa sobre los volúmenes. Pero es costumbre utilizar este recurso para 

evidenciar el fenómeno de la luz y su contraste con la sombra dentro de la 

arquitectura. 

De lo anterior se destaca que es posible dimensionar con la sombra cualquier 

elemento que tenga volumen, únicamente representando la sombra que éste 

produce. Para dar muestra de ello se presentan aquí dos trabajos pertinentes de 

Josep María Muntañola (2014), los cuales parten de la idea del grafismo. En 

Ilustración 7. Ejercicio básico de representación. 

Elaboración: Josep María Muntañola. Fotografía: Sánchez García (2014). 



83 
 

entrevista, el autor compartió que son ejercicios meramente académicos pero 

que llevan un importante objetivo sobre la concepción del espacio a través de 

algo tan elemental como la sombra. Esta afirma la importancia de la sombra 

para entender la esencia de un buen dibujo arquitectónico, que fija este juego de 

volúmenes ante la luz, tal como lo planteaba en su momento Le Corbusier. 

La sombra es un componente cualitativo para representar y evidenciar a la 

arquitectura misma por medio del dibujo arquitectónico, no obstante también ha 

alimentado a la disciplina mediante su perspectiva cuantitativa, como una 

expresión que puede cuantificarse y por tanto ha sido de utilidad para plantear 

el grado de confort en los espacios; asimismo puede conformarse como una 

herramienta contra el calentamiento global y permitir un ahorro en las 

edificaciones e impulsar la investigación sobre la sustentabilidad. 

Los investigadores Silvia de Schiller y John Martin Evans, miembros del 

Centro de Investigación Hábitat y Energía, Secretaría de Investigaciones y de la 

Facultad de Arquitectura, Diseño y Urbanismo de la Universidad de Buenos 

Aires, han trabajado los conceptos de sustentabilidad a través del análisis del 

sol y su repercusión en los edificios. Ellos realizaron un proyecto para la Nueva 

Terminal de Pasajeros del Aeropuerto de Baltra, Islas Galápagos en Ecuador, 

sitio extremadamente sensible por tratarse del Parque Nacional Galápagos, 

designado por UNESCO como Patrimonio Natural de la Humanidad. En este 

trabajo presentan las propuestas iniciales para lograr un edificio de bajo 

impacto ambiental y alta eficiencia energética (Evans & De Schiller, 2013). 

Estos análisis los hicieron a través de instrumentos como el Heliodón; con 

maquetas reales, cielo artificial, túneles de vientos y sistemas de simulación 

virtual. Actualmente, los nuevos proyectos requieren este tipo de análisis en el 

que la parte económica, sustentable y de ahorro energético marcan la pauta para 

el funcionamiento de los nuevos edificios. 

En otras coordenadas también encontramos trabajos al respecto, por 

ejemplo, en Ecuador que es uno de los países donde los rayos solares actúan de 

manera perpendicular a los edificios en algunas partes del año, requiere de 

elementos que generen sombras, no sólo para configurar su apariencia, si no 

para dar este confort necesario de espacialidad dentro del edificio. El mismo 

principio se utilizó en la arquitectura islámica, cuyas técnicas mostraron su 

perfeccionamiento en el diseño. Algunas técnicas en las ventanas tenían ciertos 

elementos tan complejos que poseían varias partes y cuyas funciones eran 



84 
 

diferentes, como evitar la incidencia de la radiación solar directa mediante 

aleros, muros calados o elementos de sombras. 

Algunas ciudades, sobre todo las árabes, articularon su composición en base 

a sombras. Los callejones en ciudades como Sevilla, España, donde el calor es 

extremo en verano, funcionan como andadores que cambian la sensación 

térmica. Las calles angostas, la corta distancia entre fachadas y la altura de las 

edificaciones propician una sombra que contrasta con el clima de la ciudad, 

brindando al ser humano ciertas condiciones en el espacio exterior. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Marcel Breuer, en su obra Sun and Shadow (1955) implementa una 

“filosofía de la arquitectura” como parte de un entendimiento parcial de los 

elementos que hacen del espacio arquitectónico un ambiente atractivo; entre 

ellos destaca a la sombra. La cualidad fotográfica de su obra permite, a través 

de los contrastes, visualizar los aspectos interpretativos que pueden ser 

expresados en la arquitectura. Es importante destacar que, aunque describe a la 

sombra como tal, utiliza al sol y a la sombra como una metáfora de lo positivo 

y negativo cuando describe al espacio: “El espacio no es plástico, estático, 

Ilustración 8. Calle Ximénez de Enciso. Sevilla, España 

Fuente: Sánchez García (2014) 



85 
 

positivo, proyectado. Es vacío, negativo, retraído. Nunca está completo y finito. 

Está en movimiento, conectado al siguiente espacio, y al subsiguiente” (Breuer, 

1955, p. 60). 

 

Ilustración 9. Color, Textures, Materials. Wall in Sarah Lawrence Art Center. Brownville, N.Y. 

1950. Masonry pattern for acoustic treatment in auditorium.Referencia: Sun and Shadow p. 79. 

 

En este tenor, es imprescindible destacar la propuesta del Dr. Rafael Casado 

Martínez, catedrático de la Universidad de Sevilla, quien realizó la obra La 

sombra: forma del espacio arquitectónico (2011). Casado Martínez, con quien 

se contó la oportunidad de conversar, funge como referente importante ya que, 

entre otros trabajos realizó un análisis de la sombra en la arquitectura y en otros 

diversos contextos como en el cine, el cuerpo, las maquetas, etc., de los cuales 

se retoman algunas afirmaciones que permiten aplicarlas dentro de las 

características fenomenológicas del espacio, respaldadas por la teoría de 

exponentes como Steven Holl, Alberto Campo Baeza y Le Corbusier. 

Cabe señalar que el análisis de estos conceptos de espacio y sombra se 

realiza desde el punto de vista occidental. En tanto que la fenomenología es un 

método vivencial sin prejuicios, se analizan a la par algunas fotografías en las 



86 
 

que se muestra los efectos producidos por la manipulación de las sombras. 

Casado Martínez (2005) menciona en su tesis doctoral que: 

La sombra permite la medida y definicion, el conocimiento de algunos 
espacios y la viviencia del ámbito como establecimiento del carácter 
espacial. Enuncia la paradoja de la percepción, entendimiento y apreciación 
del espacio interior no percibido físicamente en la ceguera y la desaparición 
de las apariencias. Tal vez se constituya asi una nueva manera de estudiar la 
arquitectura (Casado Martinez, 2005, p. 12). 

Este autor dialoga con parte de su experiencia para generar sus propias 

conclusiones y plantear el desarrollo evolutivo de la sintaxis entre sombra y 

espacio arquitectónico, tomando en cuenta otras líneasde investigación como el 

cine. Considerando la idea de que el espacio puede ser definido por la sombra, 

en los apartados siguientes se muestra gráficamente algunos proyectos en los 

que la sombra dota de atributos a la arquitectura y genera los espacios o 

atmósferas perceptibles deseadas. 

 

II.3.1 La sombra como simulador  
 

Podemos definir a la sombra como generada por la obstaculización del sol 

mediante un objeto. Algunas veces la proyección de las sombras pueden ser 

datos precisos del contorno de los objetos como un límite visual, dotándolos de 

volumen y presencia en el espacio, como lo planteaba Platón y Aristóteles. 

Como menciona Casado Martínez la sombra puede ser una delimitadora 

visual y tener por sí misma “la capacidad de establecer perceptivamente el 

espacio, de simularlo. El espacio interior está del lado de la sombra” (2011, 

p.91). Un ejemplo de esta simulación es la silueta arrojada por una de las 

pirámides de Egipto cuya sombra genera una proyección del volumen en el piso 

con características formales similares a las del objeto pero que a través del 

transcurrir del día modifica las proporciones de la simulación. Al mismo 

tiempo, podemos afirmar que también es generadora de nuevos espacios. Este 

fenómeno se presenta, sobre todo, en algunas ciudades árabes cuya 

conformación se basó en la apropiación de la sombra a causa del clima 

extremo. La sensación térmica producida cambia de manera notable al estar 

dentro de la sombra o fuera de ella, otorgando un adjetivo de confort al espacio 

generado por la misma. 

Virtualmente la sombra configura un nuevo volumen, al tiempo que genera 

un efecto de estampado sobre algunas fachadas y materializa el contexto 



87 
 

inmediato en el que se encuentra todo edificio, incluso lo dota de una nueva 

fachada y le proyecta la reproducción imaginaria del lugar donde se encuentra 

establecido, como lo que sucede en el Largo Di Torre Argentina en Roma, 

Italia. En este edificio, los árboles frontales proyectan su silueta en la fachada 

dotándolo de una nueva gráfica en su fachada. 
 

 
Ilustración 10. Largo di Torre Argentina, Roma, Italia. 

Fuente: Juan Andrés Sánchez García. Abril 2014. 

Este recurso también ha sido ocupado por el arquitecto Luis Barragán en la 

casa Gilardi en Ciudad de Mexico y construida en 1976. Los árboles que se 

encuentran en la fachada de esta casa plasman su silueta y le proporciona al 

edificio una textura superpuesta al volumen purista generando una 

superposición interesante. Anteriormente se mencionó que la textura dotaba a la 

arquitectura de una sombra plena, sin embargo, en esta casa se demuestra que la 

sombra también es generadora de una textura virtual sobrepuesta en el objeto 

arquitectónico. Este fenómeno repercute en la percepción visual de quien 

contempla la fachada y genera un carácter distinto como un elemento 

delimitador de un objeto cercano y lo llena de una realidad virtual. 

Es evidente que la sombra sobre una fachada se articula siempre y cuando la 

luz del sol permita visualizarlo, pero perceptualmente esta cobra mayor 

importancia y la luz solar pasa a segundo término en la arquitectura. En un 

enunciado de causa y efecto, la silueta de la sombra es lo mas importante 

visualmente en un contexto de fondo y figura. Si se hablase de una composición 



88 
 

en donde la percepción distingue la figura sobre el fondo, el ojo define las 

formas blancas como vacías y las negras como llenas (positivas y negativas), 

acentuando a la sombra como el elemento en primer plano. 
 

II.3.2 Significado de la silueta 

La sombra funge como un configurador simbólico de la arquitectura. 

Anteriormente se hizo referencia a la cultura Maya como parte de la concepción 

emblemática de la sombra y se habló la pirámide de Quetzalcóatl que evoca a la 

serpiente emplumada. Tras considerar a la silueta como parte fundamental del 

fondo y figura y del simbolismo que contrajo el sembrador de estrellas, se debe 

citar a Luis Barragán y el Convento de las Capuchinas. 

Luis Barragán (1980) ha sido el único arquitecto mexicano en ganar el 

premio Pritzker de arquitectura. En su discurso de aceptación hace referencia 

sobre lo que lo llevó a proyectar su arquitectura, tomando como base la belleza, 

la inspiración, el embrujo, la magia, el sortilegio, el encantamiento, así como la 

serenidad, el silencio, la intimidad y el asombro. Todas ellas han encontrado en 

el autor un sentido propio de la arquitectura emocional que puede agruparse 

cuando se interactúa con esencias o fenómenos en el espacio como lo es la 

sombra. La intención de generar emociones poéticas lo llevó al uso de 

materiales, colores y sobre todo de la luz como su materia prima. 

Uno de los ejemplos que clarifica esta espiritualidad en Luis Barragán es la 

Capilla de las capuchinas, la cual manifiesta un encuentro con la luz y la 

sombra. Para el desarrollo de este convento se utilizaron diferentes elementos 

arquitectónicos como celosías o ventanales para generar una serie de elementos 

poéticos dentro de un espacio solemne, plácido y sereno destinado a 

encontrarse consigo mismo. El lenguaje arquitectónico que utiliza para generar 

estas sensaciones y misticismos proviene de los configuradores del espacio. El 

puntual manejo de la luz enmarca el simbolismo de la cruz expuesta. 

Aquí convergen acciones afortunadas. Primero armoniza el espacio 

dotándolo de espiritualidad y de una serenidad propia a través de la templanza 

de la luz y el manejo de los colores y el espacio en reposo es rematado con una 

cruz que proyecta una sombra significativa. Mantiene la silueta plasmada en el 

muro con el mismo significado, pero quitando la pesadez de una cruz sólida que 

se coloca en la parte lateral del recinto. Este efecto es logrado porque la sombra 



89 
 

Ilustración 11. Cruz de la Capilla de las Capuchinas.Autor: Luis 

Barragán. Fuente: Universidad Iberoamericana.www. 

uiaproyectosuno.blogspot.mx 

cobra importancia cuando es proyectada en una superficie iluminada. La 

sombra es figura y la luz es fondo. Además, la silueta formada evoca un 

imaginario colectivo con una carga simbólica que permite entrar en la 

psicología del usuario. 

Esta idea de generar cualidades en el espacio se ve reforzado en lo escrito 

por Alberto Campo Baeza (2000, p. 38) cuando comparte la propuesta de Luis 

Barragán: “Creo con Barragán que la creación de espacios más limpios y más 

libres no es la factura de espacios duros, fríos e intocables. Son espacios para 

ser vividos (no congeladores de nevera)”, es decir, lo importante es vivir el 

espacio a través de la dotación de fenómenos. 

 
 

 
 
 
 
 
 
  
 

 
 

 

 

 

 

II.3.3 La sombra como tiempo 

El cuerpo activa el tiempo y siente el espacio como duración, como un 

vínculo entre la persona y su alrededor. El tiempo es sólo una noción, pero su 

desplazamiento permite experimentar el ámbito como duración. El espacio 

estático no existe, es fluctuación de instantes, como envolvente elástica de 

aquel recorrido (Casado Martínez, 2011). La sombra es un reloj del tiempo y 

del espacio; tiene trayectoria intrínseca a la trayectoria de la luz y fija la 

posición del límite en lo temporal. Parte de esto es el resultado del movimiento 

que realiza la sombra en el reloj de sol, que hace ver la transición del tiempo a 



90 
 

través del recorrido de la sombra. El reloj y la persona son estáticos, mientras 

que la sombra es la que se mueve y la que hace ver el pasar del tiempo. 

La presencia de las sombras que se producen en el transcurso del tiempo es 

el mejor testimonio de nuestra permanencia en el espacio. 

La vinculación temporal de un límite estático con la realidad que vivimos 
hace que su forma espacial no se mantenga, que sea instantánea y 
escurridiza, y que desaparezca cuando se le intenta atrapar. Cuando 
avistamos su presencia real, mientras la arquitectura permanece en quietud, 
las sombras del movimiento solar transforman su espacio” (Casado Martínez, 
2011, p. 209) 

Es decir, la sombra es una cualidad del tiempo para percibir el espacio 

arquitectónico y lo dota de movimiento espacial cuando el espectador se 

encuentra en quietud. La sombra como parte del tiempo es un fenómeno que 

experimentamos cuando nos posamos debajo del sol. Dado que la tierra 

produce un movimiento de rotación en su propio eje, la luz solar produce un 

incremento y disminución del tamaño de la sombra de cuerpos que se 

encuentren en un espacio exterior. 

El tamaño de la sombra indica la posición en que nos encontramos con 

respecto a la esfera celeste; entre más grande sea la sombra más cerca estamos 

del ocaso o del alba, y si la sombra es casi nula, el sol se encuentra cercano al 

cenit. Esta característica medible de la sombra no sólo representa el horario del 

día, sino también puede representar el cambio de estación en el año, 

dependiendo de la posición en la que se encuentre proyectada la sombra debido 

a la inclinación de los rayos solares. 

Steven Holl parte de la duración bergsoniana y de la creencia budista del 

flujo continuo para proponer una arquitectura donde los fenómenos sensoriales, 

en constante cambio, se encuentran imbuidos a la vez de pasado y de futuro. En 

el centro de esta idea se hallan conceptos fenomenológicos como la velocidad 

de la sombra y la presión de la luz (Plummer, 2009). Holl aplica una 

aproximación a través de la luz y la sombra, pero basa sus experimentos de 

maquetas en el buen manejo del sol para entender el espacio. 

Estas ideas que conectan tiempo y luz incluyen lo que Holl llama el “tiempo 

diáfano” de reflejos del agua y el “tiempo absoluto” del rayo solar a la manera 

de un panteón. 

El movimiento de la luz y de la sombra manifiesta que el espacio es 

temporal y dinámico. Las formas especiales se mueven tanto hacia la posición 



91 
 

variable del ojo del habitante como hacia el deslizamiento de las sombras con el 

paso del tiempo. “Éstas se mueven como formas inmateriales renovando el 

espacio, así una única forma arquitectónica puede generar espacios diferentes 

en función de la secuencia de las sombras que manifiestan paulatinamente 

formas surgidas y desvanecidas en su interior superponiendo realidades 

diferentes” (Casado Martínez, 2011, p. 210). 

La sucesión temporal de las sombras de una determinada arquitectura 

expresa diversas formas del espacio arquitectónico. Se percibe con el carácter 

inestable de la sombra en su deslizamiento temporal. La sombra no permanece 

fija en su definición del espacio, es una incesante geometría que narra la 

configuración del ámbito. 

Cada espacio se define por una secuencia de sombras que lo identifican, 

definiendo sus límites y estableciendo los mecanismos por los que el espacio se 

transforma sucesivamente. A diferentes horas del día, la configuración del 

espacio cambia gracias al movimiento de las sombras. “La sombra arrojada 

nunca permanece quieta, su forma es efímera, dinámica y fugitiva” (Casado 

Martínez, 2011), es decir, si uno se mueve puede experimentar la secuencia 

espacial y el recorrido de las sombras que envuelven al observador, 

permitiéndole su acceso al transcurso, de forma similar a lo que ocurre en una 

representación pictórica del cubismo. 

 

 
Ilustración 12. Casa Asencio.Autor: Alberto Campo Baeza. 

Fuente: La arquitectura de la luz natural 2009. 



92 
 

 

Cuando se compara los dos cualificadores se descubre que para marcar el 

uso del tiempo se puede recurrir a la utilización de un objeto sobre el que se 

proyecte la transición de la sombra para crear distintas expresiones estéticas a 

una misma arquitectura, tal como sucede en la Casa Asencio que diseñó 

Alberto Campo Baeza, en la zona residencial de Novo Sancti Petri, en el 

término municipal Chiclana de la Frontera, Cádiz Andalucía, en 2001. 

 

II.3.4 Desmaterialización perceptual del espacio – Hans Van 

der Laan 
 

El arquitecto holandés Hans Van der Laan diseñó la iglesia de la Abadía de 

San Benito en Vaals, Países Bajos (1956-1968), con el objetivo de materializar 

las leyes intrínsecas del espacio arquitectónico. Van der Laan (1981) decía que 

no son los signos religiosos los que distinguían en primer término al edificio 

sacro, sino su propio modo de estar concebido y construido conforme al tipo 

esencial de la casa: es eso precisamente lo que lo hace idóneo para la 

celebración litúrgica. 

 
 

Ilustración 13. Escalera en el atrio público de la Abadía de San Benito en Vaals, Países 

Bajos.Proyecto: Hans van der Laan 

 

https://www.google.com.mx/url?sa=i&rct=j&q=&esrc=s&source=images&cd=&cad=rja&uact=8&docid=hT-4Qyq9FnoAuM&tbnid=xJayn6d2-BwoYM:&ved=0CAUQjRw&url=https://www.flickr.com/photos/23084448@N07/2410250166/&ei=Zt-bU6nEBILJsQSInIKYCA&psig=AFQjCNHK2669pPBSqv4oi-WRA5lZqyJ-fw&ust=1402810556850731


93 
 

La morfología del atrio genera una pequeña bóveda borrada por la sombra 

que se produce al evitar la entrada de los rayos del sol. Este desvanecimiento y 

gradación de la luz provoca una transición muy importante entre la misma luz y 

la sombra. Pero cuando la sombra se vuelve demasiado obscura, el ojo humano 

vuelve imperceptible el límite de la cubierta, es decir, no podemos ver los 

límites del muro y de la cubierta. 

La sombra se convierte en un fenómeno que desaparece los contornos, pues 

diluye los límites de la iglesia y desmaterializa los delimitadores del espacio. Al 

mirar hacia arriba no es posible percibir dónde termina el muro y dónde 

comienza la cubierta, pero se observa una bóveda “infinita” donde “todo” está y 

“nada” está a la vez; se sabe que está ahí, pero se logra un interesante efecto 

visual de desvanecimiento de los límites. 

El espacio no se desmaterializa, pero sí lo hace nuestra percepción del 

espacio en una imagen virtual, y este efecto se presenta en varias iglesias o 

edificaciones antiguas cuya entrada de luz no incide directamente en la 

iluminación de la parte superior del espacio arquitectónico. En esta obra de Van 

der Laan el monasterio presenta un encuentro entre luz y sombras. Mientras la 

luz penetra de una forma caprichosa, las sombras se alargan y ejercen una 

presencia marcada en el espacio y se matiza sobre las columnas, los muros y el 

mobiliario. 

 

Ilustración 14. Abadía de San Benito en Vaals, Países Bajos. 

Proyecto: Hans van der Laan. Fuente: middletonvanjonker.com 

http://middletonvanjonker.com/


94 
 

El ambiente es solemne debido a la quietud espectral de la luz, y de esta 

manera se evita lo que se podría llamar la ficción de la luz, puesto que es 

matizada por el tapiz de una sombra que hace del espacio uno de calma. En el 

monasterio la gran cantidad de sombra que se percibe acentúa el uso de la luz. 

Lo interesante es analizar la manera en que la sombra acapara totalmente el 

espacio, desmaterializando lo que no hace falta y dejando a la luz permanecer 

en menor proporción en la búsqueda de la calma y la quietud como lenguaje 

espiritual del espacio arquitectónico. 

Se genera una transición entre lo que se percibe que hay y lo que se percibe 

que no hay, lo que manifiesta una cualidad del espacio que integra nuestro 

conocimiento empírico y las sensaciones cuando se vive y se aprecia el espacio. 

De esta manera la sombra es capaz de limitar espacios, pero también puede 

desmaterializar virtualmente el espacio arquitectónico al eliminar los límites 

que genera una atmósfera. Debido a la generación de conocimiento a través de 

la percepción que plantea Pallasma (1996), se deduce que el ojo humano es 

capaz de distinguir los efectos visuales que la sombra crea al dotar al espacio de 

cualidades fenomenológicas. 
 

 

II.3.5 La sombra como lienzo del arquitecto – Le Corbusier 
 

Una de las labores del arquitecto es generar espacios que pueda habitar el ser 

humano, que no serían posibles sin estructuras, materiales y aquellos elementos 

intangibles como la luz, la poética o la espiritualidad que permiten acercar al 

residente del espacio al goce de la arquitectura. 

El movimiento moderno considera la forma arquitectónica como estructura 

de las relaciones entre límites. Por tanto, la forma del espacio, en cuanto debe 

ser habitada, tiene un compromiso con la realidad, una medida: escala. Si no 

fuese así, el espacio se convertiría en un ficticio virtual, una imagen simulada, o 

cine (Casado Martinez, 2005, p. 12). 

La fotografía como parte de la producción arquitectónica ha sido 

indispensable en el estudio conceptual de los proyectos. Prueba de ello se 

encuentra en el conjunto de libros Obra completa del arquitecto Le Corbusier, 

en donde se imprimen las fotografías necesarias para la adecuada demostración 

de sus intenciones en los proyectos. En su justificación, Le Corbusier deja 

entrever a la sombra como parte importante de su diseño; puesto que al 



95 
 

proyectar en el mediterráneo se intensifica el uso de la luz para darle vitalidad a 

los espacios proyectados. 

La fotografía es imagen y representación de la arquitectura, no es una 

propiamente una realidad física, pero persigue los hechos arquitectónicos, 

mostrando las formas de los edificios y reflejando otros nacidos de la extrañeza 

técnica al combinar los límites con la totalidad de la luz y el fragmento 

enfocado, el encuadre. Las arquitecturas de la Europa septentrional del 

movimiento moderno plantean, frecuentemente, espacios carentes de 

interioridad. En este sentido, Le Corbusier refiere que 

La arquitectura está más allá de la máquina, mas allá de la indefinición 
brumosa de la arquitectura del Norte (…) muy próxima a valores plásticos, 
precisos, mediterráneos, compactos, desnudos de un dramatismo calculado, 
de una geometría, un orden y un número ardiente (como le gusta 
denominarlos entre 1928 y 1932 (Le Corbusier citado por Casado Martínez, 
2005, p. 21). 

Se considera significativo que, desde el siglo de las luces, el fenómeno de la 

luz se haya manifestado como parte de una racionalidad en la arquitectura y 

como configuradora de los espacios. Varios arquitectos emplean la luz como un 

elemento indispensable para evocar ciertas sensaciones, pero la misma 

valoración hace que el fenómeno de la sombra cobre fuerza en la magnitud de 

las imágenes que toman los fotógrafos de una obra arquitectónica.  

Debido a la complejidad que representa hablar de un arquitecto que posee 

una variedad de visiones a lo largo de su carrera, se hará hincapié en el contexto 

mediante el cual expone el uso de la luz y la sombra para evocar la poética y el 

goce emocional en sus espacios. Para ello se desglosa y desarma una visión que 

permite observar el impacto que tiene el fenómeno de la sombra en la 

construcción ideológica de un arquitecto. 

En la etapa purista de Le Corbusier, durante la década de 1920, plantea 

renovar la arquitectura clásica tomando como base algunos criterios 

productivos del mundo industrial. Este proceso arrastró un criterio crítico de las 

enseñas de Julián Gaudet, profesor de Teoría de la Escuela de Bellas artes de 

Francia, y además pretendía englobar las características espirituales de la era 

maquinista, en una alternativa al concepto de Zeitgeist (espíritu de la época) de 

los alemanes.  

Le Corbusier también manipula el término idea como un elemento 

importante en la arquitectura, y para ello parte de los pensamientos Platónicos, 



96 
 

como lo escribe en la revista L’ Esprit Nouveau, y toma una postura filebiana 

(del texto Filebo de Platón) que desarrolla con dos intenciones: 

Por un lado, asume la idea-génesis como elemento independiente, fruto del 
espíritu humano: la idea como generadora. 

Por otro lado, adopta los volúmenes filebianos como objetos en sí mismos: 
bellos y puros y la geometría como proceso ideal, en donde se concentran 
todas las intenciones plásticas a elaborar (Sancho Osinaga, 2000, p. 34). 

En una fragmentación de elementos a Le Corbusier le interesa el manejo de 

la idea generadora y el uso de los volúmenes como un binomio en la creación 

de arquitectura (idea-volúmenes). Pero hace falta algo para convertir lo retórico 

en poético y anexa la luz como parte de esta triada en su concepción de 

arquitectura y el espíritu nuevo, dotando a los volúmenes de un elemento 

intangible que le genera vida a su plástica. Le Corbusier parte de una 

concepción muy importante para él que es la utilización del volumen como 

parte de la belleza arquitectónica, es decir, su materia prima es volumen y 

forma. Idea – volumen – luz. 

Retomando lo dicho, se cita la conocidísima definición de Le Corbusier: “La 

arquitectura es el juego sabio, correcto y magnifico de los volúmenes bajo la 

luz” (1964, p. 16). Posteriormente menciona que “es el ritmo armonioso de los 

espacios, de la luz y de la sombra”. El goce de sus edificios y la armonía dentro 

de ellos se generan a partir de la dualidad luz–sombra, que está regida por la 

forma del espacio para poder provocar emociones. Así el autor sintetiza en sus 

villas una plástica con elementos filebianos que se armonizan cuando están 

acompañados de la luz. 

Una obra que describe con contundencia estos principios es la Villa Stein, la 

cual se construye por medio de volúmenes puristas y en la cual hace énfasis en 

los Cinco puntos de la arquitectura moderna. Cabe la oportunidad de destacar 

la fachada libre como un elemento necesario en el tema tratado ya que, como 

desglosa Sancho Osinaga, se separan de aquí dos lecturas: 
 

 La fachada libre como aportadora de luz, en tensión variable con el espacio 

interior. 

 Como piel tensa que sintetiza y ata invisible y geométricamente las 

diferentes relaciones de los elementos que la conforman, determinada por la 

libertad que otorga la unidad y densidad volumétrica espacial. 



97 
 

Le Corbusier menciona al respecto: “¿De qué manera nace la emoción? De 

un criterio plástico que extiende sus efectos sobre cada parte de la composición. 

La emoción nace de la unidad de intención” (Le Corbusier citado por Sancho 

Osinaga, 2000, p. 43). Como resumen de esta visión que tiene el autor para 

lograr una emoción en lo que denomina la máquina para habitar, se presenta el 

siguiente diagrama: 

 
 
 
 
 

 

Le Corbusier menciona que “los elementos arquitectónicos son la luz y la 

sombra, el muro y el espacio” (Le Corbusier, citado por Sancho Osinaga, 

2000). Su conceptualización sugiere que a partir de estos cuatro elementos y de 

su relación se generan todos los demás. Sin embargo enfatiza la relación entre 

el muro y la luz, ya que es el muro el objeto por excelencia. El muro en su 

concepción es el elemento que, al ser perforado por la luz, logra ser el génesis 

del volumen: luz + muro = volumen. 

Si este binomio conjuga la base para crear volúmenes, también engendra la 

génesis del espacio. El muro se convierte en un elemento manipulador de la luz, 

ya sea horadado, plegado o simplemente al dejar escapar o al capturar la luz 

(Sancho Osinaga, 2000). 

Ilustración 15. Máquina para habitar. 

Reinterpretación Sánchez García 2014 



98 
 

El arquitecto se maravilla de la manipulación de este elemento a través del 

muro, pero se debe recordar que después de la Segunda Guerra Mundial las 

concepciones espaciales cambiaron. La visión de tener una industrialización 

que marcara la creación de armas para la destrucción humana genera una 

reflexión en la forma de concebir el espacio.  

La poética toma un nuevo rumbo filosófico, pragmático y dotado de un 

carácter marcado denominado espiritualidad, que viene a obviar lo que dice 

Muntañola: “Buscar en la arquitectura una poética es un resultado lógico del 

movimiento moderno; todos sabemos su interés por encontrar las leyes 

universales de la arquitectura” (Muntañola, 1981, p. 11). En esta etapa, cambia 

su estilo e introduce unas formas escultóricas, reminiscencias de sus viajes por 

Oriente. 

Una de las obras más interesantes de Le Corbusier es la Capilla en 

Ronchamp. El análisis constructivo, formal o de proporciones de la edificación 

tendría cabida en otros trabajos de investigación, pero la conclusión de todos 

ellos lleva a que “aparentemente la capilla parecía estar totalmente reñida con la 

precisión racional de Le Corbusier de antes de la Segunda Guerra Mundial” 

(Galaviz Rebollozo, 2002). Por lo todo lo anterior se debe resaltar el uso del 

muro en la manipulación de la luz y la sombra para propiciar una experiencia 

de espiritualidad separando el mundo exterior del mundo interior. 

El espacio se convierte en un juego de claroscuros en el que la luz se ve 

matizada por la sombra. A diferencia del ejemplo de El sembrador de estrellas 

o la Casa Gilardi, en donde la sombra es protagonista por encima de la luz, en 

el contexto de fondo y figura, aquí la luz pasa a ser figura y su catalizador se 

vuelve la sombra. 

Estas sombras evocan un mundo oscuro dentro del espacio, como si fuera 

lienzo o la materia prima para poder plasmar la luz; es decir, cada parte 

ensombrecida define el nicho que deja entrever el mundo exterior. Si la sombra 

no cobrara importancia en este paramento y la luz fuera el único fenómeno, 

caeríamos en un paraíso o nirvana, como lo acuña Casado. Entonces el espacio 

carecería de misticismo, de profundidad y de definición. 



99 
 

La cualificación del espacio, a pesar de que es un fenómeno intangible, se 

origina por el manejo de volúmenes gruesos que atrapan y filtran la cantidad de 

luz exterior. Por ello Le Corbusier utiliza el muro como un elemento capaz de 

manipular y dotar al espacio de un misticismo a través de la sombra, es decir, 

minimiza la luz y aumenta la penumbra. 

Haciendo referencia a lo establecido por Aparicio Guisado en su libro El 

muro (2006) “La arquitectura nace, al igual que el muro, de la conexión entre la 

idea y la materia, es decir, entre el pensamiento y la arquitectura” entonces, así 

como los materiales, el muro es una conexión que potencializa las 

características fenoménicas del espacio y no sólo en el muro, sino también en el 

piso se generan las sombras suficientes para definir la luz proyectada.  

La sombra cobra relevancia por sí misma, sin embargo, sólo es visible con el 

soporte de una superficie sobre la cual esté proyectada. A diferencia de 

ejemplos anteriores donde la sombra se proyectaba sobre una superficie 

iluminada, aquí la sombra cambia su connotación y otorga el protagonismo a la 

luz percibida. 

Como consecuencia de estos configuradores, la construcción del espacio 

recrea una atmósfera. De acuerdo con Leland Roth (1999), 
 

(…) lo que intentó crear Le Corbusier en Ronchamp fue una respuesta 
escultórica al paisaje. La capilla de Ronchamp tiene de edificio sagrado algo 
mucho más profundo que la mera representación de una institución religiosa 
concreta: la comunión mística del hombre y el cosmos (p. 538). 

 

La aportación de Le Corbusier radica en la construcción de espacio a través 

del muro y la ausencia del mismo (ventanas u orificios) para la manipulación de 

luz y sombra como detonantes del misticismo y el espíritu en la arquitectura, 

creadores de la relación entre materia y espiritualidad. Saber concatenar luz y 

sombra dota al espacio de las características fenomenológicas necesarias para 

transformarlo en lenguaje arquitectónico a través de la percepción y la 

experiencia vivencial. 

Este ejemplo que realiza Le Corbusier reúne ideas de la relación entre 

sombra y espacio. Como una forma de agrupar y sintetizar los vínculos entre 

los conceptos antes mencionados, se presenta el siguiente diagrama antes de 

concluir. 

 



100 
 

 
 

Ilustración 16. Relación de Sombra y Espacio. 

Autor: Andrés Sánchez (2014) 

 



101 
 

Conclusiones 
 

Como resultado del análisis descriptivo fundamentado en teorías y autores 

como Bruno Zevi, Luis Barragán, Le Corbusier, Steven Holl, Ynzenga Acha, y 

Roberto Casado se logró ejemplificar la manera en que la sombra configura al 

espacio arquitectónico y la relación que existe entre ambos conceptos. 

El análisis de los conceptos de sombra y espacio permitió concluir con 

algunos significados que se pueden utilizar para la arquitectura. Las cualidades 

fenomenológicas del espacio arquitectónico permiten que la sombra sea un 

generador de emociones y evocaciones para caracterizarlo. Una manera de 

analizarlo es por medio de la imagen como representación gráfica e instrumento 

visual. Dadas las pruebas teórico-gráficas discutidas, se resumen las siguientes 

conclusiones: 

Construcción perceptual del espacio 
 

Este trabajo describe la utilidad de algunos elementos, poniendo como 

ejemplo el muro, para delimitar el espacio desde una perspectiva geométrica y 

hacer tangible una idea. Desde el punto de vista psicológico, el espacio es 

considerado como un objeto de la percepción como lo refirió Ynzenga (2013) y 

las características que destacó, basado en estudios de Holl, son las 

fenomenológicas. 

Una manera de conocer el espacio y analizarlo es a través de la percepción, 

como acercamiento primario en su relación con el ser humano; la experiencia 

que enlaza este vínculo entre espacio y percepción es producida por fenómenos 

cuyos efectos son detonante de emociones para el individuo. 

Es posible cualificar un espacio a través de fenómenos puesto que ellos son 

los que facilitan experiencias al ser humano, para posteriormente traducirlas en 

emociones. Las propiedades que adquiere un espacio son definidas por su 

construcción; una manera de confirmar la existencia de algo es poder definir 

sus cualidades, aunque no sean medibles.  

La percepción del espacio arquitectónico se construye por elementos 

tangibles e intangibles que proporcionan cualidades capaces de emocionar al 

individuo. La sombra, como fenómeno, configura el espacio perceptivo de la 

arquitectura y lo dota de cualidades. 

 



102 
 

 
Ilustración 7. Construcción perceptual. 

Autor: Andrés Sánchez García (2013). 

La sombra dota de tiempo y movimiento al espacio 
 

Por lo tanto, los fenómenos producidos dotan de características perceptuales 

al espacio. El espacio arquitectónico logra tener un carácter temporal y 

dinámico cuando el individuo es capaz de percibir el movimiento que se genera 

entre luz y sombra. 

 

 

Ilustración 8. Maqueta expuesta al sol en diferentes horarios para la generación de sombras. 

Autor: Andrés Sánchez García (2013). 



103 
 

El objeto puede ser estático, pero la sombra es dinámica. Esta relación produce 

que un mismo espacio pueda tener diferentes calidades de sombra según la hora 

del día, por lo tanto, esta es un fenómeno activo que tiene movimiento y cambia 

su morfología y sus dimensiones según el tiempo o el cambio de inclinación de 

los rayos de luz. Esto hace evidente que, si la sombra es dinámica, la 

percepción del espacio también se vuelve dinámico mediante el movimiento de 

sombras. 

 

  

 
 

 

La forma de la sombra 

En ocasiones la percepción visual es necesaria para asimilar la sombra como 

una silueta o figura que acompaña al objeto como un elemento paralelo; sin 

embargo, no siempre es la reproducción fiable del cuerpo ya que, como se 

mostró anteriormente, con la ayuda de la luz incidiendo en el ángulo adecuado 

puede manipularse para dar una interpretación distinta, como lo sugirió el 

artista coreano Bohyun Yoon. 

 

Ilustración 9. La percepción Dinámica del espacio. 

Autor: Andrés Sánchez García (2014). 

http://www.bohyunyoon.com/project_link/evolution.php


104 
 

La sombra proyectada sobre una superficie es capaz de separar dos 

realidades: una propia del objeto que obstaculiza la luz y la otra plasmada en el 

espacio cuya interpretación, según el contexto, genera experiencias simbólicas, 

significativas e imaginarias, incluso diferentes al objeto real. 

Cuando la proyección de la sombra toma la misma forma que el objeto que 

la provoca, como lo presentado en el ejemplo de la Capilla de las Capuchinas 

de Luis Barragán, puede hacer que la silueta representada en la superficie cobre 

más importancia que el cuerpo generador. Esta situación es producida cuando la 

percepción visual quita la pesadez del objeto y contempla la figura de una 

manera ligera. 

La silueta proyectada también varía en significado. Con la manipulación de 

la luz incidiendo en ángulos distintos es posible configurar la percepción de la 

sombra cuando se cambia la forma de la misma. La morfología de la silueta 

nunca es estática, siempre varía de acuerdo con el tiempo y lugar. El cambio de 

la inclinación del haz de luz modifica el tamaño, la magnitud, la posición o la 

transparencia de la sombra y por tanto configura distintas percepciones. 

En una articulación de fenómenos a través de razones causales, es 

importante destacar que, así como la sombra origina características en el 

espacio, el tiempo y la posición pueden servir de manipulación de las sombras 

como si de una cadena se tratara, es decir, un fenómeno conlleva a otro y la luz 

pasa a enlazar estos vínculos. 

 

 

 
 

 

Ilustración 10. Vinculación de fenómenos con el concepto sombra. 

Autor: Andrés Sánchez García (2014). 



105 
 

 

El uso del material generador de atmósferas 
 

El material funciona como un medio para crear, amplificar o disminuir 

sombras. El manejo adecuado de materiales traslúcidos, ondulados, porosos o 

brillantes proyecta en el espacio arquitectónico siluetas que generan atmósferas 

capaces de evocar sensaciones pasivas o activas según sea el caso. 

La sombra también implica similitud con el reflejo. Materiales como el agua 

o el cristal amplifican el fenómeno, los cuales al obstruir el paso de la luz tienen 

la capacidad de generar movimientos caprichosos ante la percepción visual. La 

proyección de sombras, con ayuda del agua, trasmite sensaciones pasivas por 

las formas, siluetas y el ritmo que genera un movimiento ondulado. Además del 

sonido, la sombra ha sido considerada como parte de audioterapias y 

sonoterapias, puesto que su visualización permite transformar espacios en 

experiencias de solemnidad, tranquilidad y relajación. 

En el caso contrario, el efecto que puede recibir un espacio a través de la 

sombra es de velocidad o siluetas activas, como lo ha nombrado Steven Holl 

(2010). No se debe confundir la velocidad de sombras (la misma de la de la luz) 

con la sensación de espacios con velocidad provocado la modificación 

alternada de luz y sombra. 

 
 

 
 

 

 

Ilustración 11. Del material a las emociones. 

Autor: Andrés Sánchez García (2014). 

 



106 
 

Si bien Campo Baeza (2010) menciona que la idea construida relacionada 

con luz es arquitectura, se puede referir que la sombra proyectada en el espacio 

es generadora de emociones; para ello es necesario centrarse en que una parte 

importante al estudiar un fenómeno es el efecto. 

 

La percepción visual de la sombra 
 

Como se ha comentado, la percepción, sobre todo la visual, es una manera 

de relacionarse con la sombra, sin embargo, no siempre vemos una realidad 

sino una apariencia que podemos interpretar de una manera distinta. 

Cuando apreciamos el efecto de sombra en el espacio, sobre todo en 

perspectiva, tendemos a ver una pérdida de límites geométricos y materiales. 

Hay que aclarar que el espacio no se desmaterializa, pero sí lo hace nuestra 

percepción a través de una imagen virtual cuando la luz se degrada en sombra, 

es decir, se pierde la profundidad de lo que vemos y se generan efectos 

visuales. 

 

 
 

 

 
Ilustración 12. Percepción visual de la sombra. 

Autor: Andrés Sánchez García (2014). 

 

A través de la sombra se puede definir un cuerpo al resaltar relieves y 

agujeros, sin embargo, un exceso de ellas en el espacio hace que la visión 

cancele lo que deberíamos ver y, por el contrario, el exceso de luz sugiere 

también una pérdida de profundad del espacio en que nos encontremos. Por lo 

tanto, la percepción se convierte en una vía subjetiva de conocer, apreciar y 

experimentar las cualidades geométricas del espacio. Esta subjetividad alude a 



107 
 

la capacidad individual de percibir y se acerca a las interpretaciones personales; 

lo que para unos es, para otros no es oponiéndose a la objetividad. 

 

Fondo y Figura 
 

Dado los ejemplos que se mostraron anteriormente, la sombra adquiere dos 

roles en arquitectura: fondo y figura. Esta dicotomía presenta dos funciones 

distintas, pero de igual importancia al ser experimentadas. 

La sombra se comporta como figura cuando puede definir una silueta 

marcada al ser proyectada sobre una superficie iluminada. El protagonismo que 

adquiere la sombra se debe a que manifiesta las características antes 

mencionadas, ya que es posible ver el comportamiento de la silueta para la 

generación de espacios simbólicos. 

De forma opuesta, la sombra carece de intensidad visual cuando se 

encuentra en situaciones de fondo, pero no pierde importancia, ya que sin ella 

sería complicado definir el haz de luz. El fondo en sombra ha sido de utilidad 

para pintores y dibujantes al poder resaltar elementos iluminados trascendentes 

en la representación gráfica. 

Retomando elementos delimitadores del espacio, el muro o la superficie en 

sombra adquiere una propiedad más: la posibilidad de ser perforado con el 

propósito de dejar pasar la cantidad de luz necesaria, produciendo experiencias 

percibidas en iglesias o espacios de meditación. Por tanto, la combinación de un 

muro en sombras y la escasa entrada de rayos de luz genera atmósferas con 

características místicas dentro del espacio arquitectónico. 

La interacción entre el concepto de superficie y el de sombra es 

bidireccional puesto que se aportan características entre sí. Por un lado, la 

textura de la superficie genera sombras dentro del espacio y, por el contrario, la 

sombra dota a la superficie lisa de una textura percibida visualmente. Esta 

relación genera una dicotomía en ambos conceptos, ya que pueden ser 

generadores y receptores en la composición del espacio. 



108 
 

 

  

 

 

Por lo tanto, retomando el planteamiento inicial, la sombra es capaz de 

construir la percepción del espacio interior de la arquitectura creando 

atmósferas perceptivas. La presencia de la sombra en el espacio y su 

manipulación mediante el material es generadora de experiencias simbólicas, 

místicas, espirituales o históricas que otorga al espacio características 

fenomenológicas que interactúan con el hombre. 

La fenomenología como modelo de investigación sugiere un análisis 

interpretativo y vivencial en lugar de descriptivo, por lo cual sería prudente 

hacer un estudio desde este enfoque para valorar a fondo la manera en que se 

perciben los fenómenos, tanto del investigador como del usuario del espacio. 

La metodología retomada en esta investigación puede servir para el análisis de 

otros fenómenos que repercuten en el carácter del espacio arquitectónico, como 

puede ser luz, color, textura, escala u olor, que merecen ser estudiados para 

entender y proponer proyectos basados en el espíritu del lugar, como lo 

proponía Le Corbusier. 

Ilustración 13. La sombra como fondo y figura. 

Autor: Andrés Sánchez García (2014). 



109 
 

La sombra, vista desde una perspectiva cuantitativa complementa este 

trabajo, es decir, se puede medir su comportamiento en forma de temperatura 

para analizar el nivel de confort del ser humano. Así mismo sería necesario 

estudiar la manera numérica (ángulos, coordenadas, alturas, distancias) en que 

podemos manipular las proyecciones de sombras para aplicarlas en la 

proyección de arquitectura. 

El efecto de sombra en el espacio arquitectónico se puede complementar 

con un estudio de las causas que lo generan, es decir medir y representar 

gráficamente el porqué de los comportamientos que se presentan en dicho 

fenómeno. La sombra puede ser importante estudiando su impacto en la manera 

de concebir la arquitectura. Esto puede abrir líneas de investigación sobre 

nuevas metodologías de enseñanza para aprender a proyectar, mirar, realizar 

composiciones, experimentar con materiales o interactuar con escenarios 

arquitectónicos. 

El ser humano tiene una relación con el espacio, por ello si el interés es 

numérico, es posible abrir el estudio al análisis de patrones y comportamientos 

como respuesta a los efectos de fenómenos presentes dentro de la arquitectura. 

La estadística, un modelo matemático o una interpretación psicológica pudieran 

valorar la búsqueda de estos patrones que permitan predecir la manera de 

reacción del ser humano en ciertas circunstancias dentro del espacio 

arquitectónico. 

Finalmente se considera articular causas y efectos que la sombra produce en 

el espacio, para proponer técnicas que permitan manipular los fenómenos que 

concatenen la relación del espacio con la vida del individuo, generando una 

intención perceptual que pueda traducir las intenciones de quien proyecta 

arquitectura. 

 



110 
 

Bibliografía 

 
Alvarez-Gayou Jurgenson, J. L. (2003). Cómo hacer investigación cualitativa -fundamentos 

y metodología-. México D.F.: Paidós Educador. 

Aparicio Guisado, J. M. (2006). El muro. España: Biblioteca Nueva. 

Aparicio Guisado, J. M. (2008). Construir con la razón y los sentidos (1era ed.). Buenos 

Aires, Argentina: Nobuko. 

Arias Orozco, S., & Ávila Ramírez, D. C. (2004). La Iluminación natural en la 

arquitectrura (en climas semitemplados). Mexico: Universidad de Guadalajara, 

Centro Universitario de Arte, Arquitectura y Diseño . 

Artemis. (1993). Steven Holl. Germany: Artemis. 

Bachelard, G. (1975). La poética del espacio. mexico: Fondo de Cultura Económica. 

Breuer, M. (1955). Sun And Shadow "the philosophy on Architect". Nueva York: Dodd, 

mead & company. 

Campo Baeza, A. (2000). La idea construida. Madrid, España: Universidad de Palermo. 

Campo Baeza, A. (2009). Pensar con las manos. Buenos Aires: Nobuko. 

Casado Martinez, R. (2005). La Sombra y la Forma del Espacio Arquitectónica; Realidad y 

ficcion del espacio arquitectonico. el proyecto y la sombra. Sevilla: Escuela 

Técnica Superior de Arquitectura; Universidad de Sevilla, Departamento de 

proyectos. 

Casado Martínez, R. (2011). La sombra: forma del espacio arquitectónico. Sevilla: 

Universidad de Sevilla: Coleccion Kora. 

Casati, R. (2004). Shadows - Unlocking Their Secrets, form Plato to Our Time. United 

States: Vitange Books. 

Christian, N.-S. (1991). Towards a Phenomenology of Architecture . Nueva York: Rizzoli. 

Colodro R., M. (2006). Esencia, Intencionalidad y Tensión en la Fenomenología de Husserl 

[Versión Electrónica]. Revista Observaciones Filosóficas(3). 

Corbusier, L. (1964). Hacia una arquitectura. Buenos Aires: Poseidón. 

Delojo Morcillo, G. (2009). Inspeccion Visual: El arte de ver y la ciencia de mirar. España: 

Fundacion Confemental. 

Evans, J. M., & De Schiller, S. (2013). CERTIFICACIÓN DE SUSTENTABILIDAD EN 

PROYECTOS DE ARQUITECTURA: Nueva Terminal de pasajeros, Islas 

Galápagos. Buenos Aires, Argentina: Centro de Investigación Hábitat y Energía, 

Secretaría de Investigaciones. 

Forgus, R. H., & Melamed, L. E. (2010). Percepción: Estudio del desarrollo cognositivo. 

México: Trillas. 

Frampton, K. (2003). Steven Holl Architect Kenneth Framtom. China: Electaarchitecture. 

Galaviz Rebollozo, D. (2002). ARTISTA- CREACION "Le Corbusier - Ronchamp" Análisis 

estético de la capilla Ronchamp. Monterrey Nuevo León: Universidad Autonoma 

de Nuevo León - Facultad de Artes Visuales. 



111 
 

Garofalo, F. (2003). Steven Holl. Italy: Thames & Hudson. 

H. Forgus, R., & E. Melamed, L. (2010). PERCEPCION: estudio del desarrollo 

cognositivo. Mexico: Trillas. 

Hall, E. T. (2007). La Dimensión Oculta. México: siglo xxi. 

Heidegger, M. (2005). La idea de la filosofía y el problema de la concepción del mundo. 

Barceloma, Herder, España. 

Hernández Meléndrez, E. (2006). Metodología de la Investigación; Como escribir una 

tesis. Escuela Nacional de Salud Pública. 

Hernández Sampieri, R., Fernández Collado, C., & Baptista Lucio, P. (2010). Metodología 

de la Invetigación (quinta ed.). Mexico: Mc Graw Hill. 

Holahan, C. J. (2011). Psicología Ambiental: Un enfoque general. México: Limusa. 

Holl, S. (1996). Intertwinig: selected projects 1989 - 1995 (1 era ed.). Canada: Princeton 

Architectural Press. 

Holl, S. (2000). Paralax (Primera edición ed.). Italia: Princenton Architectural Press. 

Holl, S. (2006). Steven Holl- Luminosity / Porosity. Japón: TOTO Shupan. 

Holl, S. (2011). Cuestiones de Percepción. Fenomenología de la arquitectura. Barcelona: 

Gustavo Gili. 

Holl, S., & Müller, L. (2012). Steven Holl Scale. Alemania: Lars Müller Publishers. 

Holl, S., & Müller, L. (2012). Steven Holl, Color , Light, Time. Alemania: Lars Müller 

Publishers. 

Jencks, C. (1983). Movimintos modernos en arquitectura. Madrid: Hermann Blume. 

Kahn, L. (1957). El Orden de los espacios y la Arquitectura.  

Marcos Recio, J. C., & Sánchez Vigil, J. M. (25 de Marzo de 2009). La sombra en el arte. 

Recuperado el 6 de Mayo de 2013, de www.madrimasd.org: 

http://www.madrimasd.org/blogs/documentacion/2009/03/25/115160 

Martín Hernández, M. (2014). La Casa en la Arquitectura Moderna. Barcelona, España: 

Reverté. 

Montaner, J. M. (2007). Arquitectura y Crítica (2da ed.). Barcelona: Gustavo Gili. 

Moran, D. (2011). Introduccion a la Fenomenología. España: ANTHROPOS . 

Moran, D. (2011). Introducción a la Fenomenología (Primera Edición ed.). España: 

Anthropos. 

Muntañola, J. M. (1981). Poética y Arquitectura; una lectura de la arquitectura 

postmoderna. Barcelona: Anagrama. 

  IBLIOGRAPHY Muntañola Tthornberg, J. M. (24 de Abril de 2014). Dibujos de Sombra. 

(J. A. Sánchez García, Entrevistador)  

Muñoz Cosme, A. (2008). El Proyecto de Arquitectura. Barcelona: Reverté. 

Muñoz Serra, V. A. (Diciembre de 2012). El espacio arquitectonico. Recuperado el 6 de 

Mayo de 2013, de http://www.victoria-andrea-munoz-

serra.com/ARQUITECTURA/EL_ESPACIO_ARQUITECTONICO.pdf 

Norberg - Schulz, C. (2008). Intenciones en Arquitectura (primer edición ed.). Barcelona, 

España: Gustavo Gili. 



112 
 

Norberg-Schulz, C. (1991). Towards a Phenomenology of Archutecture . Nueva York: 

Rizzoli. 

Norberg-Schulz, C. (2008). Intenciones en arquitectura. Barcelona: Gustavo Gili. 

Olivé, L., & Pérez Ransanz, A. R. (2010). Filosofía de la ciencia: teoría y observación. 

México: siglo veintiuno. 

Ortega y Gasset, J. (1982). Meditación de la técnica y otros ensayos sobre ciencia y 

filosofía. Revista de Occidente(21). 

Ovidio Nasón, P. (2004). Las metamorfósis. Mexico DF: Porrua. 

Pallasma, J. (2006). Los ojos de la piel: la arquitectura y los sentidos (primera edición ed.). 

Barcelona: Gustavo Gilli. 

Pedragosa Bofarull, P. (08 de Abril de 2014). La fenomenologia en la investigacion. (J. 

Sánchez García, Entrevistador) 

Pérez Gómez, A. (25 Abril de 2011). Fenomenología y Espacialidad Cultural en 

Arquitectura - La obra de Steven Holl. Cuerpo Academico de Proyecto 

Arquitectonico e Ideacion Grafica. Xalapa: Consultado el 17 de Noviembre de 

2012 en http://ideaciongrafica.posterous.com/conferencias-de-alberto-perez-

gomez#more. 

Plummer, H. (2009). La arquitectura de la luz natural. Barcelona, España: Blume. 

Prado León, L. R., & Ávila Chaurand, R. (2009). Percepción visial I (Primera edición ed.). 

México: Universitaria. 

Rasmussen, S. E. (2007). La experiencia de la arquitectura. Barcelona: Reverté. 

Reza Shirazi, M. (2014). Towards an articulated phenomenalogical interpretation of 

architecture -phenomenal phenomenology-. Gran Bretaña: routledge. 

Rodriguez Pulido, A. (2010). El dibujo-proyecto arquitectónico: pasado y presente. 

Guadalajara, Jalisco, Mexico: Universidad de Guadalajara, Centro de Arte 

Arquitectura y Diseño. 

Roth, L. (1999). Entender la Arquitectura sus elementos, historia y significado. Barcelona: 

Gustavo Gili. 

Ruiz de la Puerta, F. (2009). Arquitecturas de la Memoria. Madrid, España: Akal. 

Sánchez García, J. A. (2018). EL ESPACIO ARQUITECTÓNICO A TRAVÉS DE LA 

SOMBRA: UN ACERCAMIENTO DESDE LA PERCEPCIÓN EN 

ARQUITECTURA. DAYA, 51-64. 

Sancho Osinaga, J. C. (2000). El sentido cubista de Le Corbusier. Madrid, España: 

Ediciones Munilla- Lería. 

Sartre, J. P. (2012). Bosquejo de una teoría de las emociones. madrid, España: alianza. 

Seamon, D. (2000).   HYPERLINK "http://www.environment.gen.tr/environment-and-

architecture/113-phenomenology-place-environment-and-architecture-a-review-of-the-

literature.html" Fenomenología, lugar, entorno y arquitectura: una revisión de la literatura 

,  www.environment.gen.tr. Recuperado el 22 de Junio de 2014, de 



113 
 

http://www.environment.gen.tr/environment-and-architecture/113-phenomenology-place-

environment-and-architecture-a-review-of-the-literature.html 

Stoichita, V. I. (1999). Breve historia de la sombra. España: Siruela. 

Tanizaki, J. (2007). El Elogio de la Sombra. España: Siruela. 

Van der Ven, C. (1981). El Espacio en Arquitectura. Madrid: Cátedra. 

Ynzenga Acha, B. (2013). La materia del espacio arquitectónico. España: Nobuko. 

Zevi, B. (1981). Saber ver la arquitectura . España: Poseidon . 

Zumthor, P. (2006). Atmósferas. Gustavo Gili. 

Zweig, C., & Abrams, J. (2011). Encuentro con la Sombra - El poder del lado oscuro de la 

naturaleza humana-. Barcelona: Kairós. 

 
 



114 
 

 



115 
 

 

III. El Laberinto en la ciudad:   

Hermenéutica, Mitocrítica e 

Imaginación simbólica 
Jorge Octavio Ocaranza Velasco  

 
Figura 1. “Proyectos de prisiones caprichosas”,  

(Invenzioni capricci di carceri, 1749-50), Grabados de G. B. Piranesi (1720-1778) 

 publicados en 1761 como “Prisiones imaginarias” (Carceri d ́invenzione) 

                                                           
Es Doctor en Ciudad, Territorio y Sustentabilidad, Maestro en Procesos y Expresión Gráfica en 

Proyectación-Arquitectónica-Urbana por la Universidad de Guadalajara. Arquitecto, escritor y artista 

plástico. Profesor Investigador SNI 1 en el CUAAD y pertenece al Cuerpo Académico UDG 923 

“Estudios Contemporáneos sobre Arte”. Miembro de IN-Ciudades. Ha desarrollado una línea de 

investigación sobre cine-arquitectura-y-ciudad, fenomenología, hermenéutica, y metodologías de 

investigación-creación. Profesor en la Maestría PEGPAU del CUAAD, y otros planteles de la 

Universidad de Guadalajara, en donde imparte materias en posgrados y licenciatura, relacionadas a 

Teoría, Crítica e Historia de la Arquitectura, Urbanismo, Diseño y Arte. Ha sido coordinador de taller 

de diseño y director de proyecto. Trabajó dentro de la función pública en Patrimonio Municipal, 

Departamento de Graficación e Informática y en la Dirección de Planeación Territorial del 

Ayuntamiento de Zapopan (1999-2005). Fue director de la Revista Cuarta Hélice de la Coordinación 

General de Extensión, de la UdeG (2017-2018), y de otras publicaciones culturales entre ellas 

trashumancia, espacio para poesía y arte. Correo electrónico: yolcos@hotmail.com / 

jorge.ocaranza@academicos.udg.mx  

 

mailto:yolcos@hotmail.com
mailto:jorge.ocaranza@academicos.udg.mx


116 
 

 
 
 
 
 
 
 

“Se levantan nuevas ruinas y las antiguas desaparecen. Es imposible saber 

por qué calles se puede caminar y cuáles hay que evitar. Poco a poco la ciudad 

te despoja de toda certeza, (…) por lo tanto es necesario aprender a descifrar los 

signos.”   

Paul Auster. El País de las Últimas Cosas. 

 

 

 

“El arrabal es el reflejo de nuestro tedio. / Mis pasos claudicaron / cuando 

iban a pisar el horizonte / y quedé entre las casas, / cuadriculadas en manzanas / 

diferentes e iguales / como si fueran todos ellos / monótonos recuerdos 

repetidos / de una sola manzana.” 

Jorge Luis Borges. Arrabal (fragmento). Fervor de Buenos Aires. 

 



117 
 

III.1 Ciudad, Laberinto y Modernidad en 

perspectiva de Dédalo y de Teseo 
 

A vuelo de pájaro (un poco bajo la mirada de Dédalo), este trabajo es parte 

de una investigación más amplia acerca del estudio y de prácticas 

contemporáneas de hacer ciudad, desarrollado a partir de una teoría, un método 

y un instrumento inter y transdisciplinar, a propósito de la pregunta sobre los 

sentidos de habitar la ciudad, tomando como inspiración y guía de estudio 

cierta “hermenéutica de la escucha”, que atiende la dimensión simbólica-

mítica-espacial y estética, de la imagen del laberinto como símbolo 

configurador de sentido. El trabajo plantea un cruce de caminos entre historia, 

mitocrítica, estudios antropológicos, pensamiento simbólico, imaginario e 

imagen de ciudad. Y desde el suelo (como Teseo que lo mira por dentro) se 

intuye la búsqueda del laberinto en la imagen de la ciudad, a partir de un 

comentario que hace Zygmunt Bauman (2011, 2017) del laberinto como una 

forma privilegiada de las prácticas contemporáneas de hacer ciudad, sin 

sospechar los rumbos, las derivas y meandros, que implicaría el rastreo 

conceptual del laberinto como símbolo, estructura mental o estructura espacial. 

Por definición, el laberinto se revela como una idea, un símbolo y un objeto 

complejo y polivalente, que nunca ofrece sus significados de modo simple, 

directo, obvio o inequívoco. Por ello, la interpretación requiere de una 

hermenéutica analógica (cercana a la propuesta por Mauricio Beuchot) bajo el 

paradigma de la complejidad. 

La deriva hermenéutica que implica el recorrido de este símbolo cultural de 

más de 5000 años de antigüedad, no fue posible plantearla sin el concurso 

multidisciplinar de los estudios de mitología clásica occidental (de la mano de 

Robert Graves y Jean-Pierre Vernant); la crítica literaria comparada (El Canon 

Occidental de Harold Bloom); análisis de discurso aplicado a los relatos de 

ficción con el tema específico del laberinto en Jorge Luis Borges y Franz 

Kafka; los estudios disciplinares del laberinto (por W. H. Matthews, Herman 

Kern, Karl Kerényi, Paolo Santarcangeli, Umberto Eco y Jeff Saward); la 

fenomenología de las religiones (con Mircea Eliade); las interpretaciones 

psicoanalíticas y arquetipológicas de Carl Jung, así como específicos enfoques 

teóricos y metodológicos del “trayecto antropológico del imaginario” de Gilbert 

Durand. 



118 
 

Mediante la revisión del Estado de la Cuestión y la construcción de un 

Marco Teórico adecuado, esta investigación permite reconocer una “imagen 

isotópica del laberinto” a partir de la redundancia perfeccionante del símbolo, 

identificando esquemas verbales, regímenes, arquetipos, epítetos y demás 

elementos de la estructura imaginante del laberinto, que como pudimos 

comprobar, perduran y se actualizan en la dimensión imaginaria de los paisajes 

urbanos contemporáneos. 

El aparato formal, teórico, metodológico e instrumental, aplicado a estudios 

de caso basados en la percepción de la imagen urbana para la búsqueda de lo 

laberíntico en diferentes barrios de Guadalajara (que por razones de extensión 

se omiten en este capítulo), se presentó por Jorge Octavio Ocaranza Velasco, el 

25 de febrero de 2013, en la defensa de tesis para obtener el título de Maestro 

en Procesos y Expresión Gráfica en Proyectación Arquitectónica-Urbana. 
 

 

III.1.1 Laberinto y segregación: hitos contemporáneos 
 

“La modernidad se enorgullece de la fragmentación del mundo como de su 

realización principal. La fragmentación es la fuente primaria de su vigor. El 

mundo que se desmorona en el interior de una plétora de problemas es un 

mundo manipulable.” 

Zygmunt Bauman. Modernidad y ambivalencia. 
 

 

Nuevos paradigmas urbanos desde 1970 
 

Desde finales de la década de 1970, se percibe una creciente crisis teórica 

derivada de la incapacidad de los viejos paradigmas del funcionalismo y la 

planeación, para dar respuestas satisfactorias a los nuevos fenómenos socio-

urbanos propios del desarrollo, en el tránsito de la sociedad industrial, hacia las 

sociedades globalizadas informacionales. 

Profundas transformaciones que se presentan en aquel entonces en todos los 

órdenes económico, político y social, tanto en los países desarrollados como en 

los subdesarrollados, originaron por su parte una crisis en la teoría socio-

urbana, ya que la revolución del aparato social ante el fenómeno cada vez más 

generalizado de la globalización, se tradujo en transformaciones no siempre 

controladas, en las funciones y la espacialidad de las ciudades, durante lo que 

se ha llamado “época post industrial”, cuyo fundamento son el tardo 



119 
 

capitalismo como sistema económico y su modelo social y cultural asociado (la 

postmodernidad), cambios que se han extendido a todos los países del mundo, a 

un ritmo desigual y en tiempos no simultáneos, con diferencias según el grado 

de desarrollo alcanzado. 

Debido a las características comunes de la globalización, el fenómeno ha 

sido interpretado como la entrada de la humanidad en una nueva fase de 

desarrollo que corresponde a la llamada época post industrial, cuya expresión 

es, o bien una modernidad entendida como “proyecto aún no terminado” en 

Habermas (2010), una nueva etapa “postmoderna” de acuerdo con Lyotard 

(2008), o una modernidad de fase líquida, como propone Bauman (2017).      

Desde finales de la década de los 70 del siglo XX, la teoría urbana ha sido 

rebasada por la complejidad del fenómeno urbano. Estudios recientes constatan 

la presencia de nuevos fenómenos urbanos en México y América Latina, 

mismos que han sido descritos en la literatura disciplinar bajo diferentes 

modelos y conceptos, tales como: ciudad global, ciudad dual, polarización, 

segregación, pérdida de centralidad y privatización, de acuerdo a Duhau y 

Giglia (2008), urbanización difusa, peri-urbanización, metropolización y 

desigualdad en Escamilla y Aguilar (2009) y Pradilla Cobos (2011). 

Lo común a estos fenómenos que acompañan las nuevas realidades urbanas 

en México y América Latina, son los evidentes procesos de fragmentación 

socio espacial. 

Uno de los problemas más apremiantes es el crecimiento de las periferias 

urbanas asociado al deterioro ambiental. La evidencia acumulada en la historia 

de la urbanización de las ciudades de América Latina revela que estos espacios 

periféricos han crecido a un ritmo acelerado que rebasa el ritmo de crecimiento 

de la población urbana en su conjunto. Así, la urbanización difusa, se 

manifiesta como la creciente incorporación de suelo urbano, disminución de 

zonas de cultivo, cambios en los ecosistemas y cambios en las formas de vida 

de la población local, de un modo no sustentable. 

La fragmentación de las actividades productivas, propiciada por las 

empresas trasnacionales guiadas por políticas económicas neoliberales, tiene 

gran influencia en la fragmentación del espacio de la ciudad, su dispersión y sus 

bajas densidades. Las tendencias de la urbanización difusa y de la peri-

urbanización “(…) en gran medida son resultado de la influencia del proceso de 

globalización que impone ciertos estilos de vida asociados al llamado modo de 

vida americano” (Escamilla y Aguilar, 2009, pág. 22), “la vida moderna” en la 



120 
 

cual las sinergias entre las tecnologías comunicacionales y la influencia del uso 

intenso del automóvil favorecen la dispersión urbana y el abandono al modelo 

previo de la ciudad compacta.   

Estos breves apuntes permiten reconocer que ciudad compacta y ciudad 

difusa, son dos modelos contrapuestos. El modelo compacto se basa en la 

premisa de contención que “(…) involucra la intensificación del desarrollo 

dentro del perímetro urbano (…)” (Escamilla y Aguilar, 2009, pág. 22), 

mientras que bajo el modo difuso “(…) la peri-urbanización tiende a fragmentar 

el espacio periférico, (...) sobre todo da lugar a nuevas formas de polarización y 

segregación socio territorial” (Escamilla y Aguilar, 2009, pág. 25). 

Otros factores asociados a la urbanización dispersa de las ciudades de 

América Latina son los fenómenos de deterioro ambiental y la existencia de 

grandes poblaciones periféricas en condiciones de extrema pobreza, carentes de 

servicios básicos (agua, drenaje, salud, educación, recreación) y altamente 

vulnerables a desastres naturales. Las características de la periferia urbana con 

sus problemáticas asociadas de marginación, señala que se viene dando una 

periferización de las condiciones de vulnerabilidad de amplios sectores de 

población. 

Ante la complejidad del fenómeno urbano de las últimas décadas y para 

explicar el comportamiento de las nuevas realidades urbanas, se han acuñado 

toda una serie de conceptos, que al añadirse al debate teórico de la ciudad 

contemporánea parecen apuntar a dos hechos. 

Primero, que no hay una teoría única, totalizadora y abarcarte del concepto 

“universal” de ciudad, sino “teorías específicas” aplicables a “pedazos” y 

“fragmentos” de la ciudad, en un espacio y tiempo histórico determinado. Es 

decir, que en la actualidad la ciudad se piensa, se diseña, y se vive de manera 

fragmentada. 

Segundo, ante la experiencia de vivir en ciudades fragmentadas, los 

habitantes generan cosmovisiones, mapas mentales e imágenes de ciudad, cuya 

finalidad es unir los fragmentos y pedazos rotos de la ciudad fragmentada, 

intentando dotarlas de sentido propio. 
 

Lo imaginario en la dimensión simbólica de la ciudad 
 

En el estudio de los fenómenos arquitectónicos-urbanos, otro aspecto que 

surge en medio del debate entre modernidad y posmodernidad es la creciente 



121 
 

valoración de lo cualitativo, lo simbólico, los paradigmas de la complejidad y el 

paradigma interpretativo, frente a los anteriores enfoques cuantitativos y mono 

disciplinares presentes en la visión del espacio moderno positivista-

funcionalista. 

A lo largo del siglo XX, paradigmas emergentes de la revolución 

tecnocientífica han aportado nuevas visiones y enfoques para el estudio de la 

arquitectura y la ciudad. Disciplinas como la antropología, la etnografía, la 

semiótica y ciencias del lenguaje, el pensamiento estructuralista, la psicología, 

las tecnologías digitales, etc., han cobrado mayor interés frente a otro tipo de 

enfoques que se venían dando desde el siglo XIX, como la historia, la 

sociología o la economía. La inter, multi y transdisciplina, así como la 

participación de todo un conjunto de ciencias emergentes, han permitido 

plantear teorías que buscan dar respuesta a la creciente complejidad del 

fenómeno arquitectónico y socio-urbano. 

En este contexto adquieren mayor interés los estudios que ponen atención en 

las estructuras simbólicas y del lenguaje, en donde lo mítico, lo literario y el 

imaginario, juegan un papel central como configuradores de los significados de 

lo real. En el contexto de la ciudad, precisar sus contenidos simbólicos 

representa un hacer consciente lo que permanecía como oculto en la estructura 

física y material de la arquitectura y la ciudad. 

Desde el terreno del arte, la ciudad como objeto expresivo, ha sido un tema 

constante en la narrativa, la poesía o el cine (sus casos más evidentes), a la hora 

de exponer la complejidad de las expresiones materiales del ser humano en su 

dimensión antropológica, social y cultural. De igual manera, disciplinas que 

estudian específicamente a la ciudad, como el urbanismo o la arquitectura, 

pueden acudir al mundo del arte y la literatura para enriquecer su visión. 

De manera que, con los referentes y la participación del arte y la 

imaginación simbólica, habitar la ciudad, caminar la calle o el barrio, permite 

vincular interpretaciones grupales, comunitarias, pero también universales. 

Aquí es donde lo particular y lo trivial de la experiencia de vivir la ciudad 

revalora fecundas dimensiones del habitar. 

Poniendo en relación arquitectura – urbanismo e imaginación, detallaremos 

el modo en que Jorge Luis Borges ofrece el mito del laberinto para encarnar en 

fábulas contemporáneas, el viejo tema del destino humano.     



122 
 

La ciudad, a la vez que maquinaria de complejidad inédita y obra de arte 

total, no es meramente “un reflejo de lo social, sino lo social mismo”, en donde 

(parafraseando a Manuel Castells) las relaciones sociales y su manifestación 

como hechos urbanos-espaciales ponen en evidencia lineamientos de poder y de 

dominio que se manifiestan como conflictos entre clases y grupos. El espacio 

de la ciudad como escenario de conflictos y acuerdos es dinámico y cambiante,    

(…) el trabajo de tan contradictorio proceso histórico en el espacio será
 consumado en una forma espacial ya heredada, producto de la historia 
anterior y  soporte de nuevos intereses, proyectos, protestas y sueños. 
Finalmente, surgirán movimientos sociales para desafiar el significado de la 
estructura espacial e intentar nuevas funciones y nuevas formas. (Soja, 2008, 
pág. 149) 

En estas dinámicas inestables de la vida conflictiva y política en la ciudad, 

son las cosmovisiones simbólicas lo que permite a los grupos de habitantes 

vivir experiencias de continuidad existencial. En sus cosmovisiones los 

habitantes construyen significados y sentidos del lugar (espacio público y 

privado, ciudad y territorio), de acuerdo a específicas posiciones identitarias, 

socioculturales, económicas y espaciales que ordenan y otorgan sentido a su 

posición en el mundo. 

Por ello es necesario plantear e intentar responder ¿quiénes son los 

habitantes de la ciudad y cómo significan su territorio? ¿cuáles son las 

imágenes que muestran sus “intereses, proyectos, protestas y sueños” y cuál es 

su aporte en la comprensión del hecho urbano? Reconociendo que el tipo de 

mirada a la ciudad pone en marcha lenguajes, sentidos, valores y conductas. Por 

ejemplo,    

(…) existe un lenguaje usado de manera muy profusa que califica a la ciudad 
como jungla de cemento, selva de concreto, laberinto, caos, cuyos 
significados,  si bien se usan en sentido connotado, mantienen un poder 
institutivo en nuestra mirada hacia ella. (Vergara Figueroa, 2006, pág. 159) 

En esta búsqueda por los sentidos de la ciudad, resulta del todo adecuado 

adoptar el punto de vista de una doble mirada fenomenológica y hermenéutica, 

por la capacidad que ofrece al investigador para develar contenidos simbólicos 

en vías distintas pero complementarias: mirando lo que permanecía como 

oculto en la realidad, en el “fenómeno en sí”, desde una experiencia vivencial 

(la base fenomenológica), superando el prejuicio, para ir de la pre comprensión 

a la comprensión (el camino hermenéutico). 
 



123 
 

Laberinto, segregación y modernidad líquida 
 

El interés por realizar este trabajo, que explora la relación laberinto-ciudad, 

fue inspirado por las reflexiones de Zygmunt Bauman (2011, 2017), quien 

reconoce en el laberinto, la segregación, la exclusión y la desigualdad, formas 

que caracterizan al urbanismo contemporáneo. Al menos desde mediados de la 

década de 1970, el desarrollo del tardo capitalismo y el modelo cultural de la 

postmodernidad, coinciden con lo que Zygmunt Bauman (2017) conceptualiza 

como modernidad líquida, en donde la “separación” de la nueva élite (asentada 

localmente, de orientación global y con débiles vínculos a su lugar de 

residencia) es el rasgo más novedoso del carácter social, político y cultural en el 

paso de la humanidad de una modernidad de fase sólida a una modernidad 

líquida. 

Siguiendo a Bauman podemos conceptualizar el laberinto y la segregación 

como expresiones de la fase líquida del urbanismo contemporáneo, en donde 

los espacios vetados, laberínticos y tortuosos son hitos de anti ciudad:   

 En los estados líquidos de la modernidad, los espacios que con más orgullo 
son mostrados por los desarrolladores en su afán de vender espacios a la 
élite, son los “espacios vetados” diseñados para dividir, segregar y excluir. 
Esto es, lo contrario de facilitar el encuentro entre los habitantes de la ciudad. 
El objetivo es mantener segregados, separados, los diferentes “tipos” de 
ciudadanos. (Bauman, 2017, p. 117) 

Sin embargo, esta voluntad de separar y segregar espacialmente no es algo 

nuevo ni reciente. Se trata de la continuación del programa de la modernidad, 

bajo la forma de los mitos de orden y progreso, debajo de los cuales existen 

intereses políticos, económicos y sociales. 
 

III.1.2 Buscando el laberinto: imagen, objeto y símbolo 
 

El laberinto ha conocido una larga historia de más de 5000 años, a lo largo 

de la cual se ha expresado una y otra vez de múltiples formas: como relato, 

mito o motivo literario (descrito como estructura espacial), como patrón de 

movimiento en danzas muy antiguas, como esquema gráfico, pero también 

como espacio natural o construido, como podrá ser apreciado más adelante. 

Herman Kern (2000) señala que  

(…) el concepto de laberinto se manifiesta de tres formas, cada una de las 
cuales tiene sus propias tradiciones: el laberinto como motivo literario 
(normalmente un laberinto multidireccional), el laberinto como un modelo de 



124 
 

movimiento (una danza) y el laberinto como una figura gráfica (un dibujo). 
(Kern citado en Ibáñez Noguerón, 2010, pág. 63) 

Es posible mediante estudios de redundancia perfeccionante, identificar la 

variabilidad de un símbolo y esta es precisamente la propuesta de una 

imaginación simbólica desarrollada por la hermenéutica de Gilbert Durand, que 

advierte la presencia de isotopismos en los símbolos (las distintas formas en 

que el símbolo se expresa). 

En el estudio de la construcción de los significados y de los procesos de 

simbolización, el campo de la imaginación simbólica establece un método 

preciso para la construcción de tal imagen isotópica, de manera que uno de los 

objetivos de este trabajo es realizar la tabla de imagen isotópica del laberinto.   

Los estudios formales del laberinto muestran que, si bien existen algunas 

figuras o diseños que tienen formas distintas a las del laberinto, también es 

cierto que guardan cierta relación icónica. En estos casos tanto la forma como 

el significado se encuentran próximos, sin coincidir del todo. Las diferentes 

formas específicas del laberinto han sido estudiadas para establecer sus 

tipologías y buscar correspondencias o relaciones con otras figuras y símbolos 

diferentes como la espiral, el meandro o greca, la doble espiral, los círculos 

concéntricos, el maze, etc. 

Por otro lado, el laberinto en tanto símbolo ha encontrado expresión en 

diferentes momentos y lugares bajo aspectos tan distintos como un tatuaje, una 

moneda, una danza, o ritos fundacionales de ciudades de la Antigüedad. Los 

significados de este símbolo han sido abordados bajo diferentes puntos de vista 

y por diferentes ciencias sociales y humanas, como la antropología, la 

mitología, el psicoanálisis, la fenomenología de las religiones, etc. 

Precisamente por el hecho de ser un símbolo, el laberinto no admite 

interpretaciones únicas o definitivas. 

La geografía de la percepción es una disciplina consolidada con más de 50 

años de desarrollo, y que permite construir una mediación entre laberinto e 

imagen de ciudad. Para ello hemos echado mano del paradigma psico-

urbanístico de “imaginabilidad”, según las líneas teórico-metodológicas de 

Kevin Lynch (2010) en sus estudios de percepción de la imagen de ciudad. 

Para la búsqueda de la relación laberinto-arquitectura-ciudad, reiteramos y 

advertimos no perder de vista la gran cantidad de formas en que se manifiesta el 

laberinto y adelantamos sucintamente algunas de ellas: En la Prehistoria, 

grafismos petroglíficos en Galicia y Val Camonica, así como construcciones de 



125 
 

piedra en el norte de Europa; en la Antigüedad: tablillas de arcilla localizadas 

en Mesopotamia, monedas, palacios y pistas de baile, pavimentos en casas 

romanas; Periodo Medieval: pavimentos en catedrales e iglesias; Y en épocas 

posteriores: jardines y sitios de recreo, tatuajes corporales, danzas, mitos, y 

rituales. En la época contemporánea pervive, se expresa, es investigado y 

tomado como referente en el cine, literatura, artes plásticas y espaciales, danza, 

música, pintura, arquitectura, urbanismo, paisajismo y un largo etcétera. 

Ante tal diversidad, quizás la primera cuestión a atender en el estudio de los 

laberintos es responder ¿qué cosa es un laberinto? Esta pregunta ha sido 

planteada muchas veces por los estudiosos del tema, respecto a su aspecto 

formal: cuestiones sobre morfología, tipología y elementos constitutivos, 

asuntos relativamente sencillos de responder, mientras que la historia de la 

forma del laberinto, sus interpretaciones y significados como símbolo, son 

cuestiones mucho más complicadas. 

Saber cuál fue el primer laberinto, señalar la etimología de la palabra, o 

determinar su significado como modelador social son cuestiones no del todo 

claras. En lo que sigue, haremos una revisión de la redundancia perfeccionante 

que presenta el símbolo a lo largo del paso del tiempo, sin perder de vista la 

construcción de una hermenéutica de su imagen en la ciudad contemporánea.     

Para Cosme Ibáñez, las dos experiencias básicas del laberinto radican en (1) 

el recorrido visual aéreo, desde arriba (lectura del plano o Perspectiva de 

Dédalo), y (2) la experiencia desconcertante de recorrer y vivir el laberinto en 

su interior (Perspectiva de Teseo). “Se trata de un contraste entre la visión más 

común que tenemos del laberinto (desde arriba, en planta, viendo su totalidad) y 

la experiencia corporal de recorrerlo (generalmente imaginada a partir de 

descripciones literarias).” (Ibáñez Noguerón, 2010, pág. 31) 

Coincidiendo totalmente con lo señalado, a nosotros nos parece que el 

estudio del laberinto en la imagen de la ciudad puede y debe ser planteado por 

puntos de vista que incorporen la mirada aérea y de conjunto (una mirada 

teórica y conceptual) y la vista desde adentro (la vivencia fenomenológica). 

De modo que un camino fenomenológico-hermenéutico resulta ser el ideal y 

el adecuado a nuestro propósito. 
 



126 
 

El concepto de laberinto 
 

La ambigüedad parece ser una marca distintiva del concepto de laberinto, 

pues en su definición no siempre están presentes redes engañosas de caminos 

con encrucijadas, metas o monstruos situados en el centro y a veces no se trata 

de edificios o construcciones físicas. Para su definición 

(…) cuanto más nos adentramos en el tema estamos en mejor situación para 
 comprender que el laberinto, como tal concepto, no cabe en ninguna 
definición que lo abarque por entero y sin equívocos.”  (Ibáñez Noguerón, 
2010, pág. 33) 

Sin embargo, la desorientación es la palabra clave: es la causa de la aparente 

topofobia que emana del laberinto, la angustia de sentirnos perdidos en su 

interior, la incapacidad de representarnos formalmente su imagen aérea, de 

conjunto. Así, la    

(…) desorientación espacial y perderse en él son unas de sus características 
 básicas. Al caminar a través de un laberinto de muros o setos elevados, ya 
sea uni o multidireccional, hay una palpable sensación de desorientación. Los 
 caminantes que se encuentran inmersos en el laberinto, son incapaces de 
 detectar el esquema, plano o patrón en su conjunto, y se crea en ellos una 
sensación de caos.  (Ibáñez Noguerón, 2010, pág. 29) 

Laberinto es una palabra ambigua: en la literatura y en la pintura se aplica a 

objetos de diseño diferente y de significados contradictorios: 
Generalmente el laberinto es descrito en las artes literarias como 
multidireccional, sin embargo, cuando éste es representado en dos 
dimensiones por las artes visuales, es más frecuente encontrarlo como 
laberinto unidireccional. (Ibáñez Noguerón, 2010, pág. 31) 

Para resolver este problema, el idioma inglés desde tiempos antiguos solía 

distinguir ente maze palabra para referirse a patrones multidireccionales, y 

labyrinth (laberinto), solo para diseños unidireccionales, conceptos que se han 

confundidos durante la época moderna, y que incluso en lenguas romance, 

como el castellano, italiano o francés, no tienen equivalente.   
 

El patrón gráfico del hilo de Ariadna 
 

Como patrón gráfico, es muy fácil definir un laberinto en términos de su 

forma. La forma del laberinto guarda una vaga relación con la espiral, los 

meandros o los círculos concéntricos, con los cuales no hay que confundir. 

Resulta interesante que la forma del laberinto solo se hace clara cuando se 

visualiza en vista aérea, como el plano de un edificio. Este sentido gráfico 



127 
 

encierra ya su significado como estructura destinada a ser recorrida, formada 

por muros que contienen un camino, un patrón que no es otra cosa que el mítico 

hilo de la araña. “Visto de esta manera, los trazos delinean muros y los espacios 

entre ellos forman un camino, el legendario “hilo de Ariadna”. (Kern, 2000, 

pág. 23) 

Herman Kern (2000) señala paradójicamente que lo fundamental del 

laberinto no son los muros, sino el propio recorrido y su patrón de movimiento, 

el cual inicia en una pequeña entrada en el perímetro y conduce 

inexorablemente hacia el centro, por medio de una serie de circuitos que cruzan 

por todo el interior del espacio definido por el perímetro. 

Si bien es cierto que figuras como las espirales, meandros y figuras a base de 

círculos concéntricos difieren de los laberintos clásicos univiarios, Jeff Saward 

(2003) y el Addendum de Kern a su obra, demuestran gráficamente que la 

figura denominada “doble meandro” al girar, inesperadamente forma el clásico 

Cnosion, también llamado laberinto unicursal de 7 circuitos: 

Un meandro doble puede ser transformado en un laberinto circular de 
nueve  circuitos, extendiendo sus siete divisiones espaciales verticales 
alrededor de un punto central—que se convierte en el centro del 
laberinto—en tanto las otras líneas del meandro se convierten en círculos 
completos para formar solamente las líneas seccionales, radiales del 
laberinto.  Jeff Saward en (Kern, 2000, pág.3) 1     

En lengua inglesa el término maze y el término labyrinth muchas veces se 

usan indistintamente, y al consultar el diccionario pudiera parecer que los dos 

términos son similares. Sin embargo, la cuestión ha sido analizada con mucho 

detalle por el gran clásico de los estudios del laberinto en idioma inglés, 

William Henry Matthews (1922), y posteriormente por Herman Kern (2000) y 

Jeff Saward (2003) dos reconocidas autoridades contemporáneas. Para 

distinguirlos W. H. Matthews dice:    

Algunos autores prefieren utilizar la palabra “maze” para los laberintos-de-
setos, usando la palabra “laberinto” para referirse a las estructuras descritas 
por escritores de la Antigüedad, o como término general para una disposición 
confusa de caminos. Otros autores muestran una tendencia de restringir el 
uso del término “maze” para casos que implican la presencia de embrollos. 
(Matthews, 1922, págs. 2-3) 

De modo que maze solo se utiliza para referirse al hedge-maze (el laberinto 

multiviario construido con setos vivos) y cuando está presente la idea de 

                                                           
1 Traducción en versión libre del autor. 



128 
 

embrollo, y laberinto para ciertos edificios y estructuras de la Antigüedad y 

caminos difíciles de recorrer. 

Herman Kern (2000) señala que todo laberinto consiste en un diseño muy 

sofisticado a base de líneas y que representa una especie de dibujo en plano. 

“Todo laberinto consiste en líneas construidas como una especie de plano en 

planta; las líneas forman una pauta de movimiento muy sofisticada.” (Kern, 

2000, pág. 23). Lo fundamental es el patrón de movimiento dentro del 

laberinto, su forma perimetral “encerrada”, la presencia de una entrada y un 

camino que una el exterior y el espacio interno: 

El perímetro puede tener forma circular, rectangular o poligonal, lo cual 
determina casi siempre la forma de los circuitos internos.” (…) “Lo 
importante es que la línea más externa separa claramente el exterior del 
espacio interno. El  perímetro tiene solamente una entrada.” (Kern, 2000, 
pág. 23) 

Una vez franqueado el umbral, el camino del laberinto conduce 

inevitablemente al centro. Saward señala con una nota y una ilustración que el 

laberinto pertenece a la categoría unicursal, y el maze, a la multicursal. “Para 

calificar como un maze, el diseño debe tener múltiples opciones en el trayecto.” 

(…) “Para calificar como un laberinto, el diseño debe tener solamente un 

camino”. (Saward, n.d.), en libre traducción del autor. 

 

 

Ilustración 2 Maze (Trayecto multicursal). Fuente: Ilustración propia del autor, con base en 

Saward, 2003. 



129 
 

 
 

 

 

Las ilustraciones 2 y 3 muestran las figuras de un maze y de un laberinto. La 

diferencia fundamental es que en un maze el recorrido es multi opcional. En un 

laberinto no existe tal posibilidad, el recorrido es siempre unicursal. 

Una vez aclarado esto, resulta más sencillo diferenciar los tipos de 

laberintos. La tarea de exponer la historia de su evolución es más difícil, asunto 

que debe ser abordado en otro apartado, el cual permitirá comprender cuál es la 

relación entre laberinto y ciudad. Tal estudio tendrá que adoptar una 

perspectiva que integre su dimensión morfológica, simbólica y semántica, para 

así       
(…) mostrar una perspectiva aérea del conjunto de elementos constitutivos 
de uno de los emblemas culturales más fecundos que aparecen en 
civilizaciones a veces alejadas y ajenas unas de otras, y que, a menos que el 
sentido común falle, vienen a demostrar el valor iniciático y ritual, así como 
su compleja morfología y semántica (…). (Ibáñez Noguerón, 2010, pág. 292) 

Algunos autores han adoptado perspectivas panorámicas que llegan a la 

época actual, complementando los estudios del laberinto (entre ellos Matthews, 

Kern, Santarcangeli, Kerényi, Eliade) mediante capítulos dedicados a las 

nuevas iconografías e interpretaciones surgidas en el Siglo XX. Más que 

aportar conclusiones definitivas, constituyen una puesta al día en las reflexiones 

sobre este símbolo que, siendo un fenómeno espacial, puede ser mirado 

Ilustración 3 Laberinto (Trayecto unicursal). Fuente: Ilustración propia del autor, con 

base en Saward, 2003. 



130 
 

nuevamente, para explorar su forma o bien su sentido: “Dado que el laberinto, 

imaginado o no, es un suceso espacial, siempre existirá la posibilidad de 

contemplarlo desde el exterior y analizar su morfología superficial o penetrar 

en su interior con la intención de explorar su esencia.” (Ibáñez Noguerón, 2010, 

pág. 287) 
 

 

III.1.3 Un vistazo a las tipologías del laberinto 
 

Los estudios histórico-tipológicos de Paolo Santarcangeli (2002) y Umberto 

Eco, son un tipo especializado de estudios históricos sobre la evolución del 

símbolo del laberinto, que plantean entre muchos otros enfoques, el estudio de 

sus tipologías. La tipología más sencilla del laberinto los clasifica en unicursal 

y multicursal. En sentido estricto el laberinto es unicursal, mientras que el maze 

es multicursal. 

Para Santarcangeli, (quien excluye de su estudio los laberintos 

“metafóricos”), el esquema de laberinto precisa dos elementos fundamentales: 

ser intencional y contar con un sistema. O sea, ser complejo y tener un objetivo.  

El autor propone once criterios de clasificación: 

(1.) Por su origen: naturales, artificiales y mixtos, según se trate de grutas 

naturales, grutas intervenidas o una mezcla de ambas. 

(2.) Por su intención: casuales, secundarios e intencionales (minas, tumbas 

egipcias, dispositivos defensivos micénicos, catacumbas romanas, entre ellos). 

(3.) Por sus posibles caminos: univiarios (camino único y sin bifurcaciones) 

y pluriviarios (caminos multi opcionales que se bifurcan). 

(4.) Por su patrón de diseño: según la geometría (regular o irregular), según 

su esquema (fijo, irregular o mixto), según la forma de los caminos 

(rectangulares, curvos o mixtos), y según su diseño axial (simétrico, o no).      

(5.) Por el área de recorrido: compacto (si el recorrido ocupa toda el área 

delimitada por los muros del perímetro, por ejemplo, todos los laberintos 

prehistóricos y de la Antigüedad Clásica) y difuso (si presenta vacíos). 

(6.) Por la presencia o ausencia de centro: acéntricos, monocéntricos y 

policéntricos. 

(7.) Por dónde inicia el recorrido: centrípetos (si el recorrido inicia desde el 

exterior), centrífugos (si el recorrido inicia desde el centro). 



131 
 

(8.) Según su dimensionalidad: laberinto bidimensional (laberintos planos) o 

tridimensional. 

(9.) Por la complejidad de sus ramificaciones: bifurcadas, en trivio, en 

cuadrivio, en estrella o más complejas. 

(10.) Según la cantidad de entradas: una sola entrada, o más de una. 

(11.) Según la cantidad de salidas: una sola, o más de una salida. 

No es posible dejar de mencionar que, en el prólogo al libro de 

Santarcangeli, Umberto Eco, sintetiza en solo 3 casos, todas las tipologías 

posibles del laberinto:   

(a.) Laberinto univiario o “clásico”: un ovillo con dos cabos, con una 

entrada y un centro. “El laberinto univiario es imagen de un cosmos de 

habitabilidad complicada, pero, en última instancia, ordenado (hay una mente 

que lo ha concebido).” Umberto Eco en (Santarcangeli, 2002, pág. 15) 

(b.) Laberinto manierista: 

“Si se desmadeja el laberinto clásico univiario nos encontramos en posesión 

de un hilo, pero si conseguimos devanar el laberinto manierista no nos 

encontramos en posesión de un hilo, sino de una estructura en forma de árbol, 

con infinitas ramificaciones. (…) (Solamente una ramificación de un dilema 

binario conduce a la salida).” (Eco, en Santarcangeli, 2002, pág. 15) 

(c.) Rizoma o red infinita: Cada punto puede conectarse con los restantes, y 

dado que no hay ya un interior y un exterior, el rizoma puede extenderse al 

infinito. El laberinto como rizoma contradice lo expuesto como condición de la 

dialéctica interior-exterior que existe en los laberintos clásicos univiarios, 

multiviarios y en los de tipo manierista. 

De manera que el laberinto bajo una forma concreta (imagen, figura del 

lenguaje o forma de pensamiento), puede ser clasificado o comparado, 

mediante cierta analogía, a alguno de los tipos aquí expuestos. 



132 
 

 

 

 

 
Ilustración 5. Laberinto univiario de 11 círculos concéntricos. Catedral de Chatres, Francia. 

Piedras blancas y azules. Diám. 12.5 m y desarrollo294 m aprox. Siglo XIII. (1260). Fuente: 

Ilustración propia del autor con base en Kern, 2000 pág. 152 

Ilustración 4. Construcción de un laberinto cretense de 7 circuitos, a partir del giro y 

rotación de un meandro doble, demostración gráfica de Jeff Saward (Trayecto 

unicursal). Fuente: Ilustración propia del autor, con base en Kern, 2000, pág. 38 



133 
 

 
 

Ilustración 6. Laberinto cretense-univiario de 11 circuitos, Troy Town, Visby, Suecia. Diám. 18 m; 

desarrollo 650 m aprox. Fecha probable Edad del Bronce. Fuente: Ilustración propia del autor con 

base en Kern, 2000, pág. 27 

 

 
Ilustración 7. Ejemplo de una estructura laberíntica de tipo rizomático. Ilustración propia del autor 

con base en una reconstrucción espacial tomada de internet, a partir del relato de ficción La 

biblioteca de Babel, de Jorge Luis Borges. 



134 
 

 
 
 

 
Ilustración 8. Ejemplo de laberinto tipo manierista-multiviario. Caverna de Gortina, en Creta. Fue 

confundida con el laberinto de Cnosos. Plano de Emile Amé. Fuente: Ilustración propia del autor 

con base en Kern, 2002, pág. 48 

 
 



135 
 

 
 
 

35

8

8

8

Centro del laberinto

cuatro esquinas

C

01 dividir los lados02

Cruz y 4 esquinas03 Centro en postes

longitud de  cuerdas
en unidades

1 = 15
2= 10
3= 2
4= 4
5= 12

1

3

2

4

5

04

APORTACIÓN DEL AUTOR, TRAZO SEGUN JE FF SAWARD
http: www.labyrinthos.net

TRAZO DE  LABERINTO CLÁSICO

 
Ilustración 9. Trazo de laberinto clásico: construcción de un laberinto univiario tipo cretense, con 7 

circuitos. Pasos 1 al 4. Continuación del trazo en Ilustración 5. Fuente: Gráfico elaborado por el 

autor, con base en el método de trazo a partir de un dibujo embrionario formado por una cruz, 

cuatro ángulos y cuatro vértices, según Jeff Saward (tomado del sitio: www.labyrinthos.net) 

 

 



136 
 

 

1

3

2

giro de cuerdas
en grados

1 = 180 °
2= 90°
3= 90°
4= 90°
5= 90°

4

5

Giro de cuerdas 0605

Trazo final

1
2
3
4
5
6
7

Círculos de recorrido

C

E

DerechaIzquierda

07 08

APORTACIÓN DEL AUTOR, TRAZO SEGUN JE FF SAWARD
http: www.labyrinthos.net

TRAZO DE  LABERINTO CLÁSICO

 
Ilustración 10. Continuación: Construcción de un laberinto univiario tipo cretense, con 7 circuitos. 

Pasos 5 al 7. Fuente: Gráfico elaborado por el autor, con base en el método de trazo a partir de un 

dibujo embrionario formado por una cruz, cuatro ángulos y cuatro vértices, según Jeff Saward, 

(tomado del sitio: www.labyrinthos.net.) 



137 
 

Confusiones de laberinto y maze 
 

Herman Kern (2000) reconoce que la palabra laberinto ha sido aplicada a 

tres objetos diferentes: El laberinto como motivo literario, el laberinto como 

patrón de danza o movimiento y el laberinto como figura gráfica. 

Durante la Antigüedad Clásica (ya desde el siglo III a.C.) fue de uso común 

utilizar la palabra laberinto como motivo literario, aplicándola en sentido 

figurado para referirse a situaciones dificultosas, oscuras o complicadas, 

confundiendo el concepto maze (diseños de jardines o edificios multi viarios, 

con encrucijadas y callejones sin salida) con el de laberinto (recorrido 

unidireccional). 

Esta costumbre literaria de representar el laberinto en el sentido figurado de 

un maze, se extiende desde la Antigüedad hasta finales de la Edad Media, 

situación que cambiará dentro de las tradiciones pictóricas renacentistas, en 

donde el laberinto será representado realmente como un recorrido unicursal. 

Las primeras representaciones pictóricas de la figura de un maze son en 

realidad muy tardías, “(…) la más temprana representación de un maze es de 

alrededor de 1420” (Kern, 2000, pág. 23). 2 

Las confusiones entre laberinto y maze invisibilizan el sentido original del 

laberinto: el recorrido unicursal, un patrón visual relativamente simple que ha 

cedido terreno y hasta “(…) ha sido eclipsado por la noción más compleja de 

“maze” (que surgió inicialmente como una construcción literaria) desde la 

Antigüedad”. (Kern, 2000, pág. 23) 

Así, tanto la imagen como el concepto del laberinto quedaron fijos como 

arquetipos, pero sufriendo ambigüedades y transformaciones que afectaron su 

forma y su significado a lo largo de su dilatada historia, desde la Antigüedad. 

La contradicción entre lo icónico y lo literario, habrá de conducirnos hacia 

interpretaciones más ricas del concepto del laberinto, un símbolo que elude una 

definición simple. 

 

 

                                                           
2 Esta y las siguientes, en traducción personal del autor del capítulo. 



138 
 

III.2 Estudios simbólicos y desarrollo histórico 

del laberinto 

Al hacer los comentarios sobre la historia de los laberintos, es necesario 

aclarar que dicho estudio corre parejo al estudio de su forma y su significado. 

Los estudiosos han seguido la evolución del símbolo en diferentes épocas, 

diferentes culturas y distintos continentes, siendo que en la época moderna se 

encuentra prácticamente extendido por todo el planeta. Sus orígenes parecen 

remontarse a la prehistoria y Kern (2000) señala que lo más probable es que el 

laberinto haya sido originario de la zona de la Europa mediterránea. 

Matthews (1922), Santarcangeli (2002), Kern (2000) y Saward (2003) 

coinciden en hacer el estudio del laberinto por épocas y por continentes: 

Prehistoria, Antigüedad Clásica, Época Romana, Época Medieval, Ilustración, 

hasta llegar a la Edad Moderna y Contemporánea. 

La investigación de Kern (2000) sobre la evolución de la historia del 

laberinto univiario (más de 5000 años), es exhaustiva y minuciosa y como 

hemos comentado de dilatada extensión temporal. Dentro de su trabajo de 

investigación, la revisión de cada una de las estructuras que los autores de la 

Antigüedad llamaron con el nombre de laberinto resulta de gran interés, en 

tanto que permite reconocer que ya desde fechas antiguas se utilizó la palabra 

laberinto en un sentido metafórico. El autor presenta el estudio de tales 

estructuras en un catálogo detallado, el cual consideramos pertinente comentar 

de manera individual en este trabajo debido a su número reducido. 

Sin embargo, comentar detalladamente el resto de los ejemplos históricos 

(laberintos petroglíficos, laberintos de piedras, y de césped, época romana, 

medieval, barroca, ilustración, hasta llegar a nuestros días) de Kern o de otros 

autores, no resulta ni práctico ni pertinente. En términos generales la exposición 

histórica del tema realizada por los diferentes autores consultados coincide en 

que, hasta la fecha, con las evidencias actuales, no hay respuestas claras a todas 

las interrogantes relacionadas a la historia y desarrollo del laberinto, enigmas 

relacionados al tema del origen, tales como cuál fue el primer laberinto, u otros 

tales como la etimología de la palabra o su difusión en culturas que no forman 

parte de la tradición occidental. 

En términos generales es posible reconocer que, durante las épocas iniciales, 

la historia del símbolo del laberinto se encuentra marcada por un profundo 



139 
 

contenido cosmogónico, mítico, espiritual y/o religioso (Prehistoria, 

Antigüedad Clásica Griega) seguido por períodos de contenido lúdico (Imperio 

Romano) y retornos hacia lo místico-espiritual (Medioevo), manifestándose una 

marcada desacralización del símbolo del laberinto y el  abandono de cualquier 

connotación religiosa, hacia la Ilustración, toda vez que la Modernidad 

representa un cambio paradigmático desde el pensamiento simbólico hacia el 

pensamiento racional.   

En época reciente, los estudios contemporáneos de diferentes disciplinas 

como la arqueología, antropología, historia de las religiones, filosofía, etc., 

atienden de manera especial los valores simbólicos presentes en diversas 

construcciones sociales y culturales como el lenguaje, los mitos, el arte y la 

literatura, enfoques que enmarcan una revaloración de acercamiento al estudio 

de los contenidos simbólicos del laberinto.   

A lo largo de todas las épocas, el significado que este símbolo-arquetipo no 

ha perdido, muestra de una manera siempre nueva y renovada, una imagen del 

destino humano. 

Santarcangeli (2002) desarrolla de una manera muy libre su estudio 

histórico del laberinto. Primero se ocupa de la historia del rey Minos en Creta, 

cuyo imperio constituye la primera potencia naval de Europa, haciendo el relato 

clásico del linaje de Minos, el ascenso del rey, su pecado contra los dioses y su 

castigo. Enseguida expone por separado las historias de Teseo y Dédalo, y cita 

fuentes clásicas del mito del laberinto, como La Odisea (canto XIX), La Ilíada 

(canto XVIII) y algunos pasajes del historiador Heródoto (Libros I y VII), así 

como fragmentos de Apolodoro y Las Metamorfosis (VIII) de Ovidio. 

 

III.2.1 Laberintos diseñados y naturales de la Antigüedad 
 

Enseguida haremos comentarios a la investigación de Kern (2000) sobre la 

estructura física, espacial y arquitectónica del laberinto a lo largo de la 

Antigüedad, interpretando las descripciones con el apoyo de otros autores. 

Existen dos tradiciones que identifican la existencia de una estructura de tipo 

laberíntico relacionada a la leyenda del Minotauro y su casa, el laberinto. La 

primera de ellas señala que esta estructura fue obra de diseño, es decir, que el 

laberinto fue realizado por el intelecto humano. La segunda tradición, más 

tardía y que forma parte del folclore popular, identifica al laberinto con cuevas, 

grutas y cavernas subterráneas de formación natural. 



140 
 

Paolo Santarcangeli (2002) y Kern (2000) se adhieren a la primera tradición, 

la que identifica al laberinto con una obra de diseño constructivo. De manera 

específica, Kern descarta en su definición aquellas estructuras que casualmente 

se comportan como laberintos, es decir, los laberintos involuntarios. Según 

Cagiano, citado por Santarcangeli, la palabra laberinto no es un nombre propio 

sino “un término genérico que señala “un edificio parcialmente hipogeo de 

planta complicada”. Ya hemos señalado nuestra coincidencia con esta tesis.” 

(Santarcangeli, 2002, pág. 97) 

Contra la opinión de Santarcangeli, Kern señala que Cagiano da un nombre 

equivocado cuando llama “Laberinto de Malta” a la tumba hipogea neolítica de 

Malta y a su templo, las cuales nunca fueron mencionadas como “laberinto” en 

la Antigüedad. De modo que esta tumba, con sus pasajes subterráneos y 

habitaciones individuales conectadas en tres niveles, no es ni un laberinto ni un 

maze. 

Kern dedica un capítulo completo al Laberinto de Creta y otro separado para 

los edificios que en la Antigüedad fueron llamados “laberintos”, los cuales 

ordena cronológicamente, si bien aclara que ninguno de ellos fue un laberinto 

intencional (excepto el Tolos de Epidauro) ni tampoco contuvieron laberintos 

multicursales en su interior. Se les llama laberintos en el sentido figurado que 

ya se aclaró anteriormente. De manera que “(…) fueron caracterizados como 

laberintos en la Antigüedad, razón por la cual resultan de gran valor para 

documenta la historia del concepto del laberinto.” (Kern, 2000, pág. 57) 

Los laberintos expuestos por Kern son el Palacio de Creta, el Laberinto 

Egipcio, el Laberinto de Lemnos o de Samos, el Laberinto Italiano, el Tolos de 

Epidauro, el Templo de Dídima y el Laberinto de Nauplia, mientras que en su 

revisión Santarcangeli no menciona Dídima ni Epidauro, pero incluye además 

de los de Kern: la Caverna de Gortina y el ya citado Hipogeo de Malta, todos 

los cuales serán comentados en seguida. 

Al hacer este recorrido por laberintos, materializados en formas espaciales 

ya sean diseñadas como edificios arquitectónicos, o bien formas naturales o 

mixtas, conviene tener en cuenta las tipologías formales y conceptuales que han 

sido expuestas en apartados anteriores, para ir reconociendo de qué tipo de 

laberintos se trata. 

No será fácil al principio, descubrir ni describir la relación compleja entre 

laberinto-arquitectura-ciudad. Solo gradual y dificultosamente, mediante la 



141 
 

revisión de los estudios simbólicos del laberinto, se facilitará una ruta 

hermenéutica del símbolo para su interpretación en la imagen de la ciudad 

contemporánea. 
     

Cnosos y el Laberinto de Creta 
 

El Palacio de Cnosos, tradicionalmente identificado como “la casa del 

Minotauro” en el relato del mito clásico, fue construido por el rey Minos en la 

isla de Creta. Esta isla fue el escenario de una refinada civilización, y los 

griegos la consideraban mítica en muchos sentidos, ya que se decía que la isla 

había sido la cuna de Zeus. La isla era un rico continente en miniatura, que se 

bastaba a sí mismo. Homero en la Ilíada señala en varios pasajes la existencia 

de esta legendaria isla de Creta, que tenía más de cien ciudades fabulosas. En 

un célebre pasaje de la épica guerra de Troya, cuando el poeta describe el 

escudo de Aquiles, menciona que en Cnosos hubo una vez una pista de baile 

que Dédalo construyó para la bella Ariadna. 

Después, para celebrar su triunfo por haber matado al Minotauro, Teseo 

realizó en Delos, por primera vez, el baile de la grulla. La capital de esta 

civilización, Cnosos, representa la primera potencia naval y mercantil de 

Europa (una Naucrate). Santarcangeli señala tres períodos en esta civilización: 

Minoico Anterior (2400-2000 a.C.), Minoico Medio (2000-1600 a.C.) y 

Minoico Posterior (1600-1400 a.C.) siendo el tercer período el de mayor auge 

naval y el que corresponde con el período del rey Minos de la leyenda. 

La evidencia arqueológica muestra que el palacio fue abandonado de forma 

trágica y repentina, tras un terremoto y un incendio, hacia el año 1400 a.C. lo 

cual eclipsó esta floreciente civilización. 

El palacio, de gran complejidad, funcionaba como una especie de 

microciudad: el mayor centro urbano en todo el mundo mediterráneo de aquella 

época. En la disposición y diseño de los recintos es evidente el alto grado de 

civilización alcanzado. No hay un interés por la simetría, pero sí una 

preocupación por el contacto con la naturaleza. 

El manejo espacial privilegia las disposiciones de las habitaciones para 

gozar de vistas paisajísticas y gozar de la protección de la brisa. Los elementos 

arquitectónicos son terrazas en desniveles que siguen la topografía de la colina, 

interconectadas por escalinatas. La disposición general gira en torno a un gran 



142 
 

patio central. Cada espacio, de disposición rectangular e interconectado por 

pasillos, está diferenciado por funciones específicas (ver ilustración 10). 

 

 
Ilustración 11. Plano del Palacio de Cnosos, Creta.  Kern y Santarcangeli suponen la ubicación de 

un teatro o pista de baile al norponiente, en la explanada de la escalinata. Fuente: Ilustración propia 

del autor de acuerdo a Kern, 2000, pág. 47 

Entre los cientos de recintos que han sido identificados, se encuentran 

salones especiales para la celebración los ritos religiosos, un salón de trono que 

supone ser el trono más antiguo de Europa, habitaciones para la familia real con 

sofisticados salones de baño. El palacio de Cnosos no solo era el centro 

religioso y político-administrativo de la cultura cretense, también fue un centro 

comercial e industrial sobresaliente en el mundo antiguo. 

El palacio contaba con talleres de cerámica y grandes bodegas para 

almacenar aceite. Hasta la fecha es aceptada la identificación del palacio de 

Cnosos, con el palacio del rey Minos, en donde se localizaba el laberinto. 

Santarcangeli (2002) es de la opinión de que la pista de baile o zona de teatro se 

localizaba en una explanada situada en las escaleras del extremo noroccidental 



143 
 

del palacio, lo cual resulta arquitectónicamente factible según se aprecia en la 

ilustración 11.  

 

 
Ilustración 12. Una pista de baile para Ariadna. Detalle de Arthur Cook en donde hace una 

superposición de un fresco encontrado en el corredor E de la Sala de la Doble Hacha, sobre la zona 

de teatro descubierta por Sir Arthur Evans (9.9. x 12.9 m) localizada en el extremo noroccidental del 

palacio de Cnosos. Fuente: Ilustración del autor basado en Kern, 2000, pág. 50 

 
El Laberinto Egipcio de Hawara  
 

Construido por Amenemhet III, antepenúltimo soberano del Reino Medio 

(1842-1794 a.C.) Fue la obra más admirada por los griegos de la Antigüedad, 

solo por debajo de las pirámides. Se trata de un edificio arquitectónico de gran 

tamaño y complejidad, integrado a un conjunto de grandes dimensiones, el cual 

desempeñaba la función de templo funerario situado al lado de la obra de 

ingeniería hidráulica del lago Meris. 

Este conjunto arquitectónico estaba formado por una compleja serie de 

numerosos patios interconectados, pasillos, corredores y salas hipóstilas 

abovedadas, y resuelto en dos zonas: una a nivel de suelo, con 1500 salones 



144 
 

públicos, y un subterráneo con 1500 salones sagrados, inaccesibles a los 

visitantes (Ilustración 13). 

En el Laberinto Egipcio ya vemos que en los rituales asociados al laberinto 

se da una constante “(…) en el conjunto de los ritos (…) es indiscutible la 

presencia de tres elementos: tumba, laberinto, danza.” (Santarcangeli, 2002, 

pág. 76). 

 
 

Ilustración 13. Izquierda: Pirámide del Faraón Amenemhet III, vista desde el sur, con el Laberinto 
Egipcio situado a sus plantas. Fotografía D. Wildung. Derecha: Reconstrucción hipotética del plano 
de la zona occidental del Laberinto, (según Flinders Petrie): se observa una cara de la pirámide de 
Amenemhet III en la parte superior. Fuente: Ilustración propia del autor, de acuerdo a Kern, 2000, 
págs. 59 - 60 

Cuando el “laberinto” era visitado y contemplado por extranjeros, su 

reacción era de gran asombro, y dado el diseño del conjunto, resultaba muy 

fácil perderse sin un guía. Heródoto que lo visitó da cuenta de ello: “(…) los 

pasillos de sala a sala y los intrincadísimos pasillos causan enorme estupor” 

(Santarcangeli, 2002, pág. 81), es decir, una combinación de asombro y pasmo, 

una reacción que surge cuando algo causa una admiración o asombro extremo 

que deja en pausa la razón.   

Comentaristas como Diodoro, eran de la opinión que este edificio debió 

haber inspirado a Dédalo cuando diseñó el laberinto en Creta: “(…) dicen 

algunos que Dédalo, después de venir a Egipto y de admirar el arte de estas 



145 
 

obras, construyó para el rey de Creta, Minos, un laberinto parecido…” 

(Santarcangeli, 2002, págs. 81-82). 

Sin embargo, comparando la evidencia arqueológica del templo egipcio de 

Hawara y el palacio minoico de Cnosos, se puede concluir que formalmente, 

además del tamaño y la evidente complejidad de los diseños de estos 

“laberintos”, sus diseños tienen más diferencias que semejanzas. Los diseños 

egipcios son evidentemente más ordenados y simétricos, mientras que los 

cretenses resultan claramente asimétricos y regidos por un orden más “natural”. 

Santarcangeli (2002) también hace una relación de los edificios que en la 

Antigüedad fueron asociados con el mítico laberinto. El primero que comenta 

es “el Laberinto Egipcio”, construido como tumba real para el faraón 

Amenemhet III, en Hawara, a un lado del lago artificial Meris (el Gran Lago), 

cerca de la actual Medinet el-Fayúm, llamada en época helénica Cocodrilópolis. 

En su descripción Santarcangeli coincide con Matthews (1922) y Kern 

(2000) al seguir fuentes clásicas como Heródoto, que nació hacia el año 484 

a.C. y quien pudo visitar en persona el enorme edificio en 450 a.C., cuando solo 

quedaban restos del templo funerario en estado ruinoso. 

Heródoto dice que en toda la Antigüedad no hubo edificio que tuviera 

paragón con esta obra impresionante por su tamaño y complejidad: contaba con 

más de 3000 recintos, 1500 a nivel de suelo y 1500 bajo tierra, resueltos en 

patios, pórticos columnados y salones de tronos, abovedados e interconectados 

por corredores y pasillos en los que un extranjero visitante, sin el auxilio de un 

guía, podía fácilmente perderse. 

Otro visitante que dejó un testimonio de visita al lugar, y que miró 

directamente tanto el templo como el Lago Meris, fue el geógrafo Estrabón, 

cuatro siglos después de Heródoto, con cuyo testimonio coincide. Otros 

visitantes referidos por Santarcangeli son Diodoro de Sicilia y Pomponio Mela, 

así como Plinio en el siglo I d.C. Posteriores visitantes describen el edificio, 

pero será hasta la Época Moderna, con los trabajos del historiador inglés sir 

Flinders Petrie, cuando la arqueología descubra el edificio descrito por 

Heródoto, desenterrando los restos de sus elementos arquitectónicos en un 

estado ruinoso. “Petrie llegó a la conclusión —que hasta hoy no se ha 

modificado de manera sustancial— de que el laberinto debía de abarcar un área 

de unos 350 metros por 280, al este del lago Meris y enfrente de la antigua 

ciudad de Arsínoe y Cocodrilópolis.” (Santarcangeli, 2002, pág. 79). 



146 
 

 

 
El Laberinto de Samos en la isla de Lemnos 
 

En sus comentarios sobre el Laberinto Egipcio y el de Creta, el historiador 

griego Plinio refiere la existencia de ciertas ruinas en la isla de Lemnos, 

identificándolas como “el Laberinto de Samos”, muy parecido al de Creta en su 

técnica, identificándolo como un laberinto construido y no natural, incluso 

mayor en tamaño que el de Creta: según Plinio, tenía 150 columnas. Kern 

(2000) opina que Plinio confunde estas ruinas con el Heraeum de Samos. 
 

 
El Laberinto Etrusco 
 

El llamado Laberinto Italiano (o Laberinto Etrusco), una tumba real 

dedicada a Lars Porsena, rey de la ciudad de Clusium, fue descrito por el 

historiador Plinio el Viejo, en su Historia Natural, interpretando textos 

antiguos de Varrón que dicen que bajo sus cimientos se extendía un laberinto 

“inextricable”. Santarcangeli ha dicho que este supuesto laberinto ha sido 

confundido por muchos estudiosos con catacumbas e hipogeos, pero es de 

escasa conexión con el tema estricto del laberinto, y menciona el caso del 

investigador inglés de tumbas etruscas, George Dennis, quien en 1848 

supuestamente identificó la colina de Poggio Gaiella, a 5 km de Chiusi, como el 

lugar de emplazamiento de este “laberinto” y realizó en un plano el dibujo 

detallado de sus pasajes y galerías. 

A pesar de que la identificación del lugar de este laberinto aun es polémica, 

el edificio ha sido reconstruido por Antonio de Sangallo el Joven (1485-1546) 

basándose en la descripción de Plinio. Por su parte, Kern documenta otras 

reconstrucciones realizadas por Quatremère de Quincy en 1826 y por Myres en 

1951. 



147 
 

 
 

Ilustración 14. Plano del llamado laberinto etrusco, tumba de Lars Porsena, como se encontraba en 
1840, según George Dennis. Fuente: Ilustración del autor basado en Kern, 2000, pág. 62 

 

 

El Tolos de Epidauro 
 

 

El Tolos es una tipología que corresponde a un templo griego de planta 

circular (Ilustración 15). Los cimientos de este edificio (Ilustración 14), en 

opinión de Kern, son el único vestigio de una construcción de la Antigüedad 

que pueda considerarse como un laberinto en sentido estricto. “Los cimientos 

de este misterioso edificio circular representan el único resto de la Antigüedad 

que puede ser descrito como un laberinto en el sentido verdadero de la palabra” 

(Kern, 2000, pág. 64) 



148 
 

 
Ilustración 15. Los cimientos del Tolos de Epidauro diseñados como un patrón laberintico.  
(Fuente: Ilustración del autor a partir de Kern, 2000, pág. 64 
 

El Tolos pertenece al santuario del dios griego Esculapio, en Epidauro, y fue 

construido por Policleto el Joven, entre 360 y 320 a.C. Los cimientos formaban 

parte de una construcción más antigua y contienen verdaderos pasajes 

laberínticos confinados por muros de piedra. La descripción de su estructura 

pone en evidencia la presencia del laberinto clásico griego univiario: Posee 6 

circuitos de círculos concéntricos; Los pasajes están enterrados bajo el nivel del 

suelo; Los cimientos, en planta, son una serie de seis anillos concéntricos que 

sostienen el templo; El muro del cimiento del anillo exterior sostiene el 

peristilo dórico; El segundo anillo sostiene el muro ciego de la cella, con una 

sola entrada al santuario; El tercer anillo sostiene el peristilo corintio en el 

interior de la cella; En el interior de la cella el espacio entre los muros de cada 

uno de los tres anillos forma un circuito de tipo laberíntico; Existen pasos 

transversales que permiten pasar por los circuitos desde el centro hasta un punto 

muerto situado en el circuito más exterior dentro de la cella. 

Kern dice que es posible que hubiese un piso removible de madera sobre el 

anillo central. En la ilustración 15 puede apreciarse algunas de estas 

características. El anillo presenta un diámetro de 1.10 m y los pasajes un ancho 

que varía entre 64.5 y 70 cm. Las puertas transversales miden 62 cm de ancho y 

la altura de los muros de los anillos es de 1.90 m. 



149 
 

 

Ilustración 16. Tolos de Epidauro. Derecha: Vista en planta; Izquierda: Vista en sección-alzado. 
Fuente: Ilustración del autor de acuerdo a Kern, 2000, pág. 65 

 
 

El Templo de Dídima 
 

Dídima es el lugar en donde estaba el famoso oráculo y templo de Apolo, 

cuyo origen probablemente sea anterior a la época griega. En el sitio del 

antiguo oráculo (cuya antigüedad se remonta a la segunda mitad del siglo VI 

a.C.) se levantó el nuevo templo hacia el año 300 a.C. 

Después de subir por una amplia escalera al nártex del templo (pródromos), 

se continúa hacia el oráculo por medio de dos escaleras más estrechas (ver 

Ilustración 17).  

 
Ilustración 17. Templo de Dídima. Izquierda: Detalle de vista en planta. Se aprecia el vestíbulo 
flanqueado por las dos escaleras llamadas “Laberinto”. Derecha: Bóveda de la escalera con un 
fresco del laberinto como “meandro”. Fuente: Ilustración propia del autor, según Kern, 2000, pág. 
65 

 



150 
 

En el vestíbulo del oráculo (cresmographion) el techo de la escalera norte y 

sur está decorado con frescos que representan un meandro. Ambas escaleras 

fueron llamadas como “el Laberinto de Dídima”. 
 

El Laberinto de Nauplia 
 

Kern señala que este laberinto es referido por Estrabón (aprox.  63 a. C. – 24 

d. C.), en su Geografía (libro VIII), en donde menciona ciertas cavernas 

naturales que fueron “modificadas” por algunos trabajadores de la ciudad de 

Lycia, dando por resultado pasajes de tipo laberíntico en su interior, muy 

próximas a Nauplia, pequeño puerto a 30 km de Epidauro, localizado en el 

Golfo Argólico, en la provincia periférica de Argolia en el Peloponeso. 
 

La Caverna de Gortina 
 

Entre los laberintos de la Antigüedad, Santarcangeli, a diferencia de Kern, 

incluye las grutas de Gortina, pues una tradición antigua de carácter local 

situaba el laberinto de Minos no en el palacio de Cnosos, sino en esta caverna, a 

los pies del monte Ida, localizado al centro de Creta y que es el pico más 

elevado de la isla. 

 

Ilustración 18. Plano del laberinto de la caverna de Gortina. Plano de Emile Amé. Fuente: 
Ilustración del autor de acuerdo a Kern, 2002, pág. 48 

http://es.wikipedia.org/wiki/63_a._C.
http://es.wikipedia.org/wiki/24_a._C.
http://es.wikipedia.org/wiki/24_a._C.


151 
 

De hecho, toda la isla en su lado oriental tiene numerosas grutas y cavernas. 

La de Gortina se trata de una cueva en parte natural y en parte modificada por 

el trabajo del hombre. Sin embargo, no se trata de una mina, sino de una gruta 

relacionada al culto de alguna divinidad, tal como sugiere la idea de una fuente 

de agua subterránea en el interior de una montaña: “Se trata de una cueva llena 

de pasillos sinuosos y concavidades, de varios kilómetros de longitud y muchas 

bifurcaciones (al menos treinta), cuyo fondo sale a un manantial que brota de la 

roca.” (Santarcangeli, 2002, pág. 98) 

Algunos viajeros refieren que, al recorrer la gruta auxiliados con ovillos de 

hilo para no extraviarse, se experimentaba una impresión de horror y 

fascinación durante el recorrido que en algunos puntos incluía encrucijadas de 

cuatro caminos. La anchura del camino es de entre 2.00 y 3.00 m y la altura 

entre 1.70 y 3.00 m. 
 

El Hipogeo de Hal Saflieni en Malta 
 

Kern y Santarcangeli difieren a la hora de considerar el Hipogeo de Malta 

como laberinto. Kern señala que nunca fue mencionado en la Antigüedad con el 

nombre de laberinto.  Santarcangeli lo incluye ya que en la Antigüedad el 

nombre y el concepto de laberinto se hizo extensivo para nombrar grutas 

naturales que se adaptaron como tumbas o para celebrar ritos relacionados a 

divinidades subterráneas. En dichas cavernas “(…) dentro de la órbita egeo-

cretense, se desarrollaban ritos de divinidades chthónias” (Santarcangeli, 2002, 

pág. 104). El arqueólogo Cagiano coincide en ello al señalar las características 

de culto c´tónico y oraculares presentes en el Hipogeo de Malta, descubierto en 

1902. 

Reconociendo que son muchos los eslabones que faltan para reconstruir toda 

la historia, los investigadores plantean muchas interrogantes, sin encontrar 

respuestas arqueológicas certeras, tales como: ¿cuáles vínculos existen entre los 

laberintos mencionados en la Antigüedad, el hipogeo de Malta y el laberinto de 

Creta (ya sea que se trate de un edificio localizado en Cnosos o de una gruta en 

Gortina, o bien de una combinación de ambos)  y otros lugares relacionados a 

cultos chthónios del Egeo o más alejados? O bien, “¿Qué divinidades 

subterráneas y terrestres —¿serpiente y toro? — recibían culto?” 

(Santarcangeli, 2002, pág. 106) 



152 
 

III.2.2 Una simbolización eufemística: laberintos, danzas y 

ciudades 
 

Otra línea de investigación paralela a la identificación histórica de 

estructuras construidas o naturales de tipo laberintico, es la que se ocupa del 

desarrollo y la evolución del laberinto como objeto simbólico. En esta línea son 

fundamentales W. H. Matthews (1922), Karl Kerényi (2006) Mircea Eliade 

(2007) y Paolo Santarcangeli (2002) entre los más destacados.   

Sus estudios muestran que el laberinto como símbolo ha tenido diferentes 

modos de ser a lo largo del tiempo, fenómeno que Gilbert Durand (2007, 2012) 

reconoce para el estudio de todos los símbolos verdaderos, y a lo cual llama “la 

redundancia perfeccionante del símbolo” ya que ningún símbolo expresa su 

contenido de una forma absoluta y definitiva sino en base a la acumulación de 

símbolos. Tal hermenéutica aparece desarrollada en extenso en el aparato 

teórico de Las estructuras antropológicas del Imaginario, así como en la 

compacta explicación metodológica de La imaginación simbólica, en donde se 

estudia el símbolo y su desciframiento mediante cuencas semántica y semántica 

de las imágenes,  sintetizadas en una compleja estructura tripartita bio-psíquica 

de consiente y del inconsciente biológico bajo tres esquemas verbales 

(Distinguir, Vincular, Confundir): “Estos tres esquemas corresponden (…) con 

los tres grupos de estructuras (esquizomórficas, sintéticas, místicas) localizadas 

en la clasificación (isotopismo) psicológica y psicosocial de los símbolos”  

(Durand, 2007, pág. 99). 

Bajo la idea de que una hermenéutica de tal tipo es posible aplicarla al 

estudio del laberinto, pasando revista a las principales interpretaciones de los 

significados asociados, hemos hecho además una revisión de lo que dice el mito 

clásico Minotauro-Laberinto, guiados por la síntesis clásica que brinda Robert 

Graves (2011) de los mitos griegos. 

La convergencia de esta doble revisión nos permitió realizar una tabla de 

imagen isotópica del laberinto como símbolo, en donde ha sido posible 

comprobar que la presencia del laberinto en la imagen de la ciudad forma parte 

de la redundancia perfeccionante del símbolo. 

Resulta por demás interesante que cuando el símbolo del laberinto apunta al 

tema semántico del inframundo y a las estructuras del régimen simbólico 

nocturno (en la imagen que se expresa en formas contemporáneas, ya sea como 



153 
 

estructura arquitectónica o forma de ciudad) se revelan alusiones en clara 

“respuesta eufemística” al problema humano de la muerte. 
 

Ciudades antiguas y nombres que evocan al laberinto 
    

Es notable el modo en que algunas ciudades de la Antigüedad evocan con la 

etimología de su nombre la presencia del laberinto. Santarcangeli (2002) lo 

estudia, pero concluye que a pesar de que hay diferentes hipótesis, ninguna 

resulta demostrada plenamente. La más conocida de todas hace derivar la 

palabra laberinto de la palabra lábrys, doble hacha, pero es poco aceptada por 

los arqueólogos modernos: 

Si se descarta la etimología de lábrys (…) porque parece que en la 
supuesta  época de construcción del laberinto, “hacha” no se decía en 
Creta lábrys, sino pe-le-ky, lo que desmoronaría toda una construcción 
semántica), las hipótesis factibles son muchas: cantera, mina, sendero 
pedregoso, piedra, roca (…) (Santarcangeli, 2002, pág. 62) 

 

Troya, Roma, Jerusalén, Caerdroia, Troy Towns 
 

Los griegos pensaban que la isla de Creta había sido la cuna de Zeus, su dios 

principal, y Cnosos, capital de Creta, fue identificada como una ciudad mítica y 

legendaria, el origen mismo de su civilización. Los romanos, quienes más tarde 

conquistaron a los griegos, también desearon contar con un prestigioso origen 

fundacional basado en los mitos, un modelo similar a la rica y poderosa ciudad 

cretense, de tal modo que entre los romanos “(…) desapareció muy pronto el 

recuerdo de Cnosos y de su civilización, ¿cuál podía ser para los romanos la 

ciudad de los tiempos antiguos y míticos, la urbs por antonomasia? 

(Santarcangeli, 2002, pág. 64). Esa ciudad fue Troya, y el recuerdo de la rica y 

poderosa ciudad antigua originó con el paso de los tiempos, una confusión entre 

ambas ciudades: “La identificación, o mejor dicho la confusión de Creta con 

Troya se mantuvo plenamente durante el Medioevo.”   (Santarcangeli, 2002, 

pág. 65) 

En la Ilíada Homero cuenta que, tras la caída y el saqueo de Ilión, que es el 

nombre que los griegos daban a la ciudad de Troya, el héroe troyano Eneas, con 

la ayuda de los dioses, logró escapar por un pasadizo que lo condujo hacia el 

mar, de donde partió con la misión de fundar otra gran ciudad.         



154 
 

El poeta romano Virgilio (70-19 a.C.) aprovechó este episodio de la Ilíada 

para escribir la Eneida, poema épico de Roma que aseguró un prestigioso 

origen mítico y fundacional para los romanos. De este modo Troya representa 

la madre patria y la cuna de la religión para el pueblo romano. 

En el libro V de la Eneida, Virgilio describe el Torneo Troyano, una especie 

de juego ecuestre de origen etrusco, y que aún se llevaba a cabo en época del 

propio poeta. En estos juegos participaban los jóvenes adolescentes que se 

iniciaban en la vida adulta como varones: 

Como es fama que antaño, / allá en la Creta montañosa / tenía el Laberinto 
un pasadizo entretejido de paredes ciegas, / y una equívoca trampa con sus 
mil direcciones en donde iba cortando / la señal de avanzar una maraña 
inextricable que no dejaba echar pie atrás, / con parecida traza los hijos de 
los teucros en sus potros van trabando sus pasos. (Virgilio, 2008, pág. 159) 

Virgilio dice en su poema épico que el fundador de la ciudad de Alba Longa 

fue el héroe Ascanio, quien realizó por vez primera este juego ecuestre llamado 

Torneo Troyano, cuando fundó y levantó las murallas de la ciudad. El juego a 

caballo es una especie de danza guerrera ecuestre realizada por jóvenes y que se 

celebraba por tres motivos principales: (1) ritos de fundación de una ciudad y la 

construcción de sus murallas, (2) ritos de iniciación de los jóvenes 

adolescentes, y (3) ritos funerarios para los reyes, héroes y grandes personajes.     

Otras ciudades que además de Roma, buscaron un prestigio fundacional en 

Troya y en la estirpe de los teucros, fueron Londres, París y Bonn. De manera 

que en la mentalidad medieval se asoció la idea de Troya con la idea de ciudad 

mítica, y otro tanto ocurrió al asociar la idea de Laberinto con la ciudad sagrada 

de Jerusalén. Durante el Medioevo los laberintos construidos dentro de las 

iglesias fueron llamados Chemin à Jhérusalem (Caminos a Jerusalén, en lengua 

francesa). 

Bajo el nombre de Caerdroia se conoce en el alto Gales a los Troy Towns, 

laberintos recortados en el césped que existen en Inglaterra. Caerdroia significa 

“Ciudad de Troya” en idioma galés. 

Otros nombres usados en Inglaterra para referirse a los laberintos son 

Julian´s Bower y Maze. Para el primero, cuya etimología aún no está clara, 

Santarcangeli supone que tal vez haga referencia al nombre del conquistador 

por excelencia de esa zona en época romana: Julio César. Sobre la palabra 

maze, el autor refiere que según Gordon la palabra tal vez derive de “(…) maes, 

que en la lengua de Cornualles significaba “prado”; o del celta maes, “campo”. 

(Santarcangeli, 2002, pág. 70). En lengua inglesa las palabras amaze y 



155 
 

amazement se usan para “señalar estupor, confusión de quien no sabe hacia 

dónde volverse por el asombro” (Santarcangeli, 2002, pág. 70). Y en sajón la 

palabra “Bower” remite a baun “estar”, “habitar” y designaba una habitación 

interior o un recinto sagrado” (Santarcangeli, 2002, pág. 70) 

 

La redundancia perfeccionante 
 

Los puntos sobresalientes que aporta Kerényi (2006) para revelar la 

redundancia perfeccionante del símbolo del laberinto, son: 

(A) Que las figuras más sencillas de las que tal vez deriva el laberinto son: 

la espiral, la doble espiral, la espiral cuaternaria y el meandro. 

(B) Que para los casos de laberinto como cueva-edificio se destaca la idea 

de muerte, mientras que en los casos de las danzas rituales de Géranos, y bajo 

las formas más primitivas del laberinto, destaca la idea de continuidad de la 

vida, vida en la muerte, vida-muerte-vida, la línea espiral-infinita. La respuesta 

eufemística al problema de la muerte.    

Las diferentes formas en las que “habla” el laberinto son tablillas de arcilla, 

mitos, relatos, narraciones, danzas, tatuajes, dibujos, rituales funerarios, 

construcciones espaciales, pinturas, cerámicas, monedas, arte rupestre, etc., lo 

cual se expresa de modo sintético en las siguientes ilustraciones. 

 
 

 

Ilustración 19. Tablillas: Izquierda: Laberinto de Mesopotamia; Derecha: Tablilla de Pylos, 

Fuentes: Ilustración del autor, con base en Kerényi, 2006, pág. 53 y Kern, 2000, pág. 73.   

 



156 
 

 

 
Ilustración 20. Ritual laberíntico funerario, del mito de la doncella raptada Hainuwele. Fuente: 

ilustración del autor, basado en Kerényi, 2006, pág. 64 

 

Ilustración 21. Danzas dentro de los Troy Towns. Fuente: ilustración del autor, basado en Kern, 

2000, pág. 275 

 

Ilustración 22. Construcciones Laberínticas. Fuente: ilustración del autor, basado en Kern, 2000, 

pág. 47 y 62 



157 
 

 

Ilustración 23. Cerámica. De izquierda a derecha: (a) y (b) Énocoe de Tragliatella; (c) Vaso 

Françoise. Fuente: Ilustración del autor según Kern, 2000, pág. 80-81; y pág. 49 

 
 

 
Ilustración 24. Moneda cretense, 431-350 a.C. Fuente: Ilustración del autor según Kern, 2000, pág. 

54 

 

 

Ilustración 25 Arte rupestre, grafitis petroglíficos: Naquane, Val Camonica, Italia, Edad de 

Hierro,750-550 a.C. Fuente: Ilustración del autor según Kern, 2000, pág. 68 



158 
 

 

 
 
 

Ilustración 26. La espiral sencilla. Izquierda: Laberinto de Mesopotamia; La espiral cuaternaria. 

Centro: Recipiente de las islas Cícladas; El meandro. Derecha. Fuente:  Ilustraciones del autor, con 

base en Kerényi, 2006, pág. 53; y Kerényi, 2006, pág. 102.    

En clara oposición con Kern, Kerényi, señala que "la espiral, en la danza, en 

el dibujo, expresan la idea de lo infinito de la vida en la mortalidad." (Kerényi, 

2006). Lo que sigue son apuntes encaminados para mostrar lo que el símbolo 

dice, mediante la estrategia de la redundancia perfeccionante. Durand (2007, 

2012) señala que un símbolo nunca logra expresarse de una sola y única vez, en 

un sentido total. Muy al contrario, para llegar a una hermenéutica de la verdad 

que encierra el símbolo, es necesaria la escucha hermenéutica de las diferentes 

formas de expresión que el símbolo cobra. “El símbolo es, pues, una 

representación que hace aparecer un sentido secreto; es la epifanía de un 

misterio.” (Durand, 2007, pág. 15) 

 

El inframundo: espirales, vísceras y palacios 
 

Ante la pregunta sobre cuál puede ser el significado de las leyendas, dibujos 

y costumbres relativas al laberinto: “Brede Kristensen, gran e intuitivo 

investigador de las religiones de Leiden, dio una sencilla respuesta: el 

inframundo” (Kerényi, 2006, pág. 51) 

Sin embargo, para Kerényi el inframundo no agota ni resuelve de manera 

definitiva el misterio que plantea el enigmático símbolo del laberinto. La idea 

de laberinto-inframundo es solo una etapa de este planteamiento que, dice, va 

unido a la promesa expresada en la espiral por la idea de vida-muerte-

renacimiento. Para aclarar los significados del mito del laberinto mediante la 

idea que liga la espiral y el laberinto, Kerényi demuestra la unidad de tres 

elementos originarios: 



159 
 

 

 

 El espacio laberíntico (un edificio, una cueva o bien un espacio para la 

danza) 

 La danza laberíntica (realizada en corro, por hombres y mujeres) 

 Una doncella asociada a la danza (la señora del laberinto) 

 

Elementos que serán comentados, siguiendo la exposición de Kerényi 

(2006). 

La forma más sencilla del laberinto es la figura de la espiral sencilla. Dicha 

representación existe en dos tablillas de arcilla encontradas en Babilonia, 

expuestas en Berlín y en Leiden, las cuales “(…) muestran la espiral en su 

estado más puro” (Kerényi, 2006, pág. 53) 

La más sencilla se conoce como el laberinto de Mesopotamia. La otra, 

pertenece a un archivo babilónico de vísceras, y representa una serie de 

espirales que representan de manera estilizada el dibujo de una serie de 

vísceras, cuyo uso era la adivinación por medio de las entrañas de un animal 

sacrificado, probablemente un buey. Kerényi señala cierto parecido entre sus 

dibujos y las representaciones laberínticas de las monedas de Cnosos, así como 

con las figuras de grandes piedras y monumentos del norte de Europa. Si bien 

Kerényi documenta evidencia que permite establecer la relación entre 

inframundo e intestinos, la espiral babilónica por una parte y las monedas 

cretenses y los monumentos de piedra por otra, tienen diseños y patrones 

lineales diferentes, tal como ha señalado Herman Kern.     

En las tablillas babilónicas la línea básica de la estilización es la espiral. Los 

intestinos con su trazo en espiral, fueron llamados con el nombre babilónico (en 

escritura cuneiforme) de êkal tirâni “Palacio de las vísceras”. El significado de 

este palacio “(…) es el inframundo, que muestra conductas diversas hacia el 

mundo de los vivos, tal como se puede deducir de las diferentes formas de las 

vísceras, ya favorables, ya desfavorables.” (Kerényi, 2006, pág. 55) 

El hilo conductor que une la idea de intestinos = inframundo con la idea de 

laberinto, es la línea espiral, y el texto cuneiforme êkal tirâni.  
  



160 
 

Muerte de la doncella raptada 
 

Perséfone, como la doncella divina, representa en la mitología griega la 

esencia femenina que en la plenitud de su vida “(…) sucumbe ante su destino 

devastador (…) que significa para ella la muerte, y a la vez, su imperio en la 

muerte” (Kerényi, 2006, pág. 56). 

El mitologema de Perséfone expresa el común destino no solo de la 

doncella, sino el de toda creatura viviente, la muerte, pero a la vez, la esperanza 

del retorno “(…) mediante el regreso de la raptada” (Kerényi, 2006, pág. 57). 

En el mitologema de Perséfone se observa una aparente relación sin sentido 

entre Perséfone-luna-cereales-animal sacrificado. Sin embargo, la clave para su 

explicación se encuentra en un mito originario de Indonesia, en las islas de 

Seram. El relato de Seram guarda relación con el mito griego de Core. Kerényi 

señala que las relaciones aparentemente sin sentido entre Perséfone-luna-

cereales-animal sacrificado.     

Aparecieron de súbito como un todo sustentado y lleno de sentido: en los 
mitologemas de la doncella Luna de Seram, Rabie, llamada Hainuwele o 
también Rabie-Hainuwele. (Kerényi, 2006, pág. 57) 

En las islas Molucas, Rabie es un nombre mítico para la luna. La doncella 

Rabie es una doncella que es raptada por el hombre sol. A la doncella se le 

representa como un cerdo sacrificado. Al morir la doncella, bajo el nombre de 

Hainuwele, de su cuerpo sacrificado surgen los tubérculos. Los hombres que 

cometieron el crimen, a partir de ese hecho se convierten en seres mortales que 

deben también morir. 

Desde entonces, mediante aquel primer asesinato, la muerte llega al mundo y 
 existe la vida. La vida, cuya idea implica la muerte, se origina a partir del 
destino de la luna, de la planta y el animal nutrientes; todos desaparecen y 
siempre vuelven a aparecer. (Kerényi, 2006, pág. 57) 

Kerényi reconoce en el relato mítico de la doncella luna Rabie-Hainuwele, 

un paralelismo con el mitologema griego de Perséfone. En ambos casos se trata 

de doncellas raptadas. Estos relatos son arquetípicos, aparecen en muchas otras 

culturas y repiten un mismo tema. Se les reconoce por la presencia de doncellas 

luna, o doncellas vegetales, que son raptadas, y que explican la unidad de vida 

y muerte, o, mejor dicho, de una continuidad entre la vida y la muerte. 

Kerényi abordó sus estudios del laberinto como el reflejo lineal de una idea 

filosófica. Este es el título que le dio a sus trabajos, y esta idea la aclara en más 

de una ocasión a lo largo de sus investigaciones, como cuando dice que en el 



161 
 

culto religioso de Seram el relato de la doncella raptada no se revive como una 

pantomima religiosa 
(…) sino que se ejecuta una danza cuyo esquema básico forma una línea en 
 espiral. Esta misma espiral también constituye el plano de una puerta, que 
conduce a la diosa del inframundo y asegura a aquellos que la atraviesan la 
existencia con forma humana. Se trata de un modelo de representación que 
puede ser definido como el reflejo de la línea sobre la que se fundamenta la 
idea mitológica (Kerényi, 2006, pág. 60). 

 

Danzas y espirales laberínticas 
 

Las danzas asociadas al laberinto están presentes en fuentes tan antiguas 

como Homero, sus escolios o en la pintura arcaica del llamado vaso Françoise. 

Homero conoce un lugar para la danza (chorós), que Dédalo había preparado 
en Cnosos para Ariadna. Asimismo, tal y como se bailaba en aquel famoso 
lugar, los jóvenes y doncellas lo hacían en aquel otro que había representado 
Hefesto sobre el escudo de Aquiles: con las manos enlazadas por las 
muñecas, “muy levemente, como cuando un ceramista sentado delante del 
torno comprueba con la mano su forma de girar”.  (Kerényi, 2006, pág. 79)    

Livio menciona haber presenciado en una fiesta un baile griego dedicado a 

la diosa del inframundo en donde aparece la doncella raptada Perséfone.  Este 

baile también se hacía en Roma (chorus Proserpinae) siguiendo el modelo 

griego. Los bailarines se mantenían en una línea de danza, enlazando sus manos 

por una cuerda, lo cual era necesario para no perder la compleja figura de la 

espiral. En Delos, la isla en donde según la mitología griega nació Apolo, se 

hacía una danza similar, llamada danza de Géranos (danza de la grulla). 

Otros bailes similares que siguen vivos en la zona de los Balcanes, Italia 

meridional y Grecia, son los conocidos bailes de las mujeres: Los bailes 

italianos llamados tratta (arrastrar), los de Corfú, el baile de pascua de Mégara. 

En todos estos bailes de mujeres se excluye al hombre, y tienen relación con las 

diosas del inframundo Ártemis-Britomanits-Perséfone. La mujer es quien da un 

tirón al inframundo, y el tirón, dice Kerényi, va más allá. “Esta línea nos 

conduce a una esfera en la que las mujeres están esencialmente en sus 

dominios: en el círculo de muerte y nacimiento”. (Kerényi, 2006, pág. 81); “En 

la danza se habla de prisión y liberación, se habla de muerte y al mismo tiempo 

del más allá.” (Kerényi, 2006, pág. 82) 

Lo que sigue es una breve recapitulación del laberinto como cueva, edificio 

o patrón lineal, relacionado a la danza. Siguiendo siempre a Kerényi, tenemos 



162 
 

la presencia del laberinto (como la expresión lineal de una idea filosófica) en 

las siguientes danzas y figuras: 

1.) Danzas laberínticas: Danza de Seram, Indonesia, en las Islas Molucas: la 

danza de la doncella raptada Hainuwele. (Descrita en 1939, a partir de la 

expedición de 1937-38, de Jensen-Niggemeyer). 

2.) Danza de las Nuevas Hébridas: (Investigada por John Layard en 1936 en 

Malekula) El contexto cultural de una isla caracterizada por la presencia de 

dólmenes y menhires de época megalítica, es común a otras manifestaciones 

culturales como la representación del laberinto como modelo para el dibujo de 

tatuajes, entre la tribu dravídica, al sur de la india. (Investigada por John Layard 

en 1937 en el sur de la India). 

3.) Dibujos de Nueva Zelanda: La espiral como motivo de tatuajes y adorno 

para puertas en sitios de culto. 

4.) Espirales de Australia central: Descritas por Géza Róheim. Las tjurungas 

o varas oscilantes que se hacen zumbar, son dibujos en espiral que ayudan a 

renacer simbólicamente al espíritu de los antepasados. El movimiento circular 

de las varas ayuda a los espíritus a encontrar su camino para renacer en el 

vientre de las mujeres. Cuevas, raíces, tubérculos y agua son los sitios por los 

cuales los muertos regresan a la vida.   
 

Nombres, monumentos y ciudades en ruina 
 

1) Norte y occidente de Europa (múltiples nombres para los laberintos de 

piedras): Los monumentos de los laberintos, cuya cuna es probablemente la 

zona del mediterráneo (tal como sostiene Herman Kern) no es exclusivo de 

estas zonas, sino que se extiende por todo el norte y occidente europeo. “El 

fenómeno mitológico que en Grecia se denominaba “Labyrinthos” no solo 

aparece en el área cultural del Pacífico y las antiguas culturas mediterráneas, 

sino también en el oeste y norte de Europa”. (Kerényi, 2006, pág. 67) 

Monumentos de piedra localizados en el norte de Europa (Escandinavia, 

Finlandia, Laponia) algunos de los cuales pertenecen a la edad del bronce, han 

sido comparados con laberintos. Sin embargo, no ha sido posible datarlos 

correctamente, debido a que han atravesado épocas prehistóricas como períodos 

históricos. Kerényi propuso clasificar estos lugares no por períodos históricos 

determinados, sino por períodos de vida, agonía y muerte, según el estado en 

que se encuentran los rituales folclóricos celebrados en estos lugares.              



163 
 

Sobre su aspecto formal, existen dos modelos en la colocación de las 

piedras: 

Laberintos sin recorrido bifurcado o multi viario, pero de trayecto complejo 

(como el laberinto de piedras de Visby, Suecia). 

Laberintos con recorrido sinuoso y con un final de camino (como el 

laberinto de piedras de Wier). En ellos ocurre una bifurcación, en donde uno de 

los caminos lleva a un callejón cerrado y el otro, en espiral, lleva al centro. 

2.) Noroeste europeo: Nombre de laberintos para ciudades devastadas: 

Cuando los monumentos ya estaban en un estado ruinoso y su nombre original 

olvidado, estas estructuras recibieron un nuevo nombre que alude en muchos 

casos a ciudades devastadas:   

(…) lo que nos hará recordar que estos monumentos en el tiempo de su 
decadencia se asemejan a planos de ciudades. Debido a que el antiguo y 
auténtico sentido se ha olvidado, se les ha dado un nuevo y erróneo 
significado (Kerényi, 2006, pág. 68).  

Los nombres dados a estos laberintos de piedras en el norte de Europa 

(Escandinavia, Inglaterra y Alemania) corresponden a los nombres de ciudades 

devastadas como: 

 Babilonia –Nínive–Jericó–Destrucción de Jerusalén–Lisboa 

 Trojaburg (Ciudad de Troya, nombre escandinavo) 

 Walls of Troy (Muros de Troya, Inglaterra, nombre inglés) 

 Caerdroia (País de Gales, nombre celta) 

Algunos nombres cristianos o provenientes del folclore popular se han 

impuesto con el paso del tiempo:   

En Finlandia: Pietar-inleikki = Juego de San Pedro; Jutulintarha = Bosque 

de gigantes. 

En Islandia: Völundarhus = Casa de Wiland. 

En el norte de Alemania: Wunderkreis = Círculo milagroso. 

En Finlandia existe un nombre que Kerényi considera más apegado a su 

verdadero origen cuando señala que: “(…) entre los campesinos suecos de 

Finlandia —junto a los nombres bíblicos— se encuentra el nombre de 

Jungfrudans, “Baile de las doncellas”. (Kerényi, 2006, pág. 69) Dicho nombre 

evoca en opinión de nuestro autor, la época viva del ritual del laberinto en el 



164 
 

norte de Europa, tal como se manifiesta en el baile de la doncella Luna de 

Seram.   

En Aaland, y en otras islas costeras finlandesas, diversos juegos se llevan a 
cabo en formaciones laberínticas de piedras, donde una muchacha está 
sentada en el centro, mientras que unos jóvenes corretean por pasadizos hasta 
llegar al lugar en el que está la “doncella.” (Kerényi, 2006, pág. 69). 

En las costas y fiordos de Finlandia, algunas de estas construcciones de 

laberintos fueron hechas en sitios de antiguos cementerios, lo cual también se 

observa en los turf-cut-mazes, laberintos de césped de la campiña inglesa, que 

(…) están situados muy cerca de un lugar sagrado, una iglesia o una capilla 
y, por consiguiente, en la proximidad del cementerio que también 
acostumbra a encontrarse en aquellos lugares. (Kerényi, 2006, pág. 69) 

Se cree que, en los territorios de Italia y Francia, en el lugar que se levantan 

las iglesias que tienen laberintos, antiguamente debieron existir laberintos de 

césped o de piedras, sin embargo, la presencia de un laberinto en una iglesia (en 

Francia e Italia) excluye la existencia de laberintos de césped, y lo mismo 

ocurre a la inversa: Donde hay laberintos de césped no hay iglesias con 

laberintos en su interior.     

Los laberintos de césped, así como los localizados en el piso de las iglesias, 

son considerados por los niños como recintos lúdicos: incitan a los niños a 

jugar. En ellos los niños corren y se persiguen hasta alcanzar el centro y luego 

retornan y lo vuelven a hacer. 

Kerényi analiza los monumentos de piedra de Alemania y menciona algunas 

danzas que en épocas históricas fueron documentadas. En la zona de Westfalia 

se hacía un carnaval laberíntico todavía en el siglo XVI. 

En Suiza, Alemania e Italia (chorus Proserpinae y danza tratta), se han 

documentado danzas con patrones laberínticos en donde se hacía un corro de 

danzantes unidos (tomados por las muñecas o bien sujetando un trozo de cuerda 

o pañuelo) y conducidos en líneas concéntricas que hacían giros alrededor de 

un árbol, una piedra o ambos. 

Kerényi menciona que todavía en el siglo XVII un “tiempo sagrado” (de 

índole cristiana) se encontraba ligado aún al laberinto, en las celebraciones de 

la fiesta de ascensión de Cristo. Una semana antes de estas fiestas: “El círculo 

milagroso” que se erigía cerca de Neustadt-Eberswalde, en Brandeburgo, se 

renovaba anualmente (…)” (Kerényi, 2006, pág. 72). 



165 
 

En el círculo milagroso renovado se realizaba posteriormente una 

competencia deportiva. El laberinto conocerá a partir de entonces una pérdida 

gradual de su sentido místico-religioso y cambiará de sentido hacia formas 

lúdicas y seculares para convertirse “—Con la forma de los típicos laberintos 

ajardinados del clasicismo— en una especie de juego de habilidad y engaño” 

(Kerényi, 2006, pág. 72) 

Otro período en la historia del sentido del laberinto ocurre en el Medioevo. 

En los laberintos de las iglesias, el laberinto deja de ser un patrón de 

movimiento y se convierte en un patrón de reflexión. Este cambio floreció en la 

Edad Media en una zona que abarca Italia y Francia. 

El primer ejemplo de laberinto eclesiástico es el de la pequeña basílica de 

Orleansville, en Argel. Se trata de un ejemplo muy temprano (325 d.C.) ya que 

el esplendor de este tipo de laberintos en las iglesias se desarrolla en el Alto 

Medievo, siendo los ejemplos más famosos los de Lucca, Sens y Chatres. En 

este período el laberinto sufre una adaptación de su sentido pagano para ser 

incorporado al cristianismo. La analogía entre la figura de Teseo y Cristo como 

vencedores del inframundo es aprovechada al máximo, y dicha analogía 

muestra que en la época medieval se conocía la antigüedad del símbolo. 

El laberinto en el Medioevo se toma como una imagen del mundo, una 

especie de submundo de pecado. Como imagen del mundo el laberinto 

ejemplifica muy bien un camino arduo hacia la salvación. El camino por el 

reino de los muertos, lo mismo que el camino por el laberinto, es un camino 

arduo, es un camino de fácil entrada, pero de difícil resolución. Según el 

pensamiento cristiano medieval, solo quienes imitan a Teseo y Cristo pueden 

salir bien librados de este viaje en el error que cruza el inframundo, y que, sin 

embargo, con su auxilio, conduce a la vida: “La dificultad del regreso es una 

característica del reino de los muertos, del que se dice en el sexto canto de la 

Eneida: la entrada está abierta de par en par (…) “El retorno es una ardua tarea” 

(Kerényi, 2006, pág. 74). 

De esta manera queda ilustrada la idea de que el laberinto, tanto en la 

tradición antigua como en la medieval, es un “propileo” al reino de la muerte. 

Después de esta exposición, el autor regresa para desarrollar a fondo el sentido 

del laberinto en la Antigüedad. En la Antigüedad tardía el símbolo, con sus 

representaciones de pavimentos romanos, estaba en una fase moribunda: 

(…) en realidad, la Antigüedad Clásica ya debe considerarse como una fase 
de su decadencia, y que el auténtico tiempo vital se limita a la Antigüedad 



166 
 

temprana  mediterránea y también puede alcanzar, como mucho, el primer 
período arcaico. (Kerényi, 2006, pág. 75) 

 

La representación del laberinto como Torneo de Troya, en el Énocoe de 

Tragliatella (vasija cerámica para el vino) corresponde a la época arcaica 

temprana. 

Las representaciones que el autor estudia detalladamente son los sentidos del 

laberinto 1) como edifico o cueva, 2) como danza y 3) como línea en espiral de 

atributo u ornato, 4.) el laberinto como construcción subterránea (edificio-

cueva) y a la vez como danza. Desde la primera etapa clásica se impuso la idea 

del laberinto como plano de una construcción: 

(…) la concepción de la figura del laberinto como plano de una edificación 
ocupa, sin duda, el primer lugar. (…) Para la Antigüedad Clásica el laberinto 
significaba primeramente una edificación ingeniosa, la obra de un arquitecto 
creativo, Dédalo, construida con un fin racional: para ocultar la vergüenza de 
la familia real, el Minotauro. (Kerényi, 2006, pág. 76) 

Esta explicación en la que aparece una idea racional, y la imagen de muros 

de palacios destruidos, corresponde a una etapa de agonía y muerte en el 

significado del símbolo. Identificar las ruinas del palacio de Cnosos con el 

laberinto, deja sin explicar otras tradiciones del período de vida del símbolo, 

que señalan que el laberinto era un lugar de baile y una cueva. 

Un primer testimonio de la cueva del Minotauro está datado en el siglo IV. – 
Una cantera subterránea cerca de Gortina–en el área del dominio legendario 
de Minos, se mostraba a los viajeros como si fuera el famoso laberinto. 
(Kerényi, 2006, pág. 77) 

La simbología del santuario de Cumas reúne las ideas de laberinto, cueva y 

subterráneo, que aparecen en la tradición de Virgilio en donde se dice que 

Dédalo colocó un laberinto en la puerta del santuario, y que Eneas inició en este 

lugar su descenso al inframundo. Sin duda que la idea de un lugar (el laberinto) 

como un sitio de vida-muerte-salvación, es difícil de expresar. De ahí que 

Laberinto, construcciones subterráneas e inframundo son sus formas de 
expresión. Y solo a partir de esta idea se puede comprender que una y, a la 
vez, la misma cosa no es reconocible únicamente en cuevas ni tampoco es 
 concebible como construcción, sino que también puede ser expresada a 
través de la danza. (Kerényi, 2006, pág. 77) 

 



167 
 

III.2.2 Síntesis de los estudios simbólicos del laberinto 
 

Una vez revisada toda esta bibliografía sobre los estudios simbólicos del 

laberinto, se comprobó que la redundancia perfeccionante muestra cierta idea 

que se mantiene como significado en todas las variedades expresivas o 

significantes, ninguna de cuyas variantes aisladas se puede decir que agote o 

exprese de manera única, total o perfecta, la idea o simbolismo contenido en la 

imagen del laberinto. 

Kern muestra cómo el concepto de laberinto se ha manifestado bajo tres 

formas básicas: motivo literario (en su aspecto multidireccional), patrón de 

movimiento (una danza) o figura gráfica, y Kerényi subraya la idea del 

laberinto como lugar de renacimiento, lo cual se manifiesta no solo en cuevas o 

construcciones hipogeas, sino también en danzas que expresan la idea lineal de 

vida-muerte-vida, contenida en la forma de la espiral. 

La relación laberinto-ciudad es una variante de la redundancia 

perfeccionante del símbolo, presente en: 

La tradición clásica que identifica el palacio de Cnosos (una microciudad) 

con el laberinto. 

Los nombres asignados durante la Edad Media a las estructuras de laberintos 

de piedra del norte de Europa. 

Las representaciones de ciudades dentro de un laberinto, de las tradiciones 

judías, cristianas y árabes de los manuscritos medievales, así como la 

representación del palacio de Ravana, el rey de los demonios en la antigua 

religión de la India. 

La idea de la ciudad fortaleza en un laberinto, planteada por tratadistas de la 

arquitectura durante el renacimiento, como Filarete. 

Las reflexiones de Gastón Bachelard acerca de “el espacio enroscado del 

caracol” y su expresión en la arquitectura y la ciudad “enroscada”. 

 



168 
 

III.3 Literatura, mitocrítica e imagen isotópica 

del laberinto 

 

Otra línea en la búsqueda de la imagen del laberinto en la imagen de la 

ciudad pasa por los caminos de la literatura moderna y contemporánea, en 

donde las ficciones de Kafka y Borges poseen un lugar de privilegio como 

centro de un canon. En lo que sigue, se delinea el trazo conceptual de lo 

laberintico a partir de dichos autores, mostrando que lo kafkiano y lo borgiano 

son categorías estéticas representativas de los modos de vida contemporáneos, 

aspectos abordados desde la crítica literaria por autores como Harold Bloom 

(2009). Para el estudio de sus elementos estilísticos y estéticos se tomaron en 

consideración factores filosóficos, psicológicos y hasta psicoanalíticos a partir 

de las consideraciones de Maurice Blanchot, el propio Borges y otros autores 

que serán comentados. Para la comprensión de las categorías buscadas (lo 

laberintico, lo kafkiano) se hizo análisis del discurso orientado bajo una visión 

fenomenológica y hermenéutica a partir de la exposición de las lecturas de los 

relatos de ficción de Borges y Kafka en donde el laberinto o la situación 

laberíntica aparece como el asunto principal. El resultado permite reconocer 

que, en la imagen contemporánea de lo laberintico, a partir de Borges y Kafka, 

permea una visión oscura y siniestra del laberinto.    

            

III.3.1 Lo kafkiano, lo borgeano, lo siniestro y lo laberíntico 

 
La edición 21 del Diccionario de la Real Academia Española, publicada en 

2001, reconoce el término de lo kafkiano en tres sentidos. 

Adj. Perteneciente o relativo a Franz Kafka o a su obra. Las novelas 

kafkianas. 

Adj. Característico de este escritor checo o de su obra. Visión kafkiana del 

mundo. 

Adj. Dicho de una situación absurda o angustiosa. 

Según la opinión de varios autores, (Bloom, 2009), (Braier, 2009), (Bauman, 

2011), los textos de Kafka anticipan y reflejan las ansiedades del hombre del 



169 
 

siglo XX y se han convertido en un referente para ciertas situaciones 

existenciales en donde se origina una sensación de extrañeza y de no 

pertenencia social, en entornos hostiles y amenazantes en donde se da una 

coincidencia de lo absurdo y lo siniestro. 

Un autor que ha venido explorando la relación de lo siniestro con lo 

kafkiano es Eduardo Braier, desde la disciplina del psicoanálisis. 

El reconocimiento y difusión de la obra de F. Kafka han conducido a la 
adjetivación de su apellido, que se emplea habitualmente para hacer 
referencia a cierto tipo de situaciones por él descritas y que se acompañan de 
un conjunto de emociones y sensaciones por las que suele atravesar la 
experiencia humana. Me ha parecido de interés estudiar la relación de “lo 
kafkiano” con “lo siniestro”, a pesar de no corresponder el primero de los 
conceptos a una categoría psicoanalítica. (Braier, 2009, pág. 1) 

Braier señala que el concepto de lo siniestro de Freud y la obra de Kafka, 

fueron desarrollados por las mismas fechas, por lo cual resultan ser 

contemporáneos. Una de las nociones de Freud para definir lo siniestro, es su 

coincidencia con lo angustioso y lo espantable. Braier señala que lo kafkiano 

surge en situaciones en donde lo angustioso está unido a otras sensaciones y 

experiencias que lo provocan: 

Cuando reúne algunas de las siguientes particularidades: es angustiosa, 
negativa, infausta, amenazadora, pesadillesca, al tiempo que complicada, 
laberíntica y farragosa, puede ser además repetida, absurda y 
presentarse sin salida, como si estuviera investida de un fatalismo 
ineluctable. (Braier, 2009, págs. 6-7) 

 

El espacio en Kafka 

Todas estas características anteriores señaladas por Braier para definir lo 

kafkiano, coinciden con observaciones que han hecho otros autores sobre el 

estilo literario de Kafka como Borges, Maurice Blanchot y T.W. Adorno, 

llegando a señalar la existencia en el universo de Kafka de un “espacio 

inespacial” (Adorno) o un “espacio de lo neutro” (Blanchot), en donde el 

movimiento es imposible (Borges). Una vez realizada la lectura de las ficciones 

narrativas de Kafka y lo que la crítica estilística señala sobre la mecánica de su 

espacio, resulta de gran interés observar con detalle la representación gráfica de 

los grabados de la serie “Prisiones” de Giovanni Battista Piranesi en el siglo 

XVIII, que guardan una gran similitud con Kafka en la representación de 

espacios imposibles. 



170 
 

 
Ilustración 27. “Proyectos de prisiones caprichosas”, (Invenzioni capricci di carceri, 1749-50), 

Grabados de G. B. Piranesi (1720-1778) publicados en 1761 como “Prisiones imaginarias” (Carceri 

d ́invenzione). Fuente: Teoría de la arquitectura, del renacimiento a la actualidad: 89 artículos sobre 

117 tratados, Bernd Evers, Ed. Taschen.Berlín, 2003. 

Ficciones laberínticas de Jorge Luis Borges 
 

El estilo literario de Borges se caracteriza por ser breve, conciso y muy 

trabajado, siendo constantes las referencias eruditas y la intertextualidad, la 

mezcla sutil entre realidad y ficción y una predilección casi monotemática del 

azar, los laberintos, el destino humano, la eternidad o el infinito.   

A partir del segundo relato que Borges escribió después del accidente de la 

Nochebuena de 1938, es que su obra “presenta a Borges en su forma más 

compleja y laberíntica” (Rodríguez Monegal, 1985, pág. 448. De modo que 

Tlön es uno de los relatos más comentados sobre el estilo de Borges. En este 

apartado intentaremos unas pocas reflexiones que nos permitan encontrar lo 

sustancial para abordar la manera en que expone aquí el tema del laberinto, 

mezclando la fantasía, la especulación filosófica y relato policiaco. En este 

caso, su estrategia de escritura consiste en tomar las premisas de algún sistema 

filosófico (en este caso el idealismo) y a partir de ellas, construir todo un 

mundo y mostrarlo en una amplia gama de consecuencias, en clave literaria. 



171 
 

Borges suele combinar personajes y elementos del mundo real. su amigo y 

escritor Adolfo Bioy Casares, Alfonso Reyes, el propio Borges, nombres de 
ciudades y calles reales, etc., citadas con pistas falsas y falsas referencias 

enciclopédicas.   

La descripción sucinta y breve de un mundo imposible, en las últimas 4 

páginas del tomo de una ilusoria enciclopedia, con ciudades, territorios, 

geografía, gramática, literatura, historia, filosofía y otras ciencias que se 

mencionan en el apretado espacio del texto, es lo que ocasiona el vértigo en la 

lectura. Lo dicho para este relato aplica al resto de sus obras, las cuales resultan 

monotemáticas, en donde lo monotemático está lejos de ser una limitación 

estilística.    

 
Ilustración 28. Ejercicio de écfrasis inversa. Reconstrucción espacial de un espacio laberíntico a 

partir del relato de ficción “La biblioteca de Babel” de J. L. Borges. Fuente: Aportación del autor. 

El Espacio en Borges 

Kazmierczak señala que Borges a partir de ciertas vivencias, había 

desarrollado cierta visión metafísica que le llevó a establecer vínculos con 

pensadores de filiación idealista: 

Borges utilizó las ideas de Schopenhauer o Hume porque su visión del 
mundo se había creado a base de ellas, o más bien porque ellas venían a 
confirmar la visión que él ya había forjado previamente a base de sus propios 
esfuerzos especulativos y sus propias experiencias metafísicas. 
(Kazmierczak, 2003, pág.  344) 



172 
 

La conclusión del autor es que más que tener una cosmovisión propia, 

Borges reconoce utilizar algunas ideas filosóficas con fines estéticos. Así en 

lugar de una determinada “visión filosófica” para definir la postura de Borges 

 “(…) se debería hablar, más bien de un “espacio metafísico” dentro del cual 

Borges construye su universo fantástico” (Kazmierczak, 2003, pág. 344). 

En Borges estamos ante la presencia de un escritor que utiliza con maestría 

la filosofía, con una finalidad no argumentativa, sino artística. No un filósofo 

que utiliza la literatura, sino un artista de las letras que se vale de la filosofía. 

“(…) Cabría añadir que la quintaescencia del auténtico genio de Borges 

consiste en el hecho de que sabe ilustrar las ideas filosóficas mejor que quienes 

las inventaron. Lo irónico es que lo hace sin creer en ellas (…)” (Kazmierczak, 

2003, pág. 365). 

El idealismo en Borges es una etapa mental para superar el pensamiento 

materialista, etapa que “(…) se ve superada por un creciente escepticismo (en el 

ámbito epistemológico) y nihilismo (en el ámbito ontológico).”  (Kazmierczak, 

2003, pág. 362). El triunfo artístico de Borges representa la transformación 

literaria de las ideas metafísicas. 

 

III.3.2 La hermenéutica de Durand 
 

Después de una  búsqueda rizomática en pos de esa imagen esquiva y 

seductora del laberinto, con el auxilio de catálogos, descripciones y cartografías 

que hacen el inventario de las estructuras físicas y espaciales que han sido 

llamadas laberinto, luego del estudio de su concepto, formas y tipologías, su 

revisión simbólica y la lectura de Borges y Kafka, estamos en posibilidad de 

realizar otras vueltas del meandro, en este trabajo hermenéutico dedicando 

ahora tiempo en la escucha de lo que directamente cuenta el mito clásico. 

En este apartado se explican de manera sintética conceptos básicos de la 

teoría de la imaginación simbólica de Durand (2007, 2012), desarrollada en La 

Imaginación Simbólica y en Las Estructuras Antropológicas del Imaginario, en 

donde lo sígnico y lo simbólico aparecen como dos maneras en que ocurren las 

representaciones de lo real. El pensamiento o conciencia directa es el territorio 

del signo, enmarcado por una correspondencia clara entre el significante y el 

significado. En contraparte, lo simbólico alude a una conciencia indirecta con la 



173 
 

inadecuación entre lo significante (el símbolo) y su significado, que es siempre 

un algo difícil de representar. 

Para expresar su significado inefable, el símbolo se vale de aproximaciones, 

mediante el isomorfismo y las redundancias (míticas, rituales o iconográficas).  

En un mito el símbolo se expresa verbalmente bajo esquemas de acción, que 

estructuralmente se pueden clasificar en regímenes que 

(…) corresponden, por un lado, a los tres grupos de estructuras 
(esquizomórfcas, sintéticas, místicas) localizadas en la clasificación 
(isotopismo) psicológica y  psicosocial de los símbolos. (Durand, 2007, 
pág. 99) 

Estos tres grupos de estructuras y tres esquemas de acción coinciden con los 

tres reflejos dominantes (dominante postural, digestiva y copulativa) 

establecidos por la Escuela de Leningrado. De modo tal que, en vez de las 

nociones de pulsiones y complejos propios del psicoanálisis, Durand aporta 

categorías de clasificación para la imagen simbólica tales como regímenes, 

estructuras y arquetipos. 

En el régimen diurno o esquizomórfico, de reflejo dominante postural 

vertical, se incluyen los símbolos heroicos, divididos en ascensionales (lo 

elevado y lo superior, la ascensión) y catamórficos (lo bajo, lo inferior, la 

caída). Lo esquizomorfo es aquello “de forma dividida”, de formas antitéticas y 

opuestas. 

El régimen nocturno incluye dos tipos de estructuras: Sintéticas (o 

dramáticas) basadas en el principio de la coincidencia de los contrarios 

(Coincidentia opositorum) y Místicas (o antifrásicas: las que llaman con ironía 

y eufemísticamente una cosa por sus cualidades opuestas, por ejemplo, llamar 

manes “buenos”, a los espíritus malignos). Las Sintéticas se corresponden al 

reflejo dominante copulativo (lo que se vincula), relacionado a los ciclos de la 

naturaleza (la sexualidad y los ciclos estacionales) así como lo dinámico. Las 

Místicas corresponden al reflejo dominante digestivo (lo que se confunde) que 

incluye aspectos como la eufemización de la muerte, la ausencia de lo temporal, 

el retiro, el silencio, la tumba, la gruta, la tierra, lo femenino, la gestación, la 

asimilación, la digestión, la fecundación, etc. 

El teriomorfismo se presenta cuando un personaje mitológico adopta una 

apariencia animal. Ejemplos de ello son los teriomorfismos de Zeus y Poseidón 

en la mitología griega. 



174 
 

El isomorfismo (“forma similar”) relaciona a personajes o cosas que guardan 

entre sí un simbolismo similar. El padre, el rey y el dios son figuras 

isomórficas. 

Para realizar la construcción de la imagen isotópica del laberinto se hizo un 

análisis del discurso aplicado a la revisión de los contenidos simbólicos que se 

manifiestan en el mito, siguiendo el detallado orden de exposición del volumen 

1 de Los mitos griegos de Robert Graves (2011), ordenado por Ciclos (el Ciclo 

de Minos y el Ciclo de Teseo) que por razones de espacio no presentamos, pero 

que siempre será fácilmente consultable. Los resultados se presentan a 

continuación en una tabla de imagen isotópica. 

Una vez construida la tabla de la imagen isotópica, en seguida se realizó una 

ponderación por frecuencia de casos de aparición de elementos pertenecientes a 

los regímenes, estructuras y arquetipos. El análisis muestra que en el relato del 

mito del laberinto existe un evidente equilibrio ente el régimen diurno y el 

nocturno con un ligero predominio de lo diurno (el Héroe). Los puntajes se 

midieron de acuerdo al número de ocurrencias de casos identificados en el 

desarrollo de la historia. 

 

III.3.3 Clasificación isotópica del laberinto 
 

Las siguientes tablas (imágenes 28 y 29) presentan en una construcción 

propia del autor, la clasificación isotópica del laberinto, mostrando por 

separado el Régimen Diurno y Nocturno. En el Régimen Diurno (imagen 28) 

aparecen la dominante postural vertical y sus esquemas verbales, los arquetipos 

y sistemas encontrados a partir de la interpretación del mito y la redundancia 

perfeccionante comentada en los apartados anteriores de los estudios 

simbólicos del laberinto.  Lo mismo para el Régimen Nocturno, con sus 

dominantes Copulativas y Digestivas (imagen 29), a partir del marco teórico y 

metodológico de Gilbert Durand (2007). 

Adicional a las tablas, se hizo un análisis de contenido, aplicándolo al relato 

del mito clásico del laberinto, tal como se expone en Robert Graves (2011), 

atendiendo al ciclo de Teseo y al Ciclo de Minos, identificando los elementos 

Diurnos y Nocturnos para hacer una ponderación con puntajes de las 

frecuencias de casos. El Ciclo de Teseo presenta un predominio del régimen 

diurno sobre el nocturno (puntaje de 10 contra 5), mientras que el Ciclo de 



175 
 

Minos presenta casi un equilibrio, mostrando un ligero predominio hacia lo 

nocturno (puntaje de 8 contra 10). 

 

 

 

Es notorio que, durante el desarrollo del relato, lo diurno y lo nocturno 

aparecen alternados, como si fueran los ciclos de un péndulo o desarrollaran un 

movimiento de vaivén, tal como mostramos a continuación: 

Las estructuras imaginantes en el mito clásico del laberinto se dan bajo el 

siguiente orden, en donde las literales D y N indican Régimen Diurno y 

Nocturno respectivamente:          

 

 

CICLO DE MINOS. 

8 casos de elementos Diurnos (D) y 10 de elementos Nocturnos (N), bajo la 

serie: 

2D – 1N – 2D – 6N – 4D – 3N 

 

CICLO DE TESEO. 

10 casos de elementos Diurnos (D) y 5 Nocturnos (N), bajo la serie: 

7D – 4N– 1D – 1N – 2D 

 

CICLOS COMBINADOS DE MINOS Y TESEO. 

18 Diurnos (D) y 15 Nocturnos (N), bajo la serie: 

2D – 1N – 2D – 6N – 4D – 3N – 7D – 4N – 1D – 1N – 2D   

 

 

 



176 
 

La identificación de casos, por su orden de aparición en Graves (2011), la 

mostramos por separado en los apartados 3.9.2 y 3.9.3   
   
 
 
 
 
 
 

Separar - Mezclar

Subir - Caer

CLASIFICACION ISOTÓPICA DE LAS IMAGENES DEL SÍMBOLO DEL LABERINTO

R
É

G
IM

E
N

 D
IU

R
N

O

La Tonsura:                                                                                                                                          

La tonsura de Teseo

Sistemas:

DOMINANTE POSTURAL 

VERTICAL                                                                                                      
Estructura Esquizomorfa o 

Diaretismo:                                                                                                      
Las armas de Teseo: la espada y las sandalias  

Antítesis o polémica:                                                                                                      
La casa de Minos, hijo de Zeus, contra                             

La casa de Teseo, hijo de Poseidón     El Cielo y el Infierno:                                                                      

Minos: uno de los  3 jueces del inframiundo                            

Teseo: un mortal que viaja al inframundo 

El Angel y el Animal:                                                                      

Terimorfismos de: Zeus - Toro Blnaco (rapto de 

Europa), Zeus - Águila (Europa violada), Posidón - 

Toro Blaco, el Minotauro  

Arquetipos sustantivos:

Las Armas:                                                                                                 

La espada de Teseo                                                                 

La clava de Teseo 

Puro - Mancillado:                                                                      

Separar el linaje puro de Egeo-Teseo frente a sus 

primos: los 50 Palántidas

Puro - Mancillado:                                                                      

Mancillamiento de lo puro: del toro blanco y de la 

Reina, por el pecado de Minos 

Alto - Bajo:                                                                                                 

Reyes que ascienden y caen: Minos, Egeo - Teseo 

Arquetipos epítetos:

El Arma Heroica:                                                                      

Las armas de Teseo: la espada y las sandalias

La Cima y el Abismo:                                                                      

Reyes que ascienden y caen: Minos, Egeo - Teseo

Esquema verbal: 

Distinguir

Puro - Mancillado:                                                                      

Separar el linaje puro de Minos frente a los 

hermanos de Minos

 

Ilustración 29. Tabla 1 La construcción de la imagen isotópica del laberinto. Régimen Diurno: 

su dominante postural, esquemas verbales, arquetipos y sistemas. Fuente: Elaboración propia a 

partir de la metodología de Durand (2007) 



177 
 

Sistemas:

La Isla:                                                                                     

Creta y Naxos

La Caverna:                                                                                      

La gruta de Gortina en el relato de Europa y Zeus.                                                                                

La cueva-laberinto como casa del Minotauro

La Miel:                                                                                            

El ánfora en la que Glauco muere ahogado en los 

sotanos del palacio, está llena de miel

El Hogra - La Leche:                                                                       

La Vaca - Luna de la fundación de Troya

La Tumba:                                                                                        

El sótano del palacio de Cnosos en donde muere 

Glauco

La Cuna:                                                                                  

Creta es considerada la cuna de Zeus

Arquetipos epítetos:

La Noche, la Madre, el Recipiente, la Morada, el 

Centro, la Mujer, el Alimento, la Sustancia:                                                       

Glauco se ahoga en un recipiente con miel.                                                                              

Ariadna representa a la mujer: la Señora del 

Laberinto                                                

Arquetipos sustantivos:

R
ÉG

IM
EN

 N
O

C
TU

R
N

O

DOMINANTE POSTURAL 

DIGESTIVA                                                                                                      
Estructura Mística o Antifrásica:                                                                                                      

Duplicación y perseveración, Eufemismo, ironía                                                                                                      

Principio de analogía y similitud:                                                                                               
Idea lineal de continuidad de la vida en la muerte

Esquema verbal: 

Confundir
Descender - Poseer - Penetrar

Profundo, Calmo, Caliente, Íntimo, Escondido:                                                    

El centro del laberinto es lo íntimo, lo escondido                                                                    

Devoradores y Devorados:                                                  

Tema de la muerte de las vícitmas del Minotauro

Arquetipos epítetos:

Arquetipos sustantivos:

Madurar - Progresar - Regresar

Sistemas:

El Nacido dos veces:                                                              

Glauco, hijo de Minos,  resucita por magia.                         

Hipólito, hijo de Teseo, es resucitado por Asclepio 

Cadmo y los hombre-serpiente:                                        

La serpiente resguarda la fuente de Castalia, 

necesaria para fundar Troya. La serpiente muestra la 

hierba para resucitar a Glauco

La Espiral:                                                                                          

En el laberinto la espiral representa el renacimiento

La Iniciación:                                                                      

Teseo es tonsurado al cumplir la mayoría de edad

El Sacrificio:                                                                      

Cadmo funda Troya donde muere la Vaca-Luna

CLASIFICACION ISOTÓPICA DE LAS IMAGENES DEL SÍMBOLO DEL LABERINTO

R
ÉG

IM
EN

 N
O

C
TU

R
N

O

DOMINANTE POSTURAL 

COPULATIVA                                                                                                      
Estructura Sintética o Dramática:                                                                                                       

Sistematización dialéctica de antagonistas                                                                                            

Coincidencia de opuestos:                                                                                                                                                                                                        
Idea lineal de continuidad de la vida en la muerte

Esquema verbal: 

Vincular

Adelante - Futuro                                                                      

Detrás - Pasado                                                                     

El Fuego-llama, el Hijo, el Árbol, el Germen                                                        

La Rueda, la Cruz, el Andrógino, el Dios Plural

 

Ilustración 30 Tabla 2: La construcción de la imagen isotópica del laberinto. Régimen 

Nocturno: su dominante postural, esquemas verbales, arquetipos y sistemas. Fuente: Elaboración 

propia a partir de la metodología de Durand (2007). 



178 
 

  

El Ciclo de Minos: elementos y categorías de análisis   
 Teriomorfismo3 de Zeus-Toro Blanco. (D) 

 Zeus es un símbolo ascensional. (D) 

 La gruta de Gortina es un símbolo Nocturno Místico. (N) 

 Zeus se muestra como un águila para realizar la violación de Europa. (D) 

 Cadmo dedica un templo a Poseidón, relacionado con el Toro Blanco, 

símbolo Teriomorfo. (D) 

 Cadmo y la fundación de ciudades: La Luna, símbolo Nocturno Sintético. 

(N) 

 La Vaca, productora de leche, es un símbolo femenino, que evoca el 

retiro, el hogar, es un símbolo Nocturno-Místico. (N) 

 La Vaca-Luna (Io), es tanto Nocturno Místico, como Nocturno Sintético. 

(N) 

 La Fuente Castalia es agua subterránea: La Serpiente es símbolo 

Nocturno Sintético. La fuente está asociada a Cadmo como creador de 

un linaje de hombres serpientes u hombres “sembrados”, surgidos de la 

tierra. (Espartos) cuyos nombres son evidentemente c´tónicos 4. (N) 

 Creta, la isla, es un símbolo Nocturno Místico. (N) 

                                                           
3 El teriomorfismo se presenta cuando un personaje mitológico adopta una apariencia animal. 

Ejemplos de ello son los teriomorfismos de Zeus y Poseidón en la mitología griega. 

4 En los mitos griegos, lo c´tónico alude a las fuerzas oscuras y subterráneas de la tierra. Un 

ejemplo es Tifón, engendrado por la unión de Gea (la tierra como madre oscura) con el Tártaro, así 

como creaturas y elementos subterráneos como las serpientes y el agua. “C´thón es la tierra en su 

aspecto sombrío y nocturno, no la tierra en tanto que madre, asentamiento seguro para todos los seres 

que caminan por ella. 



179 
 

 Creta y su caverna representan la patria, la cuna, el hogar de Zeus. 

Nocturno Místico. (N) 

 El Rey que asciende y cae (el Castigo) es un símbolo Catamorfo 5, 

Diurno de polaridad negativa. (D) 

 La unión anti natural de Pasifae y el Toro Blanco (venganza divina contra 

el pecado de Minos), es un terrible hecho en donde lo Puro es 

mancillado, símbolo Diurno de polaridad negativa. (D) 

 Las consecuencias del castigo es el Minotauro, de nuevo un símbolo 

Teriomorfo, Diurno de polaridad negativa. (D) 

 Minos como Juez del Infierno también es un símbolo Diurno de polaridad 

negativa: símbolo Catamórfico. (D) 

 El sótano del palacio de Cnosos, así como el ánfora grande de miel (la 

Miel, el Recipiente) en donde se ahogó Glauco, son símbolos 

Nocturnos Místicos y de reflejos digestivos. (N) 

 La serpiente subterránea que conoce la inmortalidad es un símbolo 

Nocturno tanto como Sintético (el Nacido dos veces, ciclo vida-muerte-

vida. (N)      

 El tema de los Devoradores y Devorados es un símbolo Nocturno 

Místico. (N) (Graves, 2011, págs. 389-431) 

El Ciclo de Teseo: elementos y categorías de análisis 

 Las dificultades de la casa de Erecteo, y del rey Egeo pertenece al 

simbolismo Isomorfo del Rey-Padre: Símbolo Diurno de signo positivo. 

(D) 

                                                           
5 Los símbolos catamórficos están relacionados con la caída, y son opuestos a los símbolos 

ascensionales. 



180 
 

 Símbolo Diairético 6: la Espada del Rey Egeo. Símbolo Diurno de 

polaridad positiva: el Arma Heroica equivale al vínculo que une a Egeo 

y Teseo como padre e hijo (D) 

 La tonsura7 es símbolo Diurno de polaridad positiva. (D)     

 El deseo de Teseo de imitar a Heracles y convertirse en Héroe, así como 

las aventuras de Teseo al limpiar los caminos de banidos, le convierte 

en Símbolo Diurno de polaridad Positiva. (D)   

 El Héroe-Teseo y El Monstruo-El Toro Blanco Salvaje, es un Símbolo 

Diurno bipolar, en donde se enfrentan lo Alto y lo Bajo. (D)     

 Dos dioses, Zeus y Poseidón, y su relación a dos linajes reales: Minos y 

Teseo, Símbolo isomorfo del Padre y el Rey, Diurno de polo positivo. 

(D)    

 Tema de la lucha y victoria del Héroe contra el Monstruo. Símbolo 

Diurno de signo positivo. (D) 

 La Mujer, Ariadna, y la Cueva-Laberinto, son dos Símbolos Nocturnos, 

Místicos. (N) 

 El laberinto, la Iniciación y la Espiral, representa lo nocturno en un ciclo 

temporal no monstruoso: Nacer dos veces: un Ciclo de la Naturaleza, 

vida-muerte-vida: es un Símbolo Nocturno-Sintético. (N) 

 El Sueño, la Isla (Naxos), y Dionisos (síndrome Mujer-Vino-Toro) son 

símbolos Nocturnos-Místicos. (N) 

                                                           
6 Los símbolos diairéticos se relacionan con las armas del héroe, las cuales le dan identidad y 

permiten reconocerle como tal. 
7 La tonsura es un ritual que consiste en afeitar la cabeza. Teseo llevaba la cabeza tonsurada 

como una distinción del guerrero que lucha cuerpo a cuerpo y no da ventaja al enemigo. Algunas 

religiones la practican como señal de humildad.    



181 
 

 La Espiral y el Caracol (en la danza laberíntica), la Iniciación (en el ritual 

del baile) es un Símbolo Nocturno-Sintético: dramatización y 

coadyuvantes kinésicos-rítmicos-musicales. (N) 

 Un Rey que cae y la ascensión de su Hijo, el Héroe que se convierte en 

Rey: Símbolo Diurno de signo positivo. (D) 

 Hipólito-Virbo, hijo de Teseo, es un hombre “nacido” dos veces, pues fue 

resucitado por Asclepio, es un Símbolo Nocturno-Sintético. (N)   

 De nuevo el tema de la lucha del Héroe-Teseo contra el Monstruo (la 

fuerza y el salvajismo de los centauros, Símbolo Diurno de signo 

positivo. (D) 

 Estancia de Teseo en el Inframundo: Símbolo Diurno, polaridad negativa. 

(D) (Graves, 2011, págs. 431-496) 

La Interpretación teórica mediante el mitoanálisis de ambos ciclos (el relato 

del mito clásico), permite observar un equilibrio en la frecuencia de aparición 

de elementos diurnos (la figura del héroe) y nocturnos (elementos c´tonicos y 

femeninos, ciclos de la naturaleza, etc.). Ambos elementos aparecen en rituales 

iniciáticos relacionados al mito del laberinto, rituales que facilitan el tránsito 

por diferentes etapas en la vida humana: infancia, adolescencia y madurez, así 

como la solución eufemística al problema de la muerte mediante la afirmación 

de la promesa de renacimiento después de la muerte. El mito del laberinto 

posee un alto contenido pedagógico, debido a su valor de ejemplaridad para 

caracterizar el desarrollo de la vida humana entendida bajo la metáfora de 

“camino difícil y lleno de peligros”. 

En El héroe de las mil máscaras. Psicoanálisis del mito (Publicado por 

primera vez en Nueva York en 1949), Joseph Campbell (2014) identifica una 

serie de patrones invariables (arquetipos, según la corriente psicoanalítica de 

Jung) en mitos, relatos, cuentos, leyendas y sueños de diversas mitologías, 

culturas y épocas incluidas la actual: 

El camino común de la aventura mitológica del héroe es la magnificación de 
la formula representada en los ritos de iniciación: separación-iniciación-
retorno, que podrían recibir el nombre de unidad nuclear del monomito. 
(Campbell, 2014, pág. 3) 

El monomito o patrón invariable es la aventura narrada en torno a la figura 

del héroe, desarrollada en una línea circular, invariable en estructura, cuya 

secuencia es 1: La partida del héroe; 2: La iniciación; y 3: El regreso. La 



182 
 

estructura es común en otros relatos y mitos en donde aparece la figura del 

héroe: Hércules, Odiseo, Gilgamesh, Arturo, Quetzalcóatl, Buddha, Cristo, etc. 

El tema del héroe (monomito) es el elemento fundamental en el relato del 

mito del laberinto. El monomito y sus contenidos simbólicos, subconscientes y 

arquetípicos, permite explicar la manera en que sigue presente en la mente del 

hombre actual el mito del laberinto, bajo la figura del héroe.      

 

Conclusiones  
 

En el pasado, el laberinto como símbolo de más de 5000 años de existencia, 

ha admitido muchas y muy diferentes interpretaciones, en donde siempre está 

presente la idea de camino complicado y lleno de peligros, ya sea que se trate 

de una metáfora de la vida humana, un símbolo del destino humano, o bien se 

refiera a otro tipo de objeto con alguna estructura reconocible (un fragmento de 

ciudad, un edificio, una gruta natural, un esquema de danza, etc.) La valoración 

del símbolo ha conocido distintos períodos históricos. En épocas premodernas, 

desde la Antigüedad y hasta la Edad Media, la representación del laberinto fue 

tradicionalmente de tipo univiario (tipos Visby, Cretense o tipo Chatres) y a 

excepción de los laberintos romanos, vino cargada de una valoración mística, 

pedagógica y positiva, vinculada a la figura del héroe: transformación, 

encuentro con el destino, iniciación pedagógica, trascendencia, evolución, 

superación de pruebas y adversidades, etc. 

En épocas más recientes, el símbolo del laberinto cambia hacia otro tipo de 

valoraciones. La representación del laberinto bajo el concepto de un maze 

(laberinto multiviario, y que ya existía en la tradición literaria de la Antigüedad 

como metáfora) se impone en el lenguaje común sobre la representación del 

laberinto como tipo univiario, ocurriendo así un “desencantamiento” y 

“desmitificación” para el predominio de su interpretación lúdica, lo cual viene 

ocurriendo desde que en la época moderna (siglos XV, XVI y XVII), la razón 

alcanza su pretendida autonomía frente a otro tipo de formas de pensamiento y 

de conocimiento,  como la magia, religión y el pensamiento simbólico, que 

obedecen a otras lógicas. 

Los siglos XIX y XX, que han sido períodos de grandes convulsiones 

políticas, económicas, sociales y artísticas, escenario de dos grandes guerras 

mundiales y crisis recurrentes, han dejado su impronta en la representación y 

revaloración del símbolo del laberinto. El caos y lo siniestro son el nombre de 



183 
 

las nuevas pesadillas de la humanidad, que ve en ellas formas diversas para la 

expresión de sus miedos, temores y esperanzas colectivos. En esta línea se 

ubican las reinterpretaciones del laberinto de la época moderna: El Ulises, 

Guernica, las fantasmagorías literarias de Kafka, Borges, Calvino, etc. 

A pesar de que muchos autores señalan un renacimiento en la valoración 

simbólica positiva del laberinto (sobre todo a partir de las investigaciones de 

Kern en la década de los ochenta y de las investigaciones de Kerényi sobre el 

laberinto como representación lineal de un concepto de vida, muerte y 

renacimiento, ligada a la danza) el escenario que prevalece es la valoración del 

laberinto en su sentido nefasto, como sinónimo de caos, desorden, fatalidad, tal 

como se desprenden de las categorías estudiadas en esta investigación sobre la 

experiencia de lo laberíntico. Los estudiosos del fenómeno urbano 

contemporáneo han utilizado metáforas del laberinto que aluden a su sentido 

siniestro, para referirse a nuevas realidades postmodernas. El laberinto, de esta 

forma, ha sido asumido como uno de los cronotopos más emblemáticos de la 

ciudad actual. 

Los estudios que aborden en el futuro la relación entre la ciudad 

contemporánea y el laberinto, permitirán reconocer incidencias compartidas 

entre lo real y lo imaginario en la escena de la ciudad.     

La conclusión a la que podemos llegar es que la ciudad no es en sentido 

estricto, un laberinto, pero sí ocurre que en la ciudad latinoamericana actual, 

históricamente marcada por la segregación y la polaridad,  hay “fragmentos” 

que proliferan y modifican radicalmente el aspecto de la ciudad, zonas que se 

comportan “como” un laberinto en su sentido siniestro, que se ponen en 

evidencia con una imagen poco representable: el espacio cerrado, inespacial y 

malamente infinito de Kafka, el espacio ambiguo, monótono y caótico de 

Borges, en fin, zonas con una imagen  invisible, inimaginable, con poca 

presencia de aquellas prácticas sociales y comunitarias relacionadas al espacio 

público y las políticas ciudadanas generadoras de la cohesión social, prácticas 

que favorecen el encuentro en el mismo espacio, pero no el desencuentro, de 

ciudadanos diferentes. 

Bajo esta amplia hermenéutica, podemos señalar, en un sentido simbólico, 

que los laberintos urbanos son zonas de la ciudad invisible. 

 

 



184 
 

Bibliografía 

 

Bauman, Z. (2011). Modernidad y ambivalencia. Barcelona: Anthropos. 

Bauman, Z. (2017). Tiempos líquidos. Ciudad de México: Tusquets Editores. 

Benjamin, W. (2011). Libro de los Pasajes. Madrid: Akal. 

Berman, M. (2008). Todo lo sólido se desvanece en el aire. La experiencia de la 

modernidad. Ciudad de México: Siglo XXI. 

Bloom, H. (2009). El canon occidental. La escuela y los libros de todas las épocas. 

Barcelona, España: Editorial Anagrama. 

Boira Maiques, J. V. (2001). Percepción y perfil del usuario en el paisaje urbano. En S. G. 

Pico, G. Maurina Moreno, J. F. Ballester-Olmos y Anguís, F. Collado López, & J. 

F. Ballester-Olmos (Ed.), Parques para mañana (págs. 89-107). Valencia: 

Universidad Politécnica de Valencia. 

Borges, J. L. (2010). Ficciones. Ciudad de México: Joaquín Mortiz. 

Braier, E. (2009). "¡Esto es Kafkiano!" El sentimiento de Lo Kafkiano y su relación con Lo 

Siniestro. En clave psicoanalítica,1. 

Campbell, J. (2014). El héroe de las mil caras. Psicoanálisis del mito. Ciudad de México: 

Fondo de Cultura Económica. 

Durand, G. (2007). La imaginación simbólica. Buenos Aires: Amorrourtu. 

Durand, G. (2012). Las estructuras antropológicas del imaginario Ciudad de México: 

Fondo de  Cultura Económica. 

Eliade, M. (2007). Nacimiento y renacimiento. El significado de la iniciación en la cultura 

humana. Barcelona: Kairós. 

Estébanez Alvarez, J. (1977). Consideraciones sobre la geografía de la percepción. Paralelo 

37, No. 1, 5-22. 

Estébanez Alvarez, J. (1992). La dimensión espacial en el estudio de la ciudad. Anales de 

Geografía de la Universiodad Complutense, No. 12, 63-72. 

Graves, R. (2011). Los mitos griegos. Madrid: Alianza Editorial. 

Habermas, J. (2010). El discurso filosófico de la modernidad. Buenos Aires: Kats Editores. 

 

 



185 
 

Hernández Sampieri, R., Fernández Collado, C., & Baptista Lucio, M. (2014). Metodología 

de la investigación Ciudad de México: Mc Graw Hill Education. 

Ibáñez Noguerón, C. (2010). Aproximación al laberinto. Una panorámica (Tesis doctoral). 

Granada: Universidad de Granada. Departamento de Dibujo, Facultad de Bellas 

Artes “Alonso Cano”. 

Kazmierczak, M. (2003). La metafísica idealista en los relatos de Jorge Luis Borges (Tesis 

Doctoral). Barcelona: Universitat Autònoma de Barcelona. Departamento de 

filología española. 

Kerényi, K. (2006). En el laberinto. Madrid: Siruela. 

Kern, H. (2000). Trougt the Labytinth. Design and Meanings over 5,000 years. Munich, 

London, New York: Prestel. 

López Rodríguez, S. (2003). Percepción y creación de la ciudad. Método simbólico-

semiótico del ciudadano para una re-creación de la realidad urbana. Gazeta de 

Antropología, Nº 19, artículo 17. 

Lynch, K. (2010). La imagen de la ciudad. Barcelona, España: Gustavo Gilli. 

Lyotard, J. F. (2008). La condición postmoderna. Informe sobre el saber. Madrid, España: 

Catedra. 

Matthews, W. (1922). Mazes and Labyrinths. A General Account of their History and 

Development. Londres: Longmans, Green and CO. 

Muñoz, M. (2010). Las ciudades invisibles. Una visión novelada de la experiencia urbana 

moderna. Nodo No. 8, Volúmen 4, año 4, 59-72. 

Naveira de del Valle, L. M. (2003). Palabra y Pensamiento en Borges. La reflexión 

filosófica borgeana a través del análisis de su poética (Tesis doctoral). Mar del 

Plata, Argentina: Universidad de Barcelona. 

Pradilla Cobos, E. (2011). Ciudades compactas, dispersas, fragmentadas. Ciudad de 

México: Universidad Autónoma de México, Xochimilco y Editorial Porrúa. 

Santarcangeli, P. (2002). El libro de los laberintos. Historia de un mito y de un símbolo. 

Madrid: Siruela. 

Saward, J. (2003). Labyrinths & Mazes: A Complet Guide to Magical Paths of the World. 

New York: Lark Books. 

Saward, J. (n.d.). Labyrinth Typology. Obtenida el 1 mayo de 2011, de 

http://www.labyrinthos.net/typolab02.html. 

 

 



186 
 

Soja, E. W. (2008). Postemetrópolis. Estudios críticos sobre las ciudades y las regiones. 

Madrid: Traficantes de Sueños. 

Vara Muñoz, J. L. (2008). Cinco décadas de Geografía de la percepción. Ería, 77, 371-384. 

Vergara Figueroa, C. (2006). Niveles, configuración y prácticas del espacio. En P. Ramírez 

Kuri, & M. A. Aguilar Díaz, Pensar y habitar la ciudad. Afectividad, memoria y 

significado en el espacio urbano contemporáneo (págs. 157-173). Barcelona: 

Anthropos-División de Ciencias Sociales y Humanidades de la Universidad 

Autónoma Metropolitana, Iztapalapa. 

Virgilio. (2008). La Eneida. Barcelona: Gredos. 

 



187 
 

 

IV. La representación del espacio en la 

novela de ciencia ficción: Los 

imaginarios arquitectónicos de Isaac 

Asimov 
 
       

Oswaldo Emmanuel Solorio Lau 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
  Es Maestro en Procesos y Expresión Gráfica para la Proyectación Arquitectónica Urbana, Ponente, 

Speaker y Profesor Invitado por parte de la Universidad de Guadalajara, la Universidad Autónoma de 

Guadalajara, entre otras. Miembro colaborador de diversos grupos de investigación para el desarrollo 

de modelos y metodologías de análisis en lo que respecta a temas Urbanos, Arquitectónicos, Medio 

Ambientales, Sustentables, Patrimonio Histórico y de Vivienda (CIMA, Laboratorio Nacional de 

Vivienda y Comunidades Sustentables y Organismos Independientes) correo electrónico: 

oswaldolau@gmail.com. 

 

Gráfico 1. Serie de representaciones gráficas basadas en las écfrasis extraídas de la trilogía principal de 

novelas dentro del llamado “Ciclo de Trantor” de Isaac Asimov. Elaboración propia (2016) 

mailto:oswaldolau@gmail.com


188 
 

 
 
 
 
 
“[...] la única manera de descubrir los límites de lo posible es aventurarse 

un poco hasta las fronteras de lo imposible.” 

 

Arthur C. Clarke, Los secretos del futuro. 

 

En este último capítulo se presenta la versión sintética del trabajo de tesis de 

maestría denominada bajo el mismo nombre. En este trabajo es de particular 

interés analizar las posibilidades del espacio y la arquitectura que se evoca 

dentro del contexto novelístico.  

Es por medio de la figura retórica de la écfrasis, con el sustento teórico de la 

triple mímesis planteada por Ricoeur, que se desarrolló un método mediante el 

cual se puede transmutar el espacio literario, entendido como el contexto 

construido dentro de la trama del relato, y llegar a convertirlo en espacio 

arquitectónico imaginado como parte de estas propuestas de mundo y de 

espacios imposibles e inalcanzables que se gestan dentro de la literatura de 

ciencia ficción, teniendo el objetivo de habilitar una manera de exploración de 

las posibilidades espaciales de la arquitectura del futuro. 

 



189 
 

 

IV.1 Hacia una introspectiva ficcional literaria 

sobre el espacio arquitectónico 

 
4.1.1 Analizando la literatura del tiempo que aún no es 

 

Conocer a través de cualquier medio cuáles pudieran ser las posibles 

realidades a las cuales nos encontraremos sometidos, dejando de ser una 

conducta ficcional, pasa a ser una manera de asimilar, de manera más clara y 

consciente, la realidad futura a la que estamos expuestos, al ser retomada con 

una particularidad objetiva. Siendo de particular interés para el presente trabajo 

las posibilidades arquitectónicas y espaciales dentro de las cuales los seres 

humanos tengan que desenvolverse e interactuar. 

Es en este momento que se retoman los planteamientos desarrollados dentro 

de la literatura de ciencia ficción, como referentes de términos arquitectónicos, 

mediante una aproximación ficticia a realidades hipotéticas y, de cierta manera 

y en determinado momento, factibles. 

Prever, anticipar y afrontar problemáticas o situaciones complejas, ideadas 

dentro de un entorno hipotético y novelístico con cierto grado de factibilidad, se 

presenta como una forma de adentrarse al futuro a través de una realidad 

prospectiva de las posibilidades espaciales, lo anterior con un claro fundamento 

gestado a través de una crónica histórica de futuros arquitectónicos pasados.  

Según Toffler, nuestra civilización se enfrenta a una tercera ola de cambio. 

Él plantea que la civilización humana ha sido sometida a tres grandes olas, la 

primera ola de cambio fue la agricultura, la segunda surgió con la revolución 

industrial, y la tercera en lo referente a los avances tecnológicos, informáticos y 

de comunicación.  

La especie humana ha experimentado hasta ahora dos grandes olas de 
cambio, cada una de las cuales ha sepultado culturas o civilizaciones 
anteriores y las ha sustituido por formas de vida inconcebibles hasta 
entonces. La primera ola de cambio —la revolución agrícola— tardó miles 
de años en desplegarse. La segunda ola —el nacimiento de la civilización 
industrial— necesitó sólo trescientos años. La Historia avanza ahora con 
mayor aceleración aún, y es probable que la tercera ola inunde la historia y se 
complete en unas pocas décadas. Nosotros, los que compartimos el planeta 



190 
 

en estos explosivos momentos, sentiremos, por tanto, todo el impacto de la 
tercera ola en el curso de nuestra vida. (Toffler, 1981, pág. 26) 

Como parte de esta serie de olas de cambio que la civilización humana ha 

presenciado y ha formado parte de ellas, se puede relacionar de manera 

particularmente directa con otra idea que el mismo autor plantea. Toffler –en 

1965– acuña el término “shock del futuro” y lo refiere a “la tensión y 

desorientación que se produce en los individuos al obligarles a un cambio 

excesivo en un lapso de tiempo demasiado breve” (Toffler, 1973, pág. 16).  

Se podría decir que la civilización actual está inmersa dentro de esta “tercer 

ola” y a causa de esta se ha producido un “shock del futuro”, el cual ha traído 

consigo una serie de fenómenos que han impactado a los individuos tanto a 

niveles personales como también en lo colectivo. Con base a lo anterior, y a 

esta sobreexposición de las sociedades a cambios radicales dentro de breves 

lapsos temporales, han ocasionado una desorientación en las personas con 

respecto a cómo se comportan e interactúan con sus semejantes y con su medio. 

George Simmel (1966) arguye que el hombre, visto desde su interacción con 

la ciudad, se ha transformado en un hombre blasé <<persona apática, 

desinteresada >>, en un hombre hastiado, que se ha vuelto insensible a las 

diferencias entre las cosas. Dicho planteamiento coincide en cierta medida con 

aquellas ideas trazadas por Toffler. De cierta manera, a este hombre hastiado, 

se ha producido un desencantamiento al formar parte de una sociedad, por 

necesidad y beneficio en lo que respecta a su ser, y entrar en el esquema de 

esta, de manera impuesta, además de ser sometido a la cotidianidad de los 

modelos de vida contemporáneos. 

Es aquí donde podría pensarse que se origina una inquietante pérdida en el 

aspecto previsivo del ser humano, y qué decir de una prospectiva enfocada 

desde lo social y lo individual, por lo que la atención del sujeto, y su conjunto, 

se ha focalizado en cuestiones utilitarias y pasajeras, afectando los diversos 

ámbitos que respectan a la actividad humana.  

Uno de estos ambientes, el cual es de particular interés, es en el campo de la 

arquitectura. Si se toma en cuenta esta falta de interés, o pérdida del mismo, en 

lo que respecta a un acto de previsión en lo referente a la cuestión futura, ligado 

a la importancia y la relación de las sociedades con su entorno y el vínculo que 

se forma a través del espacio, por ende, con la arquitectura, se conforma la idea 

de que la arquitectura adolece de una visión en lo que respecta a su futuro y la 

relación que esta tiene con las personas. 



191 
 

Si se retoma la idea de que el hombre, desde tiempos primitivos, es un ser 

que ya sea por naturaleza o por cuestión evolutiva, que recurre a la previsión, a 

una planeación, proyecta en el espacio, el tiempo y ante ciertas circunstancias, 

imágenes y planteamientos de cuestiones que solo a él le competen y está en 

sus posibilidades realizarlas o tomar las medidas necesarias para que dichos 

esbozos sean llevados a cabo, es racional pensar que se dota de un carácter 

previsivo a los diversos campos donde el ser humano se desenvuelve. 

Ahora, si tomamos esa actitud de previsión, entendida como aquella 

situación de conocer y conjeturar qué ha de suceder, y se aplica a una extensión 

de la interacción del espacio con los individuos, cuestión tan inherente al ser 

humano, haciendo referencia a la arquitectura, se podría decir que lo que se 

propone es una previsión arquitectónica.  

Sin embargo, una previsión no es lo suficientemente amplia y propositiva, 

ya que es debido a su inmediatez lo que la imposibilita de ser considerada 

dentro del espectro arquitectónico. Berger (1958) afirma que no se trata de 

elegir previsión y prospectiva, donde considera que la primera es entendida a 

corto plazo y que la prospectiva es en esencia el estudio del futuro lejano, y 

sugiere que es necesario asociarlas (Berger, 1958, pág. 4). Por lo que se podría 

decir que el planteamiento que se quiere argumentar se articula como una 

“prospección arquitectónica”, la cual a su vez estará compuesta por particulares 

“previsiones arquitectónicas”, que en conjunto apuntan a una posible 

arquitectura del futuro. 
 

4.1.2 La dialéctica entre literatura y arquitectura 
 

Anteriormente, podría decirse que el campo de la arquitectura se presentaba 

de una manera hermética dentro de los procesos y propuestas espaciales, sin 

embargo, se ha presentado una creciente dinámica de las actividades específicas 

de diversos campos profesionales a través de la integración de otros, resultando 

en planteamientos interdisciplinares con perspectivas más amplias, y hasta 

cierto punto, sistémicas. 

Tanto la arquitectura como la literatura han tenido una presencia 

fundamental dentro del desarrollo de las civilizaciones, vistas como 

necesidades primigenias hasta maneras de comunicación y expresión humanas. 

Aunque estas disciplinas han surgido independientemente, además de que han 

evolucionado de manera autónoma y a velocidades que cada una de estas ha 



192 
 

demandado, es dentro de una época contemporánea, de la velocidad, de la 

comunicación, de la globalidad, que esta idea se reconfigura. 

En la época actual, más que en otro momento, las disciplinas de la 

arquitectura y la literatura, como ya antes se menciona nos referiremos al 

género de ciencia ficción, se han entrecruzado. Por una parte, la presencia de la 

arquitectura dentro de la literatura de ciencia ficción se describen como 

aquellas grandes visualizaciones utópicas imposibles, sin embargo, esa 

imposibilidad se ha atenuado a lo largo de los últimos años, en donde el 

desarrollo e innovación tecnológica juegan un papel fundamental. Por el otro, la 

ciencia ficción encuentra ciertas semejanzas dentro de la arquitectura 

contemporánea, desde las concepciones formales, hasta la inclusión de los 

avances en lo referente a tecnología y la manera en la que el uso del espacio lo 

explota, como también las nuevas posibilidades que las técnicas y procesos 

constructivos lo permiten. 

De esta manera, es necesario mencionar la presencia de los avances 

científicos y tecnológicos, desde la cotidianidad diaria de las personas, hasta 

campos especializados de diversas actividades humanas. La inclusión de estos 

avances ha reconfigurado la manera en la que las personas hacen, actúan, 

perciben, se comportan, interactúan, como también la manera en la que se 

piensa, sobre todo dentro de la sociedad actual, donde la explotación y el uso de 

las imágenes se ha potencializado: 

Sin duda, las tecnologías de la imagen en constante evolución han 
introducido modos completamente nuevos de controlar registrar, analizar y 
describir numerosos aspectos de la realidad, y la producción industrial de 
imágenes ha hecho que estén presentes en todas partes y sean accesibles a 
todo el mundo. La imagen ha cambiado los modos en que experimentamos el 
mundo y hablamos de él. (Pallasmaa, 2014, pág. 13) 

Ejemplificando esta influencia tecnológica desde otro campo, y cómo es que 

se ven afectadas, al igual que beneficiadas, dependiendo de la manera que se 

quiera ver, Haraway lo menciona peculiarmente en su Manifiesto Cyborg: “La 

ciencia ficción contemporánea está llena de cyborgs –criaturas que son 

simultáneamente animal y máquina, que viven en mundos ambiguamente 

naturales y artificiales: La medicina moderna está asimismo llena de cyborgs, 

de acoplamientos entre organismo y máquina […]” (Haraway, 1995, pág. 253). 

A partir de lo anterior, se genera el planteamiento de que las sociedades 

contemporáneas retoman, consciente o inconscientemente, ideas concebidas 

dentro de la narrativa de la literatura de ciencia ficción a manera de cuestiones 



193 
 

ajenas a la realidad temporal, dentro las cuales fueron concebidas, y también 

como elementos innovadores, así mismo algunos autores mencionan “la 

exploración de una nueva idea o de una situación prodigiosa” (Sánchez & 

Gallego, 2003, pág. 1), y es a través del desarrollo tecnológico que estas llegan 

a ser cuestiones plausiblemente reales.  

Además de este entrecruce que se plantea, existe un factor fundamental que 

articula y consolida de manera más sólida esta dialéctica, es aquel elemento que 

refiere a la cuestión espacial, y de la misma manera, a la constitución de 

lugares. Es evidente que el quehacer arquitectónico trata sobre el manejo del 

espacio, de igual manera, dentro de la literatura de ciencia ficción es necesario 

construir un aspecto espacial que de contexto al desarrollo de la narrativa 

propuesta por el autor. Así lo sugiere Cubero citando a Jameson: “Jameson 

asegura que la ciencia ficción es el género espacial por excelencia.” (Cubero, 

2006, pág. 440). 

La arquitectura, al igual que la ciencia ficción, tratan sobre el proyectar a 

futuro, si bien desde enfoques particulares para cada caso y con un aspecto 

temporal a partir de lo próximo, a lo remotamente posible, y en una última 

instancia, hasta lo imposible y lejano también. Es el aspecto de lo espacial, del 

entorno, del contexto, que nuevamente se manifiesta: “La ciencia ficción trata 

de proyectar, si no otra cosa, el ambiente del futuro, el medio ambiente en el 

que se desarrollará la acción del futuro, mucho más que la acción en sí.” 

(Cubero, 2006, pág. 231). Por lo que se interpreta que es propio de la ciencia 

ficción atender a esta construcción del contexto ficticio, en que la que 

arduamente se trabaja por constituir una imagen descriptiva del espacio 

inexistente y cómo es este concebido en el futuro: 

Y es que la arquitectura es, sobre todo, ciencia ficción, esto es, la 
visualización y propuesta de futuros más o menos cercanos, con distintos 
grados de actuabilidad o posibilidad. Es más, hacer visible el futuro parece 
haber sido una de las funciones tradicionalmente encargadas a los arquitectos 
[…] (Cubero, 2006, pág. 228) 

 

Realidad e irrealidad 
 

Una vez que hemos planteado cómo es que se presenta esta dialéctica entre 

arquitectura y literatura, es necesario abordar la idea de que es lo real y que es 

aquello que no lo es, todo esto dentro de un marco contextual, teniendo 

presentes estos dos conceptos en un segundo plano. 



194 
 

Dentro de esta idea, de realidad e irrealidad, cada vez es más complejo 

hablar de cada uno de estos aspectos de manera independiente. La relación que 

antagónicamente perciben no muestra una claridad determinada, ya que en 

ambos casos es a través del otro que se diferencia la existencia de cada uno, 

además de que cada uno de ellos se encuentra cada vez más inmerso dentro del 

otro. Los límites que definían a cada una de ellas se han vuelto frágiles, 

endebles, y en cierta medida más permeables. Sobre esto Pallasma nos dice lo 

siguiente: “Desde el punto de vista filosófico, el concepto mismo de “realidad” 

es altamente problemático, pero nunca ha sido tan ambiguo ni ha estado tan 

falto de fundamentos como en la actualidad.” (Pallasmaa, 2014, pág. 15). 

¿Qué es lo que hay de real en la irrealidad y de qué forma es que esta puede 

ser extraída plausiblemente para hacer aportaciones dentro de lo tangible? 

Inversamente, ¿Cómo es que se presenta lo irreal dentro de una percepción o 

entorno real y de qué manera es que a partir de una realidad verídica se 

configuran planteamientos imaginarios a modo de un esquema de aspiraciones, 

de modelos utópicos que puedan llegar a construir esos anhelos en la realidad? 

Teniendo de referencia este planteamiento y pensando en un ejercicio lúdico a 

nivel conceptual, ¿qué sucedería si reemplazamos el concepto de “irrealidad” 

por el de “literatura de ciencia ficción”, y “lo tangible” o real por una 

“posibilidad de espacio arquitectónico”?  

Con base en lo anterior, podríamos hablar entonces de una fragilidad 

conceptual que traspasa los límites ente lo tangible y lo que no es, en donde el 

desarrollo tecnológico ha influido en gran medida dentro de esta inestabilidad 

entre lo real y lo irreal, esta permeabilidad a la cual se alude anteriormente. Es 

gracias a la aplicación e inmersión de estas cuestiones dentro de las sociedades 

a partir de diferentes ámbitos, desde lo laboral, lo cotidiano y también lo 

correspondiente al ocio, a lo que Pallasmaa argumenta:  

En el mundo de las imágenes virtuales, como los videojuegos o la realidad 
virtual, o en la realidad simulada y sustitutiva de Second Life, la realidad 
generada por ordenador ya ha sustituido a la realidad de la carne. Los 
mundos virtuales son ya objeto de nuestra identidad y empatía. (Pallasmaa, 
2014, pág. 15) 

Ahora, si tomamos esta cuestión sobre la irrealidad, sustituyéndola por 

ficción –en donde la primera carece de realidad en sí, mientras que el otro es 

una mera invención– podríamos, hasta cierto punto, decir que una irrealidad es 

ficción, y de igual manera una ficción es irrealidad. Si enfocamos esta visión 



195 
 

ficcional desde la literatura, dentro del género narrativo de ciencia ficción, 

nuevamente en el Manifiesto Cyborg, Haraway plantea la idea de que: 

La realidad social son nuestras relaciones sociales vividas, nuestra 
construcción política más importante, un mundo cambiante de ficción […] 
Tal experiencia es una ficción y un hecho político de gran importancia La 
liberación se basa en la construcción de la conciencia, de la comprensión 
imaginativa de la opresión y, también, de lo posible. […] las fronteras entre 
ciencia ficción y realidad social son una ilusión óptica. (Haraway, 1995, pág. 
253) 

Ahora, si a una realidad social, referida por Haraway, corresponde un 

contexto, una espacialidad, un entorno, una ciudad, y particularmente una 

arquitectura, de la misma manera, a la literatura de ciencia ficción 

corresponderán, si bien determinados desde el ideario que construye el autor, 

los mismos elementos. Por lo que la presencia del contexto –sea este, real o 

imaginario– llega a poseer, en cierta medida, los suficientes elementos para 

construir una realidad: “[…] se ha relativizado completamente el concepto de 

‘realidad’; es necesario precisar de qué realidad estamos hablando y en qué 

contexto.” (Pallasmaa, 2014, pág. 15). 

Es esta fragilidad de los límites de lo real y lo ficticio la que habilita una 

dialéctica entre los escenarios reales y los ciencia-ficcionales, permitiendo que 

exista un intercambio imaginativo de las conceptualizaciones que la 

espacialidad de la arquitectura incita. En la arquitectura real, entendida desde lo 

tangible hasta lo proyectualmente realizable, y la arquitectura ficcional, 

interpretada a cualquier nivel de invención, caso particular las que se proyectan 

dentro de la literatura de ciencia ficción. 

 

Arquitectura “actual” 
 

La arquitectura contemporánea se manifiesta de forma polarizada. Por una 

parte, se tiene aquella que ha sobrepasado el racionalismo, no en un aspecto 

espacial, sino el utilitario, en donde esta arquitectura responde a las grandes 

corporaciones y entidades globales y económicas y a las necesidades 

funcionales que le demandan, una arquitectura artefacto. Por otro, se tiene la 

idea de que la arquitectura contemporánea responde más a una estética visual 

por encima de todo, tiene el fin de crear imágenes, se presenta una arquitectura 

que busca su identificación visual de manera prioritaria, erguirse en calidad de 

aquella arquitectura de identidad, aquel hito a niveles nacionales e 



196 
 

internacionales, la arquitectura de autor, de firma. Sobre esto, Pallasmaa arguye 

lo siguiente: 

En la actualidad, la arquitectura está amenazada por dos procesos de signo 
opuesto: la instrumentalización y la estetización. Por un lado, nuestra cultura 
materialista y cuasi racional está transformando los edificios en simples 
construcciones instrumentales, sin ningún significado mental, por motivos 
económicos y utilitarios. Por otro lado, con el fin de llamar la atención y 
facilitar la seducción instantánea, la arquitectura se está convirtiendo cada 
vez más en mera fabricadora de imágenes estéticamente seductoras, sin 
raíces en nuestra experiencia existencial y carentes de un auténtico deseo de 
vida. (Pallasmaa, 2014, pág. 151). 

Por lo que se puede pensar que la arquitectura actual carece de identidad. 

Carece de un anhelo de sus posibilidades, no presenta una visión clara sobre el 

futuro, no muestra una prospectiva sobre sí misma –es ahí, dentro de la 

narrativa de la literatura de ciencia ficción, que podemos encontrar un 

sinnúmero de posibilidades espaciales, que debido a su propia naturaleza desde 

donde son originadas, se hereda, se transfiere, y se dota de propiedades de 

proyección y prospectiva a estas mismas ideaciones construidas con palabras–. 

Con base en lo anterior, es que el presente trabajo pretende estudiar aquellas 

aproximaciones de lo que pudo haberse considerado en cierta manera 

arquitecturas del futuro pasado, propuestas proyectuales experimentales que se 

aventuraban a realizar planteamientos posibles tratando de direccionar 

hipotéticas visualizaciones de arquitectura a un futuro perteneciente al 

momento de su proposición, todo lo anterior dentro de los confines y 

posibilidades de lo literario. De la misma manera, a nuestro tiempo corresponde 

una visualización de un mismo carácter, y dentro de qué ámbitos del imaginario 

contemporáneo –como puede ser el caso particular de la literatura de la ciencia 

ficción– se está gestionando e idealizando aquella arquitectura del futuro, un 

futuro nuestro. 

De esta manera, al abordar qué ha sido, qué es, y qué puede llegar a ser, así 

lo sugiere Valéry citado por Berger “entramos en el futuro retrocediendo” 

(Berger, 1958, pág. 2) habilitar un proyecto prospectivo en lo que respecta a la 

conceptualización de las posibilidades arquitectónicas a manera de un 

planteamiento tangencial ante diversas cuestiones en lo referente a lo futuro y 

las manifestaciones espaciales que hipotéticamente se contextualizan dentro de 

la literatura de ciencia ficción a través del imaginario que se construye en torno 

a esta. 



197 
 

 

IV.2 La ciencia ficción como fundamento 

generador del “novum” arquitectónico espacial 

 

 
4.2.1 El espacio literario, un protagonista más 

 

Al hablar en este caso acerca de la literatura de ciencia ficción, se generan 

una serie de cuestionamientos acerca de ello: ¿Qué es la ciencia ficción? ¿Sobre 

qué trata? ¿Cuál es su principal función? Son algunas de las preguntas básicas 

necesarias para el completo entendimiento de lo que una novela de ciencia 

ficción implica. Sobre esto, Kagarlitski nos menciona que: «La ciencia-ficción 

enseña a pensar y, por consiguiente, a tomar decisiones, a poner al descubierto 

las alternativas y a poner los cimientos del futuro progreso», dijo Ray Bradbury 

en una de sus entrevistas. (Kagarlitski, 1977, pág. 50) 

Retomando la terminología propia del género, es necesario destacar que la 

ciencia ficción corresponde a un subgénero de la literatura de ficción, es 

precisamente dentro de este término de “ficción” que se lleva implícito un 

mundo imaginario, una “proposición de mundo”, idea que se abordará más 

adelante, a través de la cual podemos reinterpretar la realidad. 

La ficción tiene, por así decir, una doble valencia en cuanto a la referencia: 
se dirige a Otra parte, incluso a ninguna parte; pero puesto que designa el no 
lugar en relación con toda realidad, puede dirigirse indirectamente a esta 
realidad, según lo que me gustaría llamar un nuevo efecto de referencia 
(como algunos hablan de efecto de sentido). Este nuevo efecto de referencia 
no es otra cosa que el poder de la ficción de redescribir la realidad. (Ricoeur, 
2002b, pág. 204) 

Por otra parte, Ferreras afirma que la novela de ciencia ficción es en cierta 

manera […] la novela del futuro, aunque no nos divierta precisamente, es capaz 

de revelarnos nuestro propio presente. (Ferreras, pág. 100). Es esto en donde 

radica un utilitarismo práctico de lo planteado por la ciencia ficción, una 

especie de propósito y una manera trascendental de interpretar su simbolismo 

novelístico, que más allá de proponer cuestiones acerca de lo que respecta a 

planteamientos sobre lo futuro, está más relacionado con una manera de 

evidenciar el presente dentro de la cual se ha expresado 



198 
 

Isaac Asimov plantea que la literatura de ciencia ficción, del mismo modo 

que la literatura fantástica, tratan de hechos que se desarrollan en contextos 

sociales que no existen hoy ni tampoco han existido en el pasado. Sin embargo, 

argumenta que es necesaria una diferenciación entre estos dos géneros y en 

donde la ciencia ficción destaca que el fondo surreal de la historia podría 

derivarse de nuestro propio medio a través de los cambios correspondientes en 

el nivel de la ciencia y la tecnología, y es aquí, mediante esta estimación 

generosa de los avances científicos que se pueden lograr, es posible incluir 

ciertos ítems menos verosímiles como el viaje en el tiempo, las velocidades 

superiores a las de la luz, etcétera (Asimov, 1999, pág. 6). 

Para Asimov, el avance de la ciencia y de la tecnología es acumulativo, y 

cada avance tiende a impulsar otro avance más veloz. Entendiendo el implícito 

cambio presente dentro de dichos avances, el ritmo de cambio, y el alcance de 

los efectos de ese cambio sobre la sociedad devienen suficientemente grandes 

para ser detectados en el lapso de una vida individual. Entonces, por primera 

vez, el futuro es descubierto. Sugiere que lo importante, y aún crucial, de la 

ciencia ficción es aquello mismo que le dio origen la percepción del cambio a 

través de la tecnología. No es el hecho de que la ciencia ficción prediga este o 

aquel cambio particular lo que la hace importante, sino el hecho de que predice 

cambio (Asimov, 1999, pág. 7). Basándose en lo anterior, se puede considerar 

que las hipótesis de ciencia y tecnología se presentan con un carácter inherente 

a los planteamientos de ciencia ficción. 

Sánchez y Gallego (2003) argumentan, que dentro de la ciencia ficción, el 

protagonismo lo tienen las ideas en lugar de las personas. Plantean la 

concepción de una “nueva idea” o “situación prodigiosa” –elementos que en 

cierta manera compaginan con la idea del avance científico y tecnológico 

abordado anteriormente por Asimov– que fundamenta a esta literatura 

especulativa y donde estos elementos adquieren tal importancia que determina 

la formulación de la urdimbre narrativa. Los protagonistas son así mismos 

debido a que se encuentran alrededor de esta idea que sustenta toda la 

argumentación literaria. 

Si bien, los elementos anteriormente mencionados son elementos inherentes 

a la urdimbre ciencia ficcional, existe otro factor que presenta una gran 

trascendencia para la argumentación novelística, la cual está relacionada con el 

aspecto temporal dentro del cual se implanta la trama en conjunto con 



199 
 

estructuras sociales en donde se albergan y sobre lo cual otros autores asignan 

una gran importancia. Sobre el tiempo, Montaner plantea: 

Una característica esencial de toda construcción de ciencia ficción radica en 
el tiempo. El escritor o el guionista toman como premisa crítica ciertos 
fenómenos de la sociedad contemporánea –un poder dictatorial, el 
predominio de la información, los avances en la ingeniería genética, la 
escasez de fuentes de energía, una tercera guerra mundial, etc… – y 
extrapola esta situación hacia una fecha concreta: veinte, treinta, cien años 
más tarde. Esta sociedad futura es recreada con la mayor verosimilitud 
posible partiendo de las premisas iniciales y todos los hechos y acciones que 
se recrean están conectados de la manera más razonable posible. (Montaner, 
1999, pág. 150) 

Otro de los planteamientos aclaratorios de Asimov con respecto a la ciencia 

ficción expone una serie de breves enunciaciones parciales de lo que podría 

considerarse al género. Dentro de una definición exclusionista, él mismo la 

categoriza con este término, menciona que “la ciencia ficción trata sobre 

científicos que se ocupan de la ciencia en el futuro.”, la contrapone a una 

inclusionista extrema de John Campbell la cual dice que: “las historias de 

ciencia ficción son todas aquellas que compran los editores de ciencia ficción.”. 

En otro intento por definir el género, nuevamente planteada por Asimov, una 

definición moderada sería que: “La ciencia ficción es la rama de la literatura 

que trata sobre las respuestas humanas a los cambios en el nivel de la ciencia y 

la tecnología” (Asimov, 1999, pág. 8). 

 Asimov plantea una serie de cualidades propias del género, dentro de las 

cuales se destaca, como parte importante del relato, la constitución de una 

“sociedad desfamiliarizante”, idea que posteriormente será corroborada por 

Jameson. 

“[…] debe tratar corrientemente sobre una sociedad muy distinta de aquélla 
con la que estamos familiarizados, o al menos con respecto a aquella en la 
que vivimos o de aquellas que históricamente conocemos, una sociedad que 
no existe y que jamás ha existido, una sociedad completamente imaginaria. 
Esa sociedad debe ser armada con todos sus detalles y sin contradicción 
interna en el transcurso mismo de la trama narrativa. La sociedad no puede 
ser obviada, ella debería ser (sería lo ideal) tan interesante como el 
argumento mismo […]” (Asimov, 1999, pág. 35).  

De la misma manera que lo hace Asimov, Jameson destaca la importancia de 

la presencia social, dentro de la construcción literaria de ciencia ficción, a 

manera de una aproximación cognitiva que proyecta el planteamiento de 

posibles estructuras sociales: “[…] caracteriza a la ciencia ficción como una 



200 
 

función estrictamente epistemológica […] plantea así un subconjunto específico 

de esta categoría genérica dedicada particularmente a imaginar formas sociales 

y económicas alternativas.” (Jameson, 2005, pág. 10) 

Por lo que, en lo planteado anteriormente, la construcción social pasa a tener 

la misma importancia que la propia trama del desarrollo novelístico, o al menos 

ser el elemento que en prioridad el autor de ciencia ficción debe atender. Una 

“sociedad completamente imaginaria” planteada por Asimov, conlleva una 

desfamiliarización que Jameson formula: 

“En esta forma de representación, de este aparato narrativo específico, con su 
supuesto contenido –el futuro– siempre ha sido más compleja. Porque el 
realismo, o el figurativismo, aparente de la ciencia ficción siempre ha 
ocultado otra estructura temporal mucho más compleja: no darnos 
<<imágenes>> del futuro –independientemente de lo que dichas imágenes 
pudieran significar para un lector que necesariamente morirá antes de que se 
<<materialicen>>– sino, por el contrario, desfamiliarizar y reestructurar la 
experiencia que tenemos de nuestro propio presente, y hacerlo de modos 
específicos, distintos de todas las demás formas de desfamiliarización” 
(Jameson, 2005, pág. 341). 

Según Jameson, “la representación espacial permite por completo establecer 

las metáforas, los recursos y los ardides más puntuales”, mediante lo cual 

formula la hipótesis de que “sea cual sea nuestro interés narrativo inmediato por 

esta particular trama de ciencia ficción y sus resoluciones, también nos 

ocupamos del desarrollo del espacio en los mundos de ciencia ficción en 

general […]” (Jameson, 2005, pág. 365).  

Se declara una importancia fundamental de la espacialidad contextual del 

relato de ciencia ficción: “Necesitamos explorar la propuesta de que la 

especificidad de la ciencia ficción como género está más relacionada con el 

espacio que con el tiempo (la historia, el pasado, el futuro).” (Jameson, 2005, 

pág. 371) 

Es precisamente este interés sobre la cuestión espacial en el cual la literatura 

de ciencia ficción es artífice de lugares, ciudades, y arquitectura para supuestas 

sociedades y sus elementos contextuales e implícitos, todo esto en conjunto, de 

imaginarios. 
 



201 
 

4.2.2 La evocación del espacio literario 
 

De manera preliminar, el concepto que se había estado manejado –espacio 

literario– para estas cuestiones hacía referencia a lo arquitectónico, si bien, 

durante el desarrollo de la investigación, y más aún, en la construcción del 

modelo y aplicación del mismo, se encontró que el tomar dicho concepto como 

“espacio”, da una mayor amplitud al estudio –que además está en constante 

relación a referentes arquitectónicos, como también al estar contenido en el 

concepto anterior–, obteniendo así una mayor compatibilidad en la interacción 

con los demás conceptos clave. Tal es el caso en los estudios sobre literatura y 

construcciones novelísticas que recurren al “espacio literario”, y, por último, en 

las pruebas de aplicación del modelo metodológico, la recolección de las 

muestras –para este caso las muestras se extraen a partir de la presencia 

descriptiva a través de figura retórica de la écfrasis– se veía un tanto restringida 

y limitada a solamente ciertas expresiones reduciendo así el número de 

especímenes. 

Ahora bien, dicho concepto de “espacio” se ha presentado en conjunción 

con otro término, sobre el “tiempo”. Es así que para la construcción de la 

definición de uno se presenta la necesidad de la presencia o mención del otro, 

como también a la relación entre dos elementos: “atendiendo a una perspectiva 

histórica y etimológica, se constata cómo el vocablo en cuestión procede de la 

palabra latina spatium que designó durante mucho tiempo un intervalo 

cronológico o topográfico separado por dos puntos de referencia” (Álvarez 

Méndez, 2002, pág. 22) 

En necesario hacer una breve pausa en este apartado para dar lugar a un 

concepto que conjunta a los dos anteriores, si bien procedente de la teoría 

literaria, propuesto por Bajtin, que hace referencia al spatium. Sin embargo, la 

propuesta conceptual que se arroja encierra una idea integrada en lo relativo al 

espacio y el tiempo, en donde se le llama “cronotopo” a “[…] (lo que en 

traducción literal significa ≪tiempo-espacio≫) a la conexión esencial de 

relaciones temporales y espaciales asimiladas artísticamente en la literatura.”, y 

es mediante este que se “expresa el carácter indisoluble del espacio y el tiempo 

(el tiempo como la cuarta dimensión del espacio).” (Bajtin, 1989, pág. 237) 

Otra de las definiciones de espacio que lo definen basándose en la presencia 

de otro elemento, en este caso no se hace a partir de la conjunción que este 

tiene con el tiempo, sino que es a través de otros elementos que se hace 



202 
 

perceptible y se define el espacio. A lo que Aristóteles hace mención: “[…] el 

espacio no existe sin cuerpos que lo definan” (Thornberg, pág. 20) 

Si tomamos las premisas anteriores a partir de las cuales se sugiere que el 

espacio no es en sí una cosa y también el hecho de que el espacio y el tiempo se 

encuentran inequívocamente presentes en todo momento, y al mismo momento 

no existen como tales, sino a través de elementos secundarios. 

Einstein said that time in itself is nothing, that is, there is no time: time is 
only the result of events happening in it. Space too, instead held, is in itself 
nothing, there is no absolute space. It exists only because the energy in 
contains. And according to Heidegger, time is initially encountered in those 
entities that are changeable; change is in time. (Nevzat Sayin, 1999, pág. 37) 

Anteriormente, se menciona que existe una apertura en donde el concepto de 

espacio se abre para dar lugar a una compatibilidad teórica en relación con 

aquel espacio entendido desde lo arquitectónico, sobre lo que se plantea y 

entiende como espacio literario.  

“es de justicia observar las múltiples divergencias y convergencias que 
existen entre el espacio físico y el literario, puesto que, mientras el primero 
se manifiesta como un constituyente geográfico del mundo, el segundo se 
define por su relación con el resto de los elementos integrantes de las obras.” 
(Álvarez Méndez, 2002, pág. 26) 

Sobre lo anterior, se mencionan ciertas diferencias y similitudes en donde el 

espacio físico se presenta como un elemento que conforma el mundo 

geográfico, mientras que el espacio literario se define por la interacción de los 

elementos que componen el escrito. Pero nada nos limita a pensar que, de igual 

manera, el espacio físico se define por las relaciones que en él se llevan a cabo, 

como también, el espacio literario puede constituir geografías en lo real, esto 

último posiblemente a través de cuestiones de representación e imaginarios. 

Retomando las argumentaciones que plantea Aristóteles acerca del espacio, 

en esta ocasión se define a partir de su presencia como un mecanismo que 

compone la construcción narrativa, en donde “el sentido ontológico asociado al 

espacio literario, con la concepción tradicional, procedente de Aristóteles, de un 

marco o lugar físico en el que se desarrolla la acción, un ámbito topográfico de 

la historia narrada en el que se sitúan los personajes.” (Álvarez Méndez, 2002, 

pág. 14) 

Sin embargo, la pertinencia del desarrollo del elemento espacial dentro de la 

trama de la narrativa trasciende su propósito y es ahí en donde este “adquiere 

tanta relevancia en algunas historias que los demás componentes quedan 



203 
 

subordinados a él, convirtiéndose en la clave para descodificar el mensaje 

novelesco” (Álvarez Méndez, 2002, pág. 17) 

El espacio novelesco no será sólo el escenario donde se sitúan los personajes 
y donde acontecen las acciones, sino que en muchas historias se erige en 
protagonistas o en el elemento estructurado de la trama, revistiéndose de 
coherentes formas y múltiples sentidos a través de la presentación de lugares 
cargados de significación. (Álvarez Méndez, 2002, pág. 16) 

Ahora, si se entiende que la recreación del espacio es una labor fundamental 

dentro de la composición del texto novelístico, y que este a su vez pasa, en 

muchas ocasiones, a ser un elemento de la semejante importancia que los 

personajes, o ser uno más de ellos, o que incluso llega a ser más trascendental 

que la trama misma, y acompañado de una serie de significados que le proveen 

de sentido, es mediante todo lo anterior que se comienzan a esbozar 

reminiscencias del espacio descrito, es ahí donde es posible imaginarlo y 

medianamente atisbar visualizaciones sobre él. 

“Aunque el espacio haya sido presentado en todo momento como una 
abstracción, puede, sin embargo, ser imaginado y pensado. Esta es la causa 
fundamental que explica el hecho de que cuando aparece en una novela se 
hace identificable gracias a la imaginación y la palabra creadora. Así mismo, 
su relevancia dentro de las diversas plasmaciones narrativas adquiere tal 
fuerza que ningún ser humano ha alcanzado todavía la potestad de escribir, 
tanto historia como ficción, sin contar con un espacio determinado como 
soporte de lo relatado” (Álvarez Méndez, 2002, pág. 26) 

Es así que el elemento espacial literario que se representa en la novela, tras 

haber obtenido la capacidad de imaginarlo, de concebirlo y significarlo desde el 

punto de vista de aquellos que lo constituyen a través de la estructura 

gramática, es dotado de cierta verosimilitud al quedar varado en el limbo de lo 

real y de lo ficticio. 

 […] los escritores logran representar mundos imaginarios en la novela como 
algo no sólo verosímil sino instituyéndolos con una amplia pretensión de 
realidad. Gracias a ello la ficción produce una realidad compuesta por 
objetos imaginarios que no es la realidad efectiva, sino un nuevo mundo 
plasmado en la narración, en el texto. Subyace a estas aseveraciones toda la 
investigación crítica relevante acerca de la construcción de mundos posibles 
en el hecho ficcional […] (Álvarez Méndez, 2002, pág. 29) 

Cabe mencionar la gran importancia que recae sobre el texto, ya que este 

constituye una serie de ideas que son percibidas y reinterpretadas semántica y 

semióticamente a partir de los elementos que literalmente son escritos y leídos 

y la manera en que es a partir de su presencia que permiten y definen los 



204 
 

alcances de la interpretación que alcanzarán en su receptor. Es por eso que […] 

el espacio narrativo es ante todo una realidad textual, cuyas virtualidades 

dependen en primer término del poder del lenguaje y demás convenciones 

artísticas. Se trata, pues, de un espacio ficticio, cuyos índices tienden a crear la 

ilusión de realidad […] (Domínguez, 1996, pág. 208) 

En relación con lo anterior planeado por Domínguez, Yvancos sugiere que: 

Los mundos ficcionales literarios son constructos de la actividad textual. […] 
La teoría literaria tiene la responsabilidad de establecer los mecanismos 
textuales por los cuales mundos posibles no verdaderos cobran capacidad de 
existencia ficcional. Las estructuras imaginarias no son descubiertas ni 
habitan ninguna otra región que las que la actividad textual construye. 
(Yvancos, 1993, pág. 141) 

Sin embargo, el descubrimiento de estas espacialidades imaginarias, 

restringidas según lo anterior por la capacidad constitutiva del propio texto, no 

solamente se imaginan, sino que reconfiguran la concepción de otras realidades, 

tanto plausibles como de aquellas reales, en donde su visualización rebasa el 

plano de lo escrito a otros niveles de comunicación e interpretación: “Narration 

shapes and simplifies events into a sequence that can stimulate the imagination, 

and with its understanding comes the possibility of the story being retold – 

verbally, pictorially or spatially.” (Coates, 2012, pág. 15) 

 



205 
 

IV.3 La aspiración dentro de la irrealidad como 

directriz de la imaginación 

 
4.3.1 Lo imaginario como forma de construcción 
 

La imaginación es aquello que hace al ser humano serlo. Esta peculiar 

característica ha estado presente dentro del pensamiento humano desde su 

propia existencia. Esta puede ir desde la formación de nuevas ideas hasta la 

representación de imágenes de las cosas, ya sean estas reales o irreales. 

Pallasmaa propone su postura respecto a esta: 

Gracias a nuestra imaginación somos capaces de captar la condición múltiple 
del mundo y el continnum de la experiencia a través del tiempo y la vida. Sin 
imaginación no dispondríamos de capacidad de empatía y la compasión, ni 
podríamos presentir el futuro. (Pallasmaa, 2014, pág. 7) 

Si bien, en lo que se refiere a la imaginación, existe un elemento el cual se 

conforma en torno a este, sin embargo, desde un enfoque perceptivo como 

también desde la experimentación de un ambiente tangible. Así lo menciona 

Hiernaux, en donde dice que:  

“El imaginario funciona sobre la base de representaciones que son una forma 
de traducir en una imagen mental, una realidad material o bien una 
concepción. […] en la formación del imaginario se ubica nuestra percepción 
transformadora en representaciones a través de la imaginación, proceso por 
el cual la representación sufre una transformación simbólica.” (Hiernaux, 
2007, pág. 20) 

De esta manera, el imaginario se presenta como “[…] la fuerza creativa que 

rebasa la simple representación: el imaginario crea imágenes-guías, imágenes 

que conducen procesos y no solo representan realidades materiales o 

subjetivas.” (Hiernaux, 2007, pág. 20).  

Cabe mencionar que si bien, teniendo la referencia de lo planteado por 

Hiernaux, lo que se encuentra vinculado a “el imaginario” tiene que ver más 

con aquellas construcciones sociales. En el caso de “lo imaginario” parece 

apuntar a elementos referentes a medios representativos y simbólicos, que 

posiblemente pudieran ser, o no, más aplicados de manera individual debido a 

la carga simbólica e interpretativa que cada individuo imprime en el proceso de 

reinterpretación. Sin embargo, se cree que estas dos ideas no son contrarias, si 



206 
 

bien con algunas peculiaridades para cada caso, se retoman de manera conjunta. 

Sobre esto, Durand plantea que: 

Todo pensamiento humano es re-presentación, es decir que pasa por 
articulaciones simbólicas. […] no hay solución de continuidad en el hombre 
entre lo «imaginario» y lo «simbólico». Lo imaginario es así, de manera 
certera, ese conector obligado por el cual se constituye toda representación 
humana. (Durand, 2000, pág. 60) 

Pallasmaa destaca la importancia de la conformación del imaginario llega a 

ser lo suficientemente trascendental para construir realidades propias, ya sean 

individuales y/o colectivas, a tal punto de ser concebidas como realidades más 

reales que las reales: “En lugar de ser representaciones de una realidad, el 

contundente imaginario contemporáneo crea su propia realidad, y esta es más 

“real” que los mundos ficticios y humanos existentes.” (Pallasmaa, 2014, pág. 

15). 

Por su parte, Durand (2000) corrobora nuestra idea introductoria, en donde 

lo relativo a lo imaginario es una cualidad particularmente humana. Es entonces 

la imaginación aquello mediante lo cual el individuo, es, el ser humano, esto no 

planteado como un vocablo, sino que se es humano a través de esta capacidad 

de representación. 

[…] lo «propio del hombre», que es lo imaginario. Este último se define 
como la ineludible re-presentación, la facultad de simbolización de donde 
todos los miedos, todas las esperanzas y sus frutos culturales emanan de 
manera continuada desde hace un millón y medio de años aproximadamente, 
desde que el Homo erectus se ha levantado sobre la tierra. (Durand, 2000, 
pág. 135) 

Ahora, si se focaliza esta idea de lo imaginario, como aquellas 

construcciones mentales, y se enfocan desde una perspectiva en lo que respecta 

a la arquitectura, podemos encontrar que “Además de ser externalizaciones y 

extensiones de nuestras funciones corporales, los edificios también son 

extensiones y proyecciones mentales, externalizaciones de nuestra imaginación, 

nuestra memoria y nuestras capacidades conceptuales.” (Pallasmaa, 2014, pág. 

152). 

Por lo que estas “externalizaciones de nuestra imaginación” se plantean 

dentro de entornos reales y es mediante “Las construcciones realizadas por el 

hombre “domestican” el mundo para habitarlo y comprenderlo, pero 

incrementan también su sensualidad y su deseabilidad.” (Pallasmaa, 2014, pág. 

152). 



207 
 

Continuando con esta idea de “deseabilidad” y de atracción, se presenta a la 

arquitectura como aquel deseo de entender y de vivir en el mundo, surge una 

arquitectura del deseo, de la aspiración, de los sueños: 

 […] la arquitectura de la esperanza se hace así realmente una arquitectura 
del hombre, del hombre que solo la había percibido como sueño y como 
vislumbre elevado, muy elevado, se hace una arquitectura de la tierra nueva. 
En los sueños de una vida mejor se hallaba siempre implícita una fábrica de 
felicidad […] (Bloch, 2007a, pág. 13) 

Teniendo en consideración esta idea de “una arquitectura de los sueños” y la 

empatamos con esta otra, también sugerida por Bloch, de “la edificación 

imaginada” podemos evidenciar entonces la existencia de esta arquitectura 

imaginaria, aspiracional, utópica y al mismo momento frágil, irreal y de los 

sueños, que se conforma así misma con los planteamientos más extraordinarios 

en donde “La edificación imaginada se halla en la línea del estilo arquitectónico 

existente en el momento, pero lo prosigue utópicamente, a menudo 

incorporándose imágenes arquitectónicas legendarias […]” (Bloch, 2007b, pág. 

283). 

Por lo que esta idea de una arquitectura del deseo, imágenes a las cuales se 

aspira, que en cierta medida puede conducir a una arquitectura de condición 

utópica, que a su vez es proyectada en el tiempo futuro, son elementos que de 

cierta manera confabulan la construcción de un imaginario, que en este caso se 

articula dentro de los planteamientos literarios de ciencia ficción. 

Como parte de este planteamiento, Bloch hace un énfasis sobre las 

cuestiones futuras: “[…] el hombre que aspira a algo vive hacia el futuro; el 

pasado solo viene después, y el auténtico presente casi todavía no existe en 

absoluto.” (Bloch, 2007a, pág. 3), además de que sugiere que lo que importa, o 

a lo que debe de corresponder un mayor énfasis, es a aquello que no ha 

sucedido y de cierta manera es aquello en lo que aún se puede intervenir: “La 

esencia no es la preteridad; por el contrario, la esencia del mundo está en el 

frente.” (Bloch, 2007a, pág. 14). 

El artista y el arquitecto necesitan estar en contacto con los orígenes 
inconscientes y primordiales del imaginario poético para poder crear 
imágenes que se incorporen a nuestra vida, imágenes que nos conmuevan 
con la sutileza y la frescura de la auténtica novedad. (Pallasmaa, 2014, pág. 
175) 

Con base en lo anterior planteado por Pallasmaa, y partiendo de la idea de 

que tanto los artistas y los arquitectos pertenecen a un nivel mayor en cuanto a 

la agrupación dentro de una estructura social, entonces; ¿es la sociedad aquella 



208 
 

que constituye un imaginario arquitectónico? o mejor dicho ¿es la arquitectura 

aquella que concibe su propio imaginario en el cual están inmersas las 

sociedades? Y, retomando la parte última de la idea del autor, ¿puede 

considerarse a la ciencia ficción como aquel conjunto de imágenes que se 

interpretan como auténtica novedad? Y, por último, ¿es este imaginario creado 

dentro de la ciencia ficción un elemento que se pueda incorporar a nuestras 

vidas? 

En cierta forma, lo plantea Jameson: “[…] al afirmar que hasta nuestras 

imaginaciones más desatadas no son más que collages de experiencia, 

constructos compuestos de fragmentos y trozos del aquí y del ahora […]” 

(Jameson, 2005, pág. 9). Por lo que por más excesivas que nuestras ideaciones 

puedan llegar a ser, o se puedan considerar las más descabelladas o las “utopías 

más utópicas”, son originadas en respuesta a la experiencia y/o al conjunto de 

experiencias al momento en el que el individuo o el conjunto de ellos, han sido 

sometidos a una realidad.  

De esta manera, para que pueda existir la concepción de elementos de 

cambio o de innovación, es indispensable que exista una idea en la que esté 

presente, de manera fundamental, una perspectiva utópica. En otras palabras, no 

puede existir un cambio, al menos uno que pueda ser considerado radical o 

innovador, si no existe una visión utópica que lo visualice, así lo plantea 

Jameson: 

Los utópicos no sólo ofrecen concebir dichos sistemas alternativos; la forma 
utópica es en sí una meditación representativa sobre la diferencia radical, la 
otredad radical, y sobre la naturaleza sistémica de la totalidad social, hasta el 
punto de que no puede imaginar ningún cambio fundamental de nuestra 
existencia social que antes no haya arrojado visiones utópicas cual sendas 
chispas de un cometa. (Jameson, 2005, pág. 9) 

Esta idea se consolida acerca de lo que plantea Lefebvre, en donde la 

presencia de una “utopía como un ideal abstracto” que se encuentra en medio 

de lo real y lo imaginario de lo que puede ser posible, coincidiendo en gran 

medida con lo que planteaba Jameson anteriormente: 

Utopia´s radical potential thus resides in its capacity for bringing 
achievement of the possible-impossible closer. Not the prognosticating 
Utopia of futurists and planners but rather of “the distant possible […] 
“utopia is an abstract ideal,” a deception “in which fiction and reality are 
thoroughly mixed,” and “signs” rather than “things” dominate. Utopia in 
this sense is at best “half real and half imaginary,” offering little in the way 
of opening up horizons of the possible. Lefebvre citado por (Coleman, 2013, 
pág. 359) 



209 
 

Por otra parte, Coleman sugiere que “demandar lo imposible” es 

elementalmente necesario para poder considerar otras posibilidades: 

“Demanding the impossible may inevitably end in disappointment, but doing so 

takes the first step toward other possibilities. Moreover, according to Lefebvre, 

imagining possibilities it’s a fundamentally theoretical orientation, and thus 

unthinkable without Utopia”. (Coleman, 2013, pág. 355). 

Por lo que la utopía se presenta en forma de un posible modelo dentro de los 

planteamientos de invención: “Utopia remains a prerequisite for creating 

something anew.” (Coleman, 2013, pág. 356), a la vez que es a través de esta 

que se imagina, o se dota de realidad, aquello que era considerado una cuestión 

imposible: “Utopia as a way to imaging the real possibility of what seems 

impossible.” (Coleman, 2013, pág. 357). 

Ahora, si se ve a la utopía desde un enfoque de la arquitectura, de la misma 

manera que esta se centra en la teorización política y social, puede presentar 

aportaciones en lo referente a las espacialidades: 

The underexplored theoretical and experimental dimension of utopias holds 
out the potential for distinguishing alternative spatial practices. Utopia’s 
propensity for research emphasizes its centrality for theorizing political and 
social alternatives. In so doing, it opens up prospects onto “profound 
economic and socio-political modifications,” as well as spatial one. 
Lefebvre citado por (Coleman, 2013, pág. 359) 

Se sugiere entonces que la utopía, además de ser un “proyecto imaginario de 

otra sociedad, de otra realidad, esta imaginación constitutiva” (Ricoeur, 2002b, 

pág. 213), se pueden generar los planteamientos más opuestos y extraordinarios 

a lo que se conoce. De esta manera “La utopía es el modo según el cual 

repensamos radicalmente lo que son el consumo, el gobierno, la religión, 

etcétera. De ningún lugar brota el más formidable cuestionamiento de lo que 

es.” (Ricoeur, 2002b, pág. 214).  

La utopía, en este sentido, es la expresión de todas las potencialidades de un 
grupo que se encuentran reprimidas por el orden existente. La utopía es un 
ejercicio de la imaginación para pensar en otro modo de ser de lo social. La 
historia de las utopías nos muestra que no dejan de lado ningún ámbito de la 
vida en sociedad. La utopía es el sueño de otra manera de existencia familiar, 
de otra manera de apropiarse de las cosas y de consumir los bienes, de otra 
manera de organizar la vida política, de otra manera de vivir la vida religiosa. 
Entonces, no hay que sorprenderse de que las utopías no hayan dejado de 
producir proyectos opuestos entre sí, puesto que lo que tienen en común es 
socavar desde dentro el orden social en todas sus formas (Ricoeur, 2002b, 
pág. 357). 

 



210 
 

IV.4 Sobre la hermenéutica 

 

4.4.1 Preámbulo Hermenéutico 
 

Como parte de una primera aproximación a la cuestión hermenéutica, se 

cree conveniente recurrir a cuestiones etimológicas, en donde se implican a su 

vez elementos mitológicos que ayudarán en una primera instancia a un 

acercamiento para comprender esta disciplina8: 

La palabra griega hermeneios se refiere al sacerdote del oráculo de Delfos. 
Esta palabra, el verbo hermenèuein y el sustantivo hermèneia hacen 
referencia al dios mensajero de pies alados Hermes, de cuyo nombre se 
derivan (¿o viceversa?). Significativamente Hermes se asocia con la función 
de convertir lo que está más allá de la comprensión humana en una forma 
que la inteligencia humana pueda captar. Las distintas formas de la palabra 
sugieren el proceso de llevar una cosa o situación de la incomprensibilidad a 
la comprensión. Los griegos atribuyeron a Hermes el descubrimiento del 
lenguaje y la escritura, herramientas que la inteligencia humana utiliza para 
captar el significado y transferirlo a otros. (Palmer, 2002, pág. 30) 

El caso del Palmer refiere más a una comprensión, en donde este sugiere que 

“la hermenéutica es el estudio de la comprensión, y sobre todo la tarea de 

comprender los textos. […] las «obras» requieren una hermenéutica, una 

«ciencia» de la comprensión adecuada a las obras como obras.” (Palmer, 2002, 

pág. 24). De manera breve y puntual, Gadamer señala que “El arte de la 

hermenéutica no consiste en aferrarse a lo que alguien ha dicho, sino en captar 

o, aquello que en realidad ha querido decir.” (Gadamer, 1998, pág. 62). Ahora, 

desde otra perspectiva, si bien siento totalmente complementaria, Ricoeur 

apunta más a una interpretación, en donde para él “la hermenéutica es la teoría 

de las operaciones de la comprensión relacionadas con la interpretación de los 

textos; la idea rectora será entonces la de la actualización del discurso como 

texto.” (Ricoeur, 2002b, pág. 71).  

Basándonos en lo anterior, y siendo la premisa básica de lo que será el 

referente al momento de hablar de hermenéutica, es indispensable, según lo 

mencionado en las definiciones anteriores, la presencia de un texto, ya que este 

                                                           
8 Cabe mencionar que lo que aquí se presenta, es una versión sintética de todo el abordaje teórico 

conceptual en lo que a hermenéutica se refiere, en donde se analizó de manera breve, por decirlo de 

cierta manera, algunas de sus variantes y corrientes mencionando sus orígenes, autores, y también sus 

cualidades metodológicas las cuales fueron comparadas y correlacionadas para algunas de estas 



211 
 

es el medio a través del cual el proceso de interpretación tiene lugar y a partir 

del cual se generan todas aquellas elucubraciones posibles a partir del mismo. 

Si bien no nos limitamos, en esta ocasión y en el momento de definir lo 

hermenéutico, solamente al texto, sino que existen diversas modalidades del 

texto, por decirlo de alguna manera. Así lo refiere Palmer: 

La hermenéutica es el proceso de descifrar lo que va desde el contenido y 
significado manifiesto hasta el significado latente u oculto. El objeto de 
interpretación, es decir, el texto en el más amplio sentido, pueden ser los 
símbolos de un sueño o incluso los mitos y símbolos de la sociedad o de la 
literatura. (Palmer, 2002, pág. 65)  

Así mismo, la disciplina hermenéutica, a lo largo de la historia, ha 

presenciado diversas facetas como también diversas posturas, dando un giro 

particular en cada caso, pero siempre mostrando una clara tendencia que apunta 

en la misma dirección, si bien de diversas maneras9.  

En este caso es preciso destacar el trabajo de Paul Ricoeur el cual está 

orientado a la interacción de la hermenéutica en conjunción con la literatura, 

con el relato, y es ahí donde los elementos de espacio y del tiempo, son los 

elementos primordiales de esta propuesta hermenéutica, en donde esto último 

compagina las intenciones principales del presente trabajo. 

En parte de los planteamientos elaborados por Ricoeur (2002b), menciona 

que es necesario un “distanciamiento” inherente a la función hermenéutica, en 

donde para él, el texto no es solamente una medio en la manera de 

comunicación y de interacción humana, sino que es precisamente el hecho de la 

necesidad de un recurso escrito como lo es el texto, que da lugar a este 

distanciamiento en la comunicación, en donde se “revela un rasgo fundamental 

de la historicidad misma dela experiencia humana: que es una comunicación en 

y por la distancia”. 

Se sugiere, que la presencia de lo que Ricoeur llama “distanciamiento” es 

aquello que habilita e insinúa la necesidad, por decirlo de alguna manera, de ese 

vacío en la comunicación, en donde a través del texto y la interpretación del 

mismo, surge el momento en que se sucinta la acción hermenéutica. Es esta 

irrupción en la comunicación, lo que es necesario y da lugar al hecho 

interpretativo. El texto deja de ser un texto en sí y se convierte en el medio de 

                                                           
9 Como se verá más adelante y de manera específica, el presente trabajo se enfocará dentro de la 

corriente hermenéutica ricoeuriana debido a la compatibilidad con los propósitos que buscamos, 

como también con su propuesta de las 3 mímesis que, convenientemente, fungirán a manera de fases 

dentro del proceso metodológico. 



212 
 

transmisión de aquello que el autor pretendía o no transferir, aquella 

“proposición de mundo”. Así lo refiere Ricoeur: 

[…] el momento del comprender responde dialécticamente al ser en 
situación, como la proyección de los posibles más propios en el corazón 
mismo de las situaciones donde nos encontramos. Retengo de este análisis la 
idea de proyección de los posibles más propios para aplicarla a la teoría del 
texto. En efecto, lo dado a interpretar en un texto es una proposición de 
mundo, de un mundo habitable para proyectar allí uno de mis posibles más 
propios. Es lo que llamo el mundo del texto, el mundo propio de este texto 
único. (Ricoeur, 2002b, pág. 107) 

Es entonces esta “proposición de mundo” –que se manifiesta y se muestra 

ante el lector a través del “mundo del texto” –, en donde el lector y el texto 

conversan e interactúan en ambas direcciones, en donde el texto cobra un meta-

sentido que no se expone de manera evidente, sino que se sugiere, y a partir del 

cual el lector reinterpreta su realidad a través de este nuevo sentido que es 

desenmascarado. Es a través del encuentro del otro, el texto y el lector, en 

donde ambos cumplen su cometido en esta dialéctica. 

 […] mostrar que el texto es la mediación por la cual nos comprendemos a 
nosotros mismos. Marca la entrada en escena de la subjetividad del lector. El 
lector prolonga este carácter fundamental de todo discurso de estar dirigido a 
alguien. Pero, a diferencia del diálogo, este cara a cara no se da en la 
situación de discurso; es, por así decirlo, creado, instaurado, instituido por la 
obra misma. Una obra se encamina hacia sus lectores y así se crea su propio 
cara a cara subjetivo. (Ricoeur, 2002b, pág. 108) 

 Ahora, al haber destacado la importancia del texto en la dialéctica de la obra 

y el lector, es necesario mencionar el llamado “distanciamiento” planteado por 

Ricoeur de la siguiente manera: 

El mundo del texto del que hablamos no es pues el del lenguaje cotidiano; en 
este sentido, constituye un nuevo tipo de distanciamiento que se podría decir 
que es de lo real consigo mismo. Es el distanciamiento que la ficción 
introduce en nuestra captación de lo real. […] mediante la ficción, mediante 
la poesía, se abren en la realidad cotidiana nuevas posibilidades de ser-en-el-
mundo; ficción y poesía se dirigen al ser, no ya bajo la modalidad del ser-
dado, sino bajo la modalidad del poder-ser. Por eso mismo, la realidad 
cotidiana es metamorfoseada gracias a lo que se podría llamar las variaciones 
imaginativas que la literatura opera en lo real. (Ricoeur, 2002b, pág. 107) 



213 
 

Por lo que, al redescribir, se da una apertura a la reinterpretación, a la 

recreación y la concepción de nuevas y diversas maneras de realidad, en donde 

estas pudieran ser o no objetivas, sin embargo, la primicia radica en las 

posibilidades que son habilitadas al momento de empatar la realidad real en 

conjunto con cada una de las realidades alternas constituidas ficcionalmente.  

Ricoeur plantea que “[…] la ficción es el camino privilegiado de la 

redescripción de la realidad” (Ricoeur, 2002b, pág. 108). Es así, la ficción, un 

medio de fabricación de realidades constituidas a partir de una realidad real de 

la cual se toman las bases, las referencias, y hasta cierto punto las premisas 

lógicas de estas “proposiciones de mundos” que se engendran mediante el 

escape a la realidad y la propia integración de lo imaginario a la misma.  

Es a través de un procedimiento hermenéutico que se puede implementar un 

proceso interpretativo de las obras literarias de ciencia ficción y las 

aportaciones que estas puedan realizar a la cuestión de la arquitectura del futuro 

a través de la construcción desde el imaginario. Complementario a esto, Paul 

Ricoeur sugiere que: “[…] incumbe a la hermenéutica reconstruir el conjunto 

de las operaciones por las que una obra se levanta sobre el fondo opaco de 

vivir, del obrar, del sufrir, para ser dada por el autor a un lector que la recibe 

[…]” (Ricoeur, 2004, pág. 114). 

 

4.4.2 El bastión hermenéutico de la triple mímesis 
 

Si bien ya se ha abordado con anterioridad una serie de elementos teóricos 

correspondientes al desarrollo a partir de las diversas corrientes hermenéuticas, 

es momento de desarrollar lo planteado por Ricoeur en su triple mímesis. 

A través de una analogía, Ricoeur (2002) plantea y desarrolla, de manera 

condensada, su proposición de la triple mímesis, tesis que también se expone de 

manera más extensa y detallada en los tres tomos de “Tiempo y Narración”. 

Esta analogía a la que nos referimos es la de narratividad y arquitectura, en 

donde el autor plantea una serie de silogismos en cada una de las etapas del 

acto hermenéutico, sobre la base de lo que él plantea a partir de una triple 

interpretación mimética a través de una “prefiguración”, una “configuración”, y 

una “refiguración”, en donde cada una de estas es aplicada y relacionada 

mediante una serie de concordancias conceptuales a ambas partes de la 

analogía. Sobre esto Ricoeur nos dice: 



214 
 

“una analogía: un estrecho paralelismo entre arquitectura y narratividad: la 
arquitectura sería para el espacio lo que el relato es para el tiempo, es decir, 
una operación «configuradora»; un paralelismo entre, por un lado, el acto de 
construir, es decir, edificar en el espacio, y, por otro lado, el acto de narrar, 
disponer la trama en el tiempo.” (Ricoeur, Arquitectura y Narratividad, 
2002a, pág. 11) 

Dentro del planteamiento analógico se encuentran, en cada momento, la 

presencia del tiempo como un ente propio del relato y de cómo también se 

manifiesta el espacio construido a través del anterior. 

[…] se trata, en realidad, de cruzar el espacio y el tiempo a través de los 
actos de construir y de narrar. […] fundir la «espacialidad» del relato y la 
temporalidad del acto arquitectónico mediante algún tipo de intercambio 
bidireccional «espacio-tiempo». […] ante la temporalidad del acto 
arquitectónico, la dialéctica de la memoria y el proyecto en el mismo corazón 
de esta actividad. (Ricoeur, 2002a, pág. 11) 

Gráfico 2. Paralelismos de la analogía entre 

“Tiempo Narrado” y “Espacio Construido” 

planteada por Ricoeur en “Arquitectura y 

Narratividad”. Elaboración propia (2016) 



215 
 

 

La prefiguración 
 

El relato, en la fase de la «prefiguración», es practicado bastante antes de 
adoptar una forma literaria, sea por la historia de los historiadores, sea por la 
ficción literaria, desde la epopeya o la tragedia hasta la novela moderna. La 
«prefiguración» es, por consiguiente, una disolución del relato en la vida 
real, bajo la forma de la conversación ordinaria. En esta fase el relato está 
realmente implicado en nuestra propia toma de conciencia más inmediata. 
[…] la función del relato es la de decir «quién efectúa la acción». (Ricoeur, 
2002a, pág. 14) 

Continuando con esta analogía que Ricoeur plantea, entre narratividad y 

arquitectura, es dentro de esta etapa de primera mimesis, en donde, por una 

parte, la del relato, es posible realizar esta “prefiguración” debido a que se 

conoce a aquel que realiza la acción, que ya sea dentro de un medio histórico o 

también en un hecho de ficción, en ambos casos se conoce a aquel que realiza 

la acción, ya sea por su presencia y existencia de un pasado, también el hecho 

de ser un personaje creado, ya que de la misma manera, se debe conocer, y se 

sabe, la manera en la que este actúa y se desenvuelve dentro de lo narrado.  

Ahora, y desde la contraparte de la analogía, es necesario completar la idea, 

en este caso hablando de una prefiguración arquitectónica: 

Antes de todo proyecto arquitectónico, el hombre ha construido porque ha 
habitado. En este aspecto, es inútil preguntarse si el habitar precede al 
construir. Podría afirmarse que al principio hay un acto de construir que se 
ajusta a la necesidad vital de habitar. (Ricoeur, 2002a, pág. 14) 

Al igual que en el relato, en la arquitectura es necesario este precedente que 

proporcionará todas, o al menos, la mayoría de las premisas necesarias para el 

hecho de construir. Porque, y con base a lo anterior, se puede construir porque 

se ha habitado, así también el hecho de que el construir habilita el habitar. En 

este caso se alcanzan a dilucidar reminiscencias heideggerianas, a la vez que se 

revela en este caso una recurrencia y necesidad antinómica debido a que, si para 

habitar es necesario construir y el construir faculta el habitar, esto desde una 

visión interpersonal del individuo consigo mismo. Si bien esta cuestión queda 

abierta, ya que el hecho que nos compete es el de la dialéctica narrativa 

arquitectónica. 



216 
 

Ahora, si bien se han expuesto las peculiaridades de la prefiguración en cada 

uno de los campos analógicos dispuestos por Ricoeur, ¿de qué manera se 

corresponden la prefiguración del relato con la prefiguración de la arquitectura? 

¿Qué hay del paralelismo entre la narratividad y la arquitectura en este plano 
de «prefiguración»? ¿Qué signos de la entrada del relato preliterario al 
espacio habitado se dejan entrever? Primero, toda historia de vida se 
desarrolla en un espacio de vida. La inscripción de la acción en el curso de 
las cosas consiste en marcar el espacio de los acontecimientos que afectan a 
la disposición espacial de las cosas. Luego, hay que tener en cuenta que el 
relato de conversación no se limita a un intercambio de memorias, sino que 
es coextensivo a los desplazamientos de un lugar a otro. (Ricoeur, 2002a, 
pág. 16)  

Interpretamos que todas las historias se desarrollan en un espacio, 

consecuentemente a las acciones que el relato aborda, los espacios del mismo 

serán constituidos con base en lo primero, qué es lo que sucede, qué cosas hay 

presentes, dónde está cada uno de los elementos interactuantes y ejecutantes de 

las acciones, y además de lo anterior, es debido a que es una sucesión de 

acciones y diversas situaciones de aquel o aquellos que realizan la acción que 

remiten y demandan diversos lugares interconectados por aquellas situaciones 

propias de la trama, cuestión que, como se verá a continuación, corresponden a 

la “configuración” del relato. 
 

La configuración 
 

La segunda fase del relato, que yo llamo «configuración», es aquella en la 
que el acto de narrar se libera del contexto de la vida cotidiana y penetra en 
el campo de la literatura. Primero la narración se registra mediante la 
escritura, luego por la técnica narrativa. (Ricoeur, 2002a, pág. 17) 

Según Ricoeur el acto de relatar, y, por lo tanto, de “configurar” el relato en 

sí, puede ser abordado desde tres ideas principales, las cuales son 

innegablemente necesarias dentro de la constitución secuencial de la narración.  

Por lo que la configuración del relato puede ser inteligible a través de: 1. una 

puesta en intriga, 2. la inteligibilidad, y 3. la intertextualidad. 

Sobre la primera, lo que refiera a la “puesta en intriga” Ricoeur (2002) 

remite al término italiano intreccio «trenza» en donde utiliza este a modo de 

analogía para el desarrollo de la idea, además plantea que es esta misma etapa a 

la que Aristóteles llamó mythos. La cual comprende la manera en la que se 

hacen una serie de ataduras y ligas de los acontecimientos relatados para de esta 

manera constituir aquello conocido como trama. Sin embargo, no es solamente 



217 
 

la trama en sí, sino todos los aspectos referentes a esta los cuales se ven 

involucrados para su conformación. En palabras de Ricoeur la puesta en intriga: 

Consiste en hacer una historia con los acontecimientos, o sea, reunirlos en 
una trama […] esta intriga permite reunir no solamente los acontecimientos, 
sino también los aspectos de la acción y, en particular, las maneras de 
producirla, incluyendo causas, razones de actuar, y también las casualidades. 
(Ricoeur, 2002a, pág. 17) 

La inteligibilidad, una segunda idea en lo que respecta a la configuración, 

refiere a que es necesaria una asimilación clara de los hechos, de lo que está 

sucediendo, donde y en qué momento. Es debido a que dentro de un relato 

existe una simultaneidad, de hechos, de acciones, de lugares, de vivencias y 

demás cuestiones que tengan cabida dentro de la narración, que es necesario 

exponerlo de una manera no intrincada, lo cual es una negación propia al relato 

mismo, o al menos así lo plantea el autor: 

La segunda idea, tras la «puesta-en-intriga», es la inteligibilidad, la conquista 
de la inteligibilidad (dado que los relatos de la vida son confusos por 
naturaleza). […] el carácter inextricable de sus historias. (Ricoeur, 2002a, 
pág. 19) 

Cabe mencionar que es precisamente aquí, donde tiene cabida otro de los 

argumentos que plantea Ricoeur, aquello a lo que refiere una concordancia 

discordante. Sobre esto, y teniendo el antecedente de necesitar una 

inteligibilidad que organice todo aquello que es inherente al relato, es necesario 

destacar la cualidad de la simultaneidad de la narración, debido a que dentro de 

la trama del relato suceden una serie de improvistos que interrumpen 

momentáneamente el relato, sin embargo, la continuidad del mismo sigue 

transcurriendo.  

De hecho, se puede decir que un relato transforma una situación inicial en 
una situación terminal a través de los episodios. Aquí se juega una dialéctica 
[…] entre la discontinuidad de cualquier cosa que ocurre de improviso y la 
continuidad de la historia que pasa a través de esta discontinuidad. Entonces, 
he adoptado la idea de interdependencia entre la concordancia y la 
discordancia. Todo relato contiene una especie de concordancia-discordancia 
[…] (Ricoeur, 2002a, pág. 18) 

La tercera idea necesaria para la configuración del relato tiene que ver más 

con la presencia que tiene el mismo en relación con los otros, y en donde, por 

más distintos que estos puedan ser, están intangiblemente ligados de manera 

directa o indirecta, en donde los textos que conforman al relato se constituyen a 

través de otros. 



218 
 

La tercera idea que yo mantengo es la de intertextualidad. La literatura 
consiste justamente en poner juntos, confrontar textos que son distintos entre 
sí, pero mantienen relaciones en el tiempo que pueden ser muy complicadas 
—relaciones de influencia, etc., pero también las de toma de distancia—, 
tanto en la genealogía de la escritura como en la actualidad. (Ricoeur, 2002a, 
pág. 19) 

De manera sintética, el autor explicita las tres etapas correspondientes a la 

configuración, anteriormente desarrolladas de la siguiente manera: 

[…] el acto de «configuración» se divide en tres etapas: por una parte, la 
puesta-en-intriga, que he definido como la «síntesis de lo heterogéneo»; por 
otra parte, la inteligibilidad —el intento de esclarecer lo inextricable— y, 
finalmente, la confrontación de varios relatos, colocados al lado de otros, 
frente o detrás de ellos, es decir, la intertextualidad. (Ricoeur, 2002a, pág. 
20) 

De la misma manera que lo hace en la prefiguración, Ricoeur plantea que 

estas mismas tres ideas de configuración se manifiestan a partir de lo 

arquitectónico. Es así que en el caso de una puesta en intriga dentro del 

proyecto arquitectónico es manifestada a través del proyecto, en donde se 

manifiesta una transmutación del tiempo al espacio: 

La «puesta-en-intriga» se encaminaba así hacia su transposición, del tiempo 
al espacio, mediante la producción de una casi-simultaneidad de sus 
componentes, la reciprocidad entre el todo y la parte, y la circularidad 
hermenéutica de la interpretación, que resultaba ser su correspondiente 
exacto en las implicaciones mutuas de los componentes de la arquitectura. 
(Ricoeur, 2002a, pág. 21) 

Es precisamente dentro de esta idea que se sugiere una cierta supremacía del 

tiempo sobre el espacio, cuestión que hasta el momento no se había presentado, 

ya que el paralelismo conceptual que se había estado realizando consideraba 

tanto al tiempo como al espacio dentro de la misma categoría, en donde Ricoeur 

(2002) refiere que “el relato presta su temporalidad ejemplar al acto de 

construir, de configurar el espacio”. De esta manera es que se interpreta que el 

tiempo antecede al espacio, hasta cierto punto, o al menos según las bases 

teóricas del autor en cuestión. Esta idea se desprende de la argumentación que 

plantea, en donde para él “el espacio construido es el tiempo condensado”, por 

lo que en cierta manera el tiempo precede al espacio en todo momento, dicho 

de otra manera, la manifestación del espacio requiere un transcurrir del tiempo, 

al menos desde el hecho narrativo. 



219 
 

Sin embargo, en necesario incorporar lo que anteriormente se había 

abordado de manera breve, lo planteado por el cronotopo de Bajtin, que ayuda a 

esclarecer esta dialéctica del tiempo y del espacio: 

El tiempo se condensa […] se comprime, se convierte en visible desde el 
punto de vista artístico; y el espacio≫ a su vez, se intensifica, penetra en el 
movimiento del tiempo, del argumento≫ de la historia. Los elementos de 
tiempo se revelan en el espacio, y el espacio es entendido y medido a través 
del tiempo. La intersección de las series y uniones de esos elementos 
constituye la característica del cronotopo artístico. (Bajtin, 1989, pág. 238) 

La inteligibilidad de la configuración, en este caso en relación con la 

arquitectura, se sugiere entonces desde un enfoque más literario, o mejor dicho 

narrativo, en donde el acto arquitectural se construye a través del relato, de 

aquello denominado “narrativa arquitectónica”, en donde las palabras atribuyen 

los elementos constitutivos de esta construcción espacial literaria. 

[…] la «configuración»: lo que yo había denominado «inteligibilidad», el 
paso de lo inextricable a lo comprensible. Es la misma inscripción que 
transporta hacia el espacio el acto «configurador» del relato, la inscripción 
hecha en un objeto que dura en virtud de su cohesión, de su coherencia 
(narrativa, arquitectónica). Si es la escritura la que confiere durabilidad al 
objeto literario, entonces la dureza del material es lo que asegura la 
durabilidad del objeto construido. (Ricoeur, 2002a, pág. 22) 

Por último, en lo que respecta a la tercera idea de la configuración, la 

intertextualidad, vista desde el enfoque arquitectónico, se manifiesta de una 

manera homologada al hablar del relato, si bien es el contexto de lo construido 

que dará aquella intertextualidad a lo nuevo que se está constituyendo 

arquitectónicamente, y, por lo tanto, espacialmente. Por lo que el papel de la 

reminiscencia del pasado al momento del relato, o en este caso al momento de 

la construcción del espacio, se constituye una posible aporía en el tiempo, en 

donde las historias, las experiencias y las vivencias de los objetos, en este caso 

los edificios, se conjugan para dar lugar a una nueva dimensión. 

Y, en la medida en que el contexto construido guarde en su interior la huella 
de todas las historias de vida que han escondido el acto de habitar de los 
ciudadanos de antaño, el nuevo acto «configurador» proyecta las nuevas 
maneras de habitar que se integrarán en el embrollo de esas historias de vida 
ya caducadas. Una nueva dimensión está encaminada a luchar contra lo 
efímero: ya no reside en cada edificio, sino en la relación que existe entre 
ellos. (Ricoeur, 2002a, pág. 23)  



220 
 

La refiguración  
 

[…] en el acto de leer, el texto despliega su capacidad de alumbrar o aclarar 
la vida del lector; tiene el poder no sólo de descubrir, revelar lo oculto, […] 
sino también el de transformar la interpretación banal que hace el lector, en 
el cauce de lo cotidiano. (Ricoeur, 2002a, pág. 26) 

La tercera y última etapa que concluye la tesis planteada por Ricoeur, 

corresponde a la de la refiguración, en donde en este caso ya no se habla de 

manera independiente acerca del tiempo y del espacio, remitiéndonos a la 

analogía previa a partir de la cual se tomó el punto de partida, sino que es en 

este momento de refiguración que el espacio y el tiempo se fusionan en uno 

mismo, ya no es uno u otro, son los dos al mismo tiempo y en todo momento. 

Por lo que “[…] la aproximación del relato a la arquitectura se hace más 

estrecha, hasta llegar al punto de intercambio de significaciones entre el tiempo 

narrado y el espacio construido.” (Ricoeur, 2002a, pág. 26).  

Se narra un tiempo, pero al mismo momento que se está narrando el tiempo, 

se construye el mismo, y de la misma manera, el espacio construido, se 

constituye a medida que se narra, es entonces la narración la que da lugar y 

habilita esta interacción del tiempo y el espacio del relato como elemento 

constitutivo de ambos y donde se habilita esta dialéctica. 

Continuando con esta última parte de lo que expone Ricoeur, vemos la 

necesidad de complementar dicho planteamiento con otro de los textos del 

mismo autor, ya que lo anteriormente expuesto parte de su trabajo titulado 

“Arquitectura y Narratividad”, el cual se retoma detenidamente debido a las 

particularidades del presente estudio que involucra elementos en torno a la 

representación, el espacio y la narración, sin embargo, es en uno de los ensayos 

expuestos en “Del texto a la acción”, en donde si bien nos apartamos de esta 

dialéctica propuesta entre espacio y narración, se complementa esta última 

etapa de la triple mímesis. 

 […] lo que Gadamer llama la cosa del texto y que yo llamo aquí el mundo 
de la obra. Lo que finalmente me apropio es una proposición de mundo, que 
no está detrás del texto, como si fuera una intención oculta, sino delante de 
él, como lo que la obra desarrolla, descubre, revela. A partir de esto, 
comprender es comprenderse ante el texto. No imponer al texto la propia 
capacidad finita de comprender, sino exponerse al texto y recibir de él un yo 
más vasto, que sería la proposición de existencia que responde de la manera 
más apropiada a la proposición de mundo. La comprensión es, entonces, todo 
lo contrario de una constitución cuya clave estaría en posesión del sujeto. 



221 
 

Con a esto sería más justo decir que el yo es constituido por la cosa del texto. 
(Ricoeur, 2002b, pág. 109) 

Es con base en lo anterior y remitiendo al relato, lleva implícito una 

"proposición de mundo", por lo que en el comprender el texto es comprender 

ese mundo, apropiarse de él, para posteriormente interpretarlo, 

“reconfigurarlo”, con la nueva visión que el lector en conjunto con sus espacios 

de vida le imprime a esa visión dispuesta en el texto. 

Sin duda, hay que ir más lejos aún: de la misma manera que el mundo del 
texto sólo es real porque es ficticio, es necesario decir que la subjetividad del 
lector sólo aparece cuando se la pone en suspenso, cuando es irrealizada, 
potencializada, del mismo modo que el mundo mismo que el texto despliega. 
Dicho de otra manera, si la ficción es una dimensión fundamental de la 
referencia del texto, también es una dimensión fundamental de la 
subjetividad del lector. Como lector, Yo me encuentro perdiéndome. La 
lectura me introduce en las variaciones imaginativas del ego. La 
metamorfosis del mundo, según el juego, es también la metamorfosis lúdica 
del ego. (Ricoeur, 2002b, pág. 109) 

 

 
 

Ilustración 14 Mapa conceptual donde se muestran las características interpretativas de la triple 

mímesis a partir de lo expuesto por Ricoeur en “Arquitectura y Narratividad” y de Giraldo y 

Lopera “Ensaya, comprender y narrar”. Elaboración propia (2015) 

 



222 
 

Se ha expuesto entonces esta propuesta del triple mímesis, que es preciso 

mencionar es y pude ser ampliada en gran medida debido es aún más compleja 

de lo que anteriormente se intentó simplificar, sin embargo, se ha tratado de 

enfatizar las cualidades primordiales de cada una de estas mimesis. Creemos 

conveniente concluir el abordaje de estas cuestiones de una metafórica pero 

contundente manera a través, nuevamente, de Ricoeur.  

El texto es como una pauta musical y el lector como el director de la 

orquesta que obedece las instrucciones de la notación. En consecuencia, 

comprender no es meramente repetir el acontecimiento de habla en un 

acontecimiento similar, es generar uno nuevo, empezando desde el texto en que 

el acontecimiento inicial se ha objetivado. (Ricoeur, 2006, pág. 62) 

 

IV.5 La representación del espacio literario a 

través de la écfrasis 

4.5.1 El binomio hermenéutica-écfrasis 
 

La construcción de una metodología la cual pudiera ser aplicada a la 

naturaleza de la presente investigación parte de diversas teorías, conceptos y 

métodos que se retoman y vinculan entre sí para hacer de cada uno de ellos un 

procedimiento sistémico que se acerque a cada uno de los conceptos y los 

intereses primarios que se buscan con este trabajo. Cada uno de estos 

procedimientos proporcionará los elementos necesarios para las etapas 

sucesivas en donde de manera particular se conformará una integridad 

metodológica que ayude a develar las inquietudes primarias manifestadas 

dentro de los objetivos y preguntas de investigación. 

Es necesario destacar la implementación de procedimientos hermenéuticos, 

a los cuales se refiere con anterioridad, y estos a la vez son aplicados a través 

de recurrir al uso de la triple mímesis planteada por Ricoeur (2004) siendo parte 

fundamental del proceso de análisis. Esto se debe a las cualidades y 

características propias del objeto de estudio, el cual se está sometiendo a una 

particular observación, que es, en este caso, la novela de ciencia ficción. 



223 
 

Ahora, es preciso enunciar el particular interés que se vuelca sobre los 

planteamientos arquitectónicos y espaciales presentes dentro de este género de 

narrativa, ya que, si bien son considerados elementos tangenciales y 

secundarios, ambientan y proporcionan una atmósfera literaria conformada por 

un tiempo y espacio determinado. Debido a lo anterior, el principal objetivo de 

este estudio radica en realizar un acercamiento interpretativo de la particular 

acepción que este género literario considera con respecto a la conformación del 

contexto novelístico. En donde, algunos autores lo sugieren, es innegable el 

protagonismo que se le adjudica al entorno, los lugares y las edificaciones, esto 

en conjunto considerado a manera de una espacialidad arquitectónica ciencia 

ficcional.  

Es por lo anterior que se opta por el método hermenéutico debido a que una 

de sus principales premisas parte de la idea de interpretar un texto, que desde 

sus orígenes se remontan a la interpretación de textos religiosos, si bien, es 

durante los últimos años que ha ampliado cada vez más su ámbito de aplicación 

a diversas áreas y disciplinas. 

Cabe mencionar la aparición de ciertas complicaciones que se han 

presentado en el transcurso del estudio, esto debido al abordaje de concepciones 

que radican en torno a lo inexistente (en un sentido no literario), lo imaginario, 

lo novelesco, y en algunos casos, sobre lo futuro, cualidades que le son 

características inherentes a la novela de ciencia ficción, las cuales han devenido 

en incompatibilidades teóricas y metodológicas al momento de construir un 

procedimiento a seguir.  

Una de las principales problemáticas que se presentaron durante la 

construcción del modelo de análisis, fue el hecho de que el interés fundamental 

del estudio refiere a elementos espaciales y arquitectónicos dentro de la novela 

de ciencia ficción. Por lo cual surgió el cuestionamiento: ¿cómo sería posible 

realizar un análisis hermenéutico que fuera enfocado a cuestiones espaciales y 

arquitectónicas? Para lo cual se recurrió a otro elemento que estructuraría toda 

la base analítica del proceso y que se menciona a continuación. 

La écfrasis, elemento al cual se hace mención, entendida por diversos 

autores: Agudelo (2011), Albero (2011), Lozano-Renieblas (2005), Aristizábal 

(2014), a modo de elementos que apoyan las narraciones y que ilustran a un 

relato, la descripción de imágenes plásticas, hacer visible lo que a través del 

texto se sugiere, ya que la imagen visual es antecedida y dependerá de 

elementos descriptivos verbalmente expresados.  



224 
 

Se recurre a la estructura de la écfrasis, una figura retórica descriptiva, y se 

establece como la unidad básica de análisis del escrito novelístico. Una 

herramienta de identificación textual sobre aquellas expresiones que refieran a 

elementos espaciales y arquitectónicos, a esos sitios y lugares que 

contextualizan la trama de los personajes, y que serán identificables a través de 

la expresividad verbal descriptiva, la cual dependerá de las habilidades, el 

estilo, o el detalle que preste el autor a la construcción de dichos elementos. 

Una vez obteniendo los cuerpos de texto de la novela que puedan ser 

considerados écfrasis, es necesaria la detección de ciertos elementos, si bien 

para la detección y categorización de ser écfrasis como tal, y posteriormente 

también para el procedimiento subsecuente que involucra una interpretación 

hermenéutica mimética. Es por eso que dentro de las expresiones que presenten 

reminiscencias espaciales y arquitectónicas será necesario destacar los 

elementos característicos de estos mismos: cuestiones formales, las cuales 

refieren a las características físicas de la descripción en cuestión pudiendo ser el 

tamaño, la forma, el material; cuestiones de uso y actividades que se 

desempeñan, lo cual será definido a través de la trama y las acciones de la 

novela que se lleven a cabo en ese sitio; cualidades sensoriales y perceptivas, 

que estarán ligadas a los sentidos y sensaciones que pudieran personificar los 

protagonistas de la acción, o también a aquello que la riqueza descriptiva 

pudiera incitar al lector. Cabe mencionar que las categorías que se mencionan 

dependerán, ya mencionado anteriormente, de las cualidades estilísticas y 

personales del autor de la novela y que podrán o no estar presentes todas, o 

algunas de ellas, en cada una de las écfrasis identificadas. 

Tras realizar una lectura del objeto de estudio, enfocándose en la obtención 

de las écfrasis espaciales que se pudieran encontrar, y tras haber analizado 

previamente cada una de ellas para la detección de cuestiones representativas 

para cada una de ellas, posteriormente se pretende implementar un 

procedimiento dialógico a través de la teoría de la triple mímesis planteada por 

Ricoeur (2004), en donde se pretende aplicar cada una de las mímesis a modo 

de método de análisis aplicado puntualmente a las écfrasis que se obtengan, ya 

que al cambiar el esquema de no aplicar la mímesis a la totalidad de la obra 

sino de manera puntual dentro de los marcos textuales que representen y 

transmitan un sentido de espacialidad arquitectónica, se pretende aproximarse 

al entendimiento de este mismo. 



225 
 

Bajo las premisas planteadas por Ricoeur (2004) dentro de la primera 

mímesis (prefiguración), lo que se busca es la interpretación del mundo de la 

acción, quién es aquel que realiza la acción, bajo qué contexto y cuáles con los 

móviles y los fines del personaje a realizar ciertas acciones. En la segunda 

mímesis (configuración) se analizan cuáles son los aspectos de las acciones y 

los acontecimientos que se suscitan dentro del relato, la configuración de una 

trama, cómo transcurre la historia y las peripecias del personaje y de qué 

manera estas están ligadas a un orden superior de reciprocidad entre el todo y la 

parte. Por último, en la tercera mimesis (refiguración) se da la posibilidad al 

lector de interpretar el relato, de ser el protagonista, hacer una relectura y una 

restitución de nuestros lugares de vida. Es en esta parte que el papel del 

investigador se hace presente de manera fundamental, ya que lo que se realiza 

será una interpretación de los diversos elementos espaciales que pudieran ser 

encontrados a partir de los conocimientos, costumbres y contextos dentro de los 

cuales este se encuentre inmerso, en donde lo que se buscará será precisamente 

la construcción de nuevas espacialidades, arquitecturas imaginadas. 

Como parte última y complementaria del proceso metodológico, y ligado a 

la importancia de la expresividad gráfica propia de los planteamientos y del 

quehacer arquitectónico, se pretende adjuntar una serie de esbozos que se 

generarán a partir de la interpretación de la tercera mímesis y ejemplificarán de 

manera visual a cada una de las écfrasis encontradas y analizadas. 

 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

 

 

 
Gráfico 4. Diagrama en donde se muestran las etapas del modelo metodológico 

desarrollado y qué actividades se realizarán en cada una de ellas. Elaboración 

propia (2015) 



226 
 

4.5.2 Explicación del proceso y muestreo de écfrasis 
 

La aplicación del método construido se llevará a cabo a través de una serie 

de fichas, una para cada écfrasis que se identifique en conjunto con los 

suficientes elementos simbólicos para llevar a cabo la interpretación y su 

posible recreación ilustrada.  

Estas fichas estarán compuestas primeramente por un conjunto de 

referencias y datos relacionados con el número de écfrasis que se le ha asignado 

respecto a una numeración por cada uno de los títulos –esto es, que cada una de 

las tres novelas10 iniciará con la numeración11–, el título de la novela a la cual 

pertenece y la página donde se encuentra, esto para tener un mayor orden y una 

facilidad de localización en caso de ser necesaria alguna verificación, o si el 

lector está interesado en ampliar el contexto narrativo de la écfrasis extraída. 

Después de lo anterior, se presentará el texto, el cual compone la écfrasis 

que se está sometiendo a interpretación, en donde es necesario que se presente 

la expresión de manera íntegra como se presenta dentro del cuerpo de la novela, 

es así que esto se realizará a través de citas textuales de la novela. 

A continuación, y bajo la clasificación de los indicadores que presentan la 

variable espacial planteada dentro del método, se mencionarán aquellas 

expresiones que refieran a los elementos anteriores, y a partir de los cuales se 

tomarán como premisas referenciales para llevar a cabo la interpretación 

hermenéutica, en donde dichos elementos serán de vital importancia dentro de 

la tercera mímesis. 

                                                           
10 Es pertinente mencionar que, para el completo entendimiento de nuestro planteamiento, como 

objeto de estudio se consideró “El ciclo de Trántor” (también conocida con el nombre de La saga de 

las Fundaciones) escrita por Isaac Asimov, por ser un grupo de novelas relativamente cortas, en las 

que se han encontrado referentes espaciales y arquitectónicos que son vitales para el desarrollo 

metodológico, además de ser de las obras más relevantes del autor. 
11 Será necesario aclarar que para motivos de la presente, la secuencia de muestreo de las écfrasis 

tiene que ver más con aquellas que encontramos, sean las más evidentes, claras y evocadoras debido 

al contenido descriptivo que las conforman, y no en una secuencia cronológica y secuencial dentro de 

la conformación novelística como fue realizado en la versión extendida de este trabajo. Si bien entre 

esta selección expuesta se tendrá una nueva secuencia en relación con las tres novelas en donde se 

omiten varias de estas que se presentaban entre estas que seleccionamos para ejemplificar la 

metodología aplicada. 

 



227 
 

Posteriormente, se desarrollará textualmente la interpretación hermenéutica 

categorizada bajo las premisas de la triple mímesis. Como anteriormente se 

refiere, en la primera se hace mención del personaje que realiza la acción en 

conjunto con una breve reseña del contexto dentro del cual se encuentra para 

tener un encuadre particular de la escena. En la segunda parte se hace énfasis en 

la acción que se ejecuta y cómo está esto ligado a diversos eventos dentro de la 

trama. Por último, se hace la interpretación del lector, donde se hace un 

particular énfasis en ampliar y recrear el espacio que es sugerido a través de la 

écfrasis y a partir de los elementos cargados de simbolismo que fueron 

encontrados dentro de esta misma expresión –es en esta parte una de las 

secciones más importantes de la aplicación del ejercicio metodológico y en 

donde se evidencia de cierta manera la hipótesis planteada–. 

Por último, cada una de las écfrasis será acompañada de una representación, 

en donde, a través de una imagen, se ejemplifique la interpretación que se ha 

llevado a cabo a manera de conclusión visual que refleje y dé el cierre a cada 

una las expresiones que remiten a cuestiones espaciales. 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Gráfico 5. Estructura de los contenidos de las fichas 

para la aplicación del modelo metodológico. 

Elaboración propia (2015) 



228 
 

4.5.3 Fichas de muestras con método aplicado 

 

Fundación - Écfrasis 1 
 

 “Hubo el sonido humano de hombres y mujeres que se amontonaban en las 
salas de desembarco y el crujido de grúas que levantaban el equipaje, el 
correo y el cargamento hasta el gran eje de la nave, desde donde, más tarde, 
serían trasladados a las plataformas de descarga.  

El edificio de desembarco era enorme. El techo se perdía en las alturas. Gaal 
pensó que las nubes casi podían formarse debajo de su inmensidad. No vio 
ninguna pared; sólo hombres y mostradores y el suelo convergente que 
desaparecía a lo lejos.” (Asimov, 1986, pág. 15) 

 
 

Cualidades arquitectónicas y elementos simbólicos 1 
Formales Edificio, enorme, techo, sin paredes, piso  

Funcionales Desembarco 

Perceptivas Enorme, alturas, sin límites, sin fin 

Otro Personas 
 
Gráfico 6. Cualidades arquitectónicas y elementos simbólicos 1. Elaboración propia (2015) 

 
Mímesis 1 

A lo anterior, el personaje que protagoniza la acción, en este caso Gaal 

Dornick, procedente de un planeta donde su formación académica radica en 

torno a las cuestiones matemáticas, previo a ello y durante su juventud, se 

refiere que solamente se desempeñaba en torno a actividades agrícolas. 

Mímesis 2 

La acción principal radica en que el protagonista, tras haber realizado un 

viaje interplanetario (dentro del cual se involucran conceptos referentes al salto 

a través del hiperespacio y otras cuestiones de menor relevancia para el caso, si 

bien importantes para atisbar el encuadre de los acontecimientos que se 

desarrollan), arriba a Trántor a lo que muy posiblemente pudiera considerarse 

como un puerto espacial. 

Mímesis 3 

El personaje, procedente de un lugar distinto, sugiere una gran curiosidad 

por conocer Trántor, dentro de lo cual una de sus primeras impresiones gira en 



229 
 

torno al edificio de desembarque, sin antes encontrarse recluido en una de las 

innumerables salas en donde descendían los pasajeros, las mercancías, y demás 

bienes. La excitación de querer ver el exterior, como también la desorientación 

de no saber cómo es el sitio y solamente poder confeccionar una idea del 

mismo a través de los elementos sonoros que se escuchan en lo lejano y en lo 

próximo. 

La primera comunión del personaje con la superficie de ese sitio. La 

sensación de un lugar nuevo, de voltear la mirada a todo y a nada al mismo 

tiempo, el recorrer con un semblante de asombro en el rostro. Inequívocamente, 

se incita a seguir caminando y recorriendo el lugar sin poner atención por 

donde se va, si bien con la certeza de guiarse por los elementos que llenan la 

vista. 

 Una gran estructura que asciende, se concibe como un bloque etéreo en 

donde no existen límites perceptibles para las personas que posan su atención a 

escudriñar su forma y tamaño real, ya que aquellos que se encuentran 

habituados a transitar por el sitio han dejado de prestarle atención y han perdido 

el potencial de asombro que este pudiera brindarles. Un edificio que muestra un 

gran dinamismo intrínseco a su concepción utilitaria, con cubiertas que 

difícilmente pudieran verse debido a su altura y al paso de cúmulos de 

nubosidades que difuminan sus límites. Con millones de personas que se 

desplazan sobre su superficie que parece no tener fin y deja de verse a la 

distancia entre las siluetas de las personas y los elementos más próximos al 

suelo.  

Un piso que se extiende hasta no alcanzar la mirada, que discurre por toda el 

área del lugar sin ningún elemento que lo interrumpa, que lo unifica y pareciera 

que todo es una inmensa pieza que fue colocada en ese sitio que comunica las 

plataformas de descarga a una inmensa explanada plana y lisa en donde 

resuenan los pasos apresurados de las personas que desembocan en los andenes 

de entrada y salida que se desdibujan a lo lejos y se indican con anuncios de luz 

que intermiten entre la neblina, el vapor y el viento. 

No hay ningún desnivel, ni tampoco ninguna elevación. No se interrumpe 

sino exclusivamente por las torres de desembarque que contienen a todos los 

pasajeros y cargamentos procedentes de todos lugares ansiosos por pisar el 

suelo una de tantas veces más, que en conjunto con el perímetro del piso se 

pierden en el horizonte y en donde la torre central comienza, si bien, no se sabe 

hasta donde alcanza en altura. 



230 
 

Fundación e Imperio - Écfrasis 1 
 

La ciudad-caverna estaba iluminada por una luz diurna, la luz blanca de un 
joven sol. Naturalmente, no había ningún sol. Lo que hubiera debido ser el 
firmamento se perdía en el fulgor difuso de un brillo que lo abarcaba todo. El 
aire cálido estaba perfumado por la fragancia de la vegetación. 

-¡Oh, Toran, qué hermoso! -exclamó Bayta. Toran sonrió con satisfacción. 

-Bueno, Bay, no se puede comparar a la Fundación, pero es la ciudad más 
grande de Haven II. Tiene veinte mil habitantes. Creo que acabará 
gustándote. Lo siento, pero no hay parques de diversiones, aunque tampoco 
hay policía secreta. 

-¡Oh, Torie! Es como una ciudad de juguete. Todo blanco y rosado... y tan 
limpio.  

-Bueno... -Toran contempló a su vez la ciudad. La mayoría de las casas 
tenían dos pisos y estaban construidas con la piedra lisa de la región. 
Faltaban las torres de la Fundación y las colosales casas de comunidad de los 
Reinos Antiguos, pero había intimidad e individualismo; era una reliquia de 
la iniciativa personal en una Galaxia de vida en masa. (Asimov, Fundación e 
Imperio, 1952a, pág. 50) 

 

 

Gráfico 7. Representación gráfica, Écfrasis 1 del libro “Fundación” de 

Isaac Asimov (1951). Elaboración propia. 



231 
 

Cualidades arquitectónicas y elementos simbólicos 2 
 
Formales Ciudad, caverna, casas 

Funcionales Intimidad, individualismo 

Perceptivas Fulgor, difuso, piedra, personal 

Otro Reliquia, vida en masa 
Gráfico 8. Cualidades arquitectónicas y elementos simbólicos 2. Elaboración propia (2015) 

 

Mímesis 1 

Las acciones giran en torno a la pareja de Bayta y Toran, un matrimonio que 

más delante tendrá un papel fundamental en momentos álgidos del desarrollo 

de la historia. Se dirigen a Heaven a lo que se sugiere una visita familiar en 

donde Bayta conocerá al padre de su esposo y a lo que más delante se 

convertirá en una serie de objetivos que se llevarán a cabo por parte de estos 

dos personajes. 

Mímesis 2 

Toran y Bayta arriban a Heaven II, ciudad donde vive el padre de él. Es la 

primera vez que Bayta visita el planeta y por ende la ciudad donde habita el 

padre de su esposo. Tras su arribo y una muy breve inspección del papeleo 

correspondiente, cuestión que Toran adjudica a su padre, continúan con su 

llegada al planeta y a su encuentro con Fran, padre de Toran, y su medio 

hermano Randu, que en algún momento estuvo en la Fundación. 

Mímesis 3 

Una “ciudad-caverna” como se le menciona, cargada de una serie de 

simbolismos que pueden ser desde cualidades propias de épocas primitivas, 

como también, un medio de adaptación a las condiciones atmosféricas y 

climáticas del planeta, por otra parte, a cuestiones defensivas y de combate, si 

bien se reinterpreta que esto podía deberse a lo segundo. 

Un destello enceguecedor, un fulgor que difumina el horizonte, una luz que 

no permite ver más allá, una disrupción en el campo visual que deja a la 

imaginación las formas que continúan a lo que se alcanza a ver, un resplandor 

que desdibuja las formas, los límites, las visuales del horizonte en cualquier 

punto en el que te encuentres y que se seguirá presentando en cualquier punto 

en el que se sitúe. 



232 
 

Lo inmediato, lo que se alcanza a ver y a percibir son segmentos de ciudad 

que comienzan en casas de piedra, una piedra lisa que no hace más que acentual 

la longitud de los paramentos que se extienden a lo largo de los caminos y 

senderos, algunas de varios niveles, en donde el material se extiende en 

diversos cuerpos geométricos, un plano continuo que se retuerce para destacar 

formas, ángulos y aristas, como también algún vacío que ilumina al interior de 

las viviendas. No era como algunas otras ciudades de los diversos planetas bajo 

la tutela de la Fundación, en donde predominaban los cuerpos de grandes 

dimensiones, el metal, la artificialidad inherente a estas ciudades y planetas, era 

una ciudad más en contacto con su entorno, pereciera que la propia naturaleza 

con una particular y obscena oblicuidad hubiera forjado los bloques de 

viviendas. Esto era el carácter que dotaba de un sentido de pertenencia a las 

edificaciones, al utilizar el material propio del lugar, que a su vez era 

transferido a sus habitantes que lo asimilaban, posiblemente de manera 

conjunta y en comunidad, como un cierto individualismo característico de su 

planeta, y la manera en la que habitaban en él. 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 

Gráfico 9. Representación gráfica, Écfrasis 1 del libro “Fundación e Imperio” de 

Isaac Asimov (1952). Elaboración propia. 



233 
 

Fundación e Imperio - Écfrasis 2 
 

El hangar de Kalgan es una institución peculiar, nacida de la necesidad de 
albergar el vasto número de naves de visitantes extranjeros, y de la necesidad 
simultánea de ofrecer alojamiento a los mismos. El hombre a quien se le 
ocurrió la solución obvia se había convertido rápidamente en millonario, y 
sus herederos, familiares o financieros, se contaban entre las personas más 
ricas de Kalgan. 

El hangar ocupa muchos kilómetros cuadrados de territorio, y la palabra 
hangar no lo describe suficientemente. En esencia es un hotel para naves. El 
viajero paga por anticipado, y su nave es colocada en una plataforma desde la 
que puede despegar hacia el espacio en el momento deseado. El visitante se 
aloja, como siempre, en su propia nave. Naturalmente, dispone de todos los 
servicios hoteleros, como el suministro de alimentos y medicinas a un precio 
especial, el mantenimiento de la nave y el transporte interior por Kalgan en 
base a una tarifa módica. 

Como resultado, el viajero paga al mismo tiempo el espacio del hangar y el 
hotel, lo cual le economiza dinero. Los propietarios venden el uso temporal 
de solares con amplios beneficios. El Gobierno recauda enormes impuestos. 
Todo el mundo está contento; nadie pierde. ¡Sencillo! (Asimov, Fundación e 
Imperio, 1952a, pág. 66) 

 
Cualidades arquitectónicas y elementos simbólicos 3 

 

Gráfico 10. Cualidades arquitectónicas y elementos simbólicos 3. Elaboración propia (2015) 

 

Mímesis 1 

Los personajes que se ven involucrados son en este caso Toran y Bayta en 

conjunto con un encuentro remotamente fortuito con otro personaje, si bien esta 

situación se presenta en segmentos previos al extracto obtenido, si bien dichos 

personajes arriban a este lugar poco antes de que se genere la situación antes 

mencionada. 

Mímesis 2 

La acción que se describe, si bien es una serie de faenas las cuales tienen 

que ver con el arribo al hangar de Kalgan, este cercano a las zonas de playa y 

de ocio, en donde no solamente los protagonistas, en este caso Toran y Bayta, 

Formales Hangar, hotel, solares 

Funcionales Necesidad, albergar, aloja, servicios 

Perceptivas beneficios 

Otro Naves, visitantes, viajero 



234 
 

sino en conjunto con los demás personajes contextuales que se presupone 

tuvieron que pasar realizar las mismas tareas, en donde se explica el 

funcionamiento del hangar como también la manera en la que prosperó a lo 

anterior. 

Mímesis 3 

Una serie de infinitas plataformas que se extienden a todo lo largo y alto de 

su extensión, en donde la retícula se pierde a la distancia. Un sinfín de 

plataformas dispuestas ordenadamente gracias a una serie de mecanismos que 

recibían a las naves que iban llegando en las zonas inferiores, las cuales se 

encontraban más separadas del inmenso paramento donde se disponía toda la 

inmensa maquinaria necesaria para dichas funciones, en donde a medida que 

iban llegando nuevos visitantes, las naves anteriores comenzaban a ascender y a 

aproximarse al muro. Cada una de las plataformas estaba acondicionada para 

recibir a cualquier tipo de aeronave, en el caso de aquellas de mayores 

dimensiones, y con base en la modulación de gran dispositivo de recepción, una 

serie de plataformas eran retraídas para que aquellas pudieran colocarse en 

posición y ser debidamente almacenadas. 

Detrás de las inmensas maquinarias y las innumerables plataformas, dentro 

del gran muro que las sujetaba, había un gran entramado de túneles, ascensores, 

restaurantes, talleres, y diversos servicios que se ofrecían a los visitantes. En 

cierta manera, un poco más masiva y con una mayor presencia tecnológica, era 

como la versión espacial de un motorhome park, si bien en esta versión, en vez 

de casas rodantes, eran naves espaciales con servicios de hotelería para que los 

visitantes fueran a dichos lugares, o bien el servicio llegará a la puerta de sus 

astronaves. 

Para esto, el hangar-hotel se extendía a lo largo de una inmensa extensión de 

territorio en donde, debido al gran flujo de personas, y al ser Kalgan uno de los 

centros de ocio, recreación y diversión por excelencia, no estaba por demás 

diversas transacciones y dinámicas poco legítimas, que para el mismo lugar 

eran por demás permisibles y obviadas. Es debido a esto que se podía 

presenciar una gran diversidad de razas, idiomas, aeronaves, costumbres y 

actitudes, lo que hacía que el hangar de Kalgan fuera el uno de los centros 

cosmopolitas por excelencia de toda la galaxia.  

 

 



235 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Fundación e Imperio - Écfrasis 3 

 

Había una atmósfera en la Bóveda del Tiempo que escapaba a toda 

definición en varias direcciones a la vez. No era de podredumbre, porque estaba 

bien iluminada y acondicionada, con colores vivos en las paredes e hileras de 

sillas fijas muy cómodas y diseñadas al parecer para su uso eterno. No era ni si 

quiera de antigüedad, porque tres siglos no habían dejado una sola huella 

visible. No se había hecho ningún esfuerzo por crear un ambiente de temor o 

respeto, pues la decoración era sencilla y vulgar; de hecho, casi inexistente. 

Sin embargo, después de sumar todos los aspectos negativos, algo quedaba... 

y ese algo se centraba en el cubículo de cristal que dominaba media habitación 

con su transparencia. Cuatro veces en tres siglos, el simulacro viviente del 

propio Hari Sheldon se había sentado allí y proferido unas palabras. Dos veces 

había hablado sin auditorio. 

Gráfico 11. Representación gráfica, Écfrasis 2 del libro “Fundación e Imperio” de 

Isaac Asimov (1952). Elaboración propia. 



236 
 

A través de tres siglos y nueve generaciones, el anciano que había visto los 

grandes días del Imperio se proyectaba a sí mismo; y todavía comprendía más 

cosas de la Galaxia de sus tataranietos que ellos mismos. 

Pacientemente, el cubículo vacío esperaba. (Asimov, Fundación e Imperio, 

1952a, pág. 85) 

 

 
Cualidades arquitectónicas y elementos simbólicos 4 
Formales Cubículo, habitación 

Funcionales Dominaba 

Perceptivas Atmósfera, iluminada, eterno, cristal 

Otro - 
 

Gráfico 12. Cualidades arquitectónicas y elementos simbólicos 4. Elaboración propia (2015) 

 
Mímesis 1 

Una serie de personajes se ven partícipes en esta acción, ya que se presentan 

en un evento común de gran trascendencia, al cual solamente una serie de 

personalidades tienen acceso, como es el caso del alcalde Indbur III, diversos 

dirigentes de Términus, como también diversos jefes de las organizaciones 

comerciales con mayor poderío en el planeta, los cuales de manera indirecta 

están vinculados a cuestiones de política propias de la ciudad, como también 

otro personaje, si bien este para discutir un asunto secundario y que además se 

retira de la escena poco antes del desenlace. Posteriormente, se presentan Bayta 

y Toran en compañía de Magnífico, también se dieron cita a l lugar Ebing Mis 

y el Capitán Pritcher. 

Mímesis 2 

La acción a la que atienden los personajes se da lugar en la Fundación, en la 

cámara del tiempo a la cual asisten para presenciar una de las escasas 

apariciones de Hari Sheldon ha tenido dentro de la cápsula. Además de esto, es 

en este momento en el que el Mulo está presente en una de las apariciones del 

creador del gran plan, en donde se incluía la victoria sobre este. Este es uno de 

los puntos con mayor trascendencia dentro de la trama, ya que, tras la aparición 

de Sheldon y la enunciación de ciertas cuestiones referentes a la situación 

política de la Fundación, se presenta un ataque en Términus, ataque el cual ha 

sido efectuado desde el interior de la cámara del tiempo. 



237 
 

 

Mímesis 3 

La cámara del tiempo, un sitio pensado y configurado para un uso 

indefinidamente eterno, destinado a las apariciones de Hari Sheldon dentro de 

la cápsula, un recinto que emanaba cierta majestuosidad, no por sus 

características físicas, sino por lo que las apariciones y declaraciones por parte 

del mismo Sheldon se daban lugar. Un recinto sobrio y neutro a su interior, no 

denotaba opulencia ni mayor trascendencia en sus características, más que las 

de albergar a cierto número de personas en su interior con cierta comodidad 

ciertamente alejada de la exuberancia de la casa del alcalde. 

La cámara en sí podía pasar desapercibida, si bien, presenta una serie de 

colores vistosos en sus muros interiores, los cuales provienen de la iluminación 

interior como también de los rebotes y reflejos de estos mismos. Al centro de la 

cámara, su elemento más característico, la cápsula de cristal. Un cubículo 

acristalado con forma esférica, un domo colocado al centro de la habitación, 

ubicado ahí estratégicamente para que todos los presentes pudieran ver 

claramente la cápsula en donde al interior de esta se proyectaba el holograma 

de Hari Sheldon cada ciento tiempo predeterminado y al cual se recurría cada 

vez que se presentaba una “crisis Sheldon”. 

La cápsula transmitía un sentido de dominio y control no solamente al 

interior de la cámara del tiempo, sino que esto trascendía a las acciones y 

decisiones políticas, gubernamentales y en algunos casos militares, que se 

timaban de manera posterior a las apariciones.  

 

 
 
 
 
 
 
 
 

 
Gráfico 13. Representación gráfica, Écfrasis 3 del libro “Fundación e 

Imperio” de Isaac Asimov (1952). Elaboración propia. 



238 
 

Segunda Fundación - Écfrasis 1 
 

Acercó la mano a una plaquita situada a la izquierda de la mesa y la 

habitación se sumió en la oscuridad; pero sólo por un momento, pues 

gradualmente una fluorescencia fue iluminando las dos paredes más largas de la 

habitación. Primero apareció un blanco nacarado, después una tenue mancha 

longitudinal más oscura aquí y allí, y, finalmente, las ecuaciones finamente 

impresas en negro, con una ocasional línea roja que serpenteaba por entre los 

números oscuros como un tímido arroyuelo. 

—Venga, hijo mío, acérquese a la pared. No proyectará ninguna sombra. 

Esta luz no emana del Radiante en la forma corriente. A decir verdad, yo ignoro 

totalmente por qué medios se produce este efecto, pero no proyectará ninguna 

sombra. De eso estoy seguro. 

Se colocaron juntos en la luz. Cada pared tenía nueve metros de longitud por 

tres de altura. La escritura era pequeña y cubría toda la superficie. 

—Esto no es todo el Plan —dijo el Primer Orador—: Para que cupiera en 

estas dos paredes habría que reducir las ecuaciones individuales a tamaño 

microscópico, pero no es necesario. Lo que usted ve aquí representa las 

principales porciones del Plan hasta ahora. Ya ha estudiado esto, ¿verdad? 

—En efecto, Orador. 

(Asimov, Segunda Fundación, 1952b, pág. 54) 

 

 

Cualidades arquitectónicas y elementos simbólicos 5 
 
 
Formales Habitación  

Funcionales - 

Perceptivas Oscuridad, fluorescencia, largas, luz, altura 

Otro Escritura 
 

Gráfico 14. Cualidades arquitectónicas y elementos simbólicos 5. Elaboración propia (2015) 

 
 



239 
 

 

Mímesis 1 

Los protagonistas de la acción son el Primer Orador, uno de los principales 

guardianes del plan Sheldon, como también uno de los diligentes de la Segunda 

Fundación, y un estudiante, del cual en esta sección no se menciona su nombre, 

si bien si destacan que ha dedicado su vida a estudiar a fondo la ciencia mental. 

 

Mímesis 2 

El primer Orador revela al estudiante el Primer Radiante y dentro de una 

habitación le muestra parte de las ecuaciones del plan Sheldon las cuales han 

sido estudiadas por varias generaciones de hombres y en donde era turno del 

estudiante ser aquel hiciera una contribución al plan original.  

 

Mímesis 3 

Una habitación, un cámara, localizada en ningún lugar. Una habitación la 

cual requiere de la oscuridad y la transición de la penumbra para revelar el 

secreto mejor guardado de toda la galaxia, el plan Sheldon. Impregnado en las 

paredes más largas de la habitación, las cuales no revelarán ecuación alguna si 

no se está dispuesto. El desconocer para saber, la oscuridad que antecede a la 

luz, el perderse para encontrar, una simple acción como lo es la ausencia de luz 

que incita al resplandor de la habitación que no es activado si no es por la 

obscuridad absoluta y la presencia del Primer Radiante. Qué mejor manera de 

ocultar algo, haciendo lo que se quiere ocultar invisible, y haciéndolo evidente 

única y exclusivamente en un solo sitio de entre todos los planetas y lugares 

posibles. Son los propios muros portadores de aquel gran conocimiento. 

Una habitación alargada tres veces su altura, en donde en sus paredes más 

largas se iban dibujando paulatinamente un sinfín de ecuaciones acompañadas 

de una que otra línea roja, un camino al cual concluyeron los predecesores del 

nuevo estudiante. La única fuente de luz que se percibía, era aquella que 

emanaba de la fluorescencia de los muros más largos. Dos grandes pizarras de 

luz que radiografían el sinfín de números contenidos en las ecuaciones. 

 
 
 



240 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Gráfico 15.  Representación gráfica, Écfrasis 1 del libro “Segunda  

Fundación” de Isaac Asimov (1952). Elaboración propia. 

 



241 
 

Conclusiones 
 

En primera instancia afirmaremos que, ciertamente, dentro de la literatura, 

tal es el caso de la novela de ciencia ficción, sí existe un espacio que se 

construye a través de las palabras, en este caso a través de la palabra escrita en 

el texto de la narración. Ahora, estas arquitecturas de palabras, al estar 

propuestas dentro de un entorno, en primer lugar, literario, si bien y más 

importante para nuestra argumentación, de ficción, es dentro de lo ficticio que 

lo imaginario tiene lugar. De esta manera se constituyen conjuntos de 

información referente a lo espacial, imaginarios arquitectónicos que 

proporcionan los elementos suficientes para la ideación de las aproximaciones 

exploratorias sobre el espacio y la arquitectura, como también una manera de 

plantear y entrar al futuro. 

Por otra parte, ¿Cómo son estos espacios que se construyen dentro de la 

ciencia ficción de Isaac Asimov? Para poder decir cómo son –si algo fue 

evidenciado es que, para representar estos espacios, o al menos el espacio 

literario en sí–, es necesario simbolizarlos a través del texto, remitir a qué es 

aquello que se transfiere desde escrito y que deja una marca, un pequeño rastro, 

la esencia de ese espacio en particular, plasmado en el texto, será mediado y 

representado a través de sus cualidades más simbólicas. Por lo que para saber 

cómo son nos remitiremos, entonces, a una serie de elementos analógicos, 

simbólicos y en algunos casos metafóricos, los cuales fueron conferidos a 

través de la relectura de las narraciones desde un enfoque hermenéutico. 

Se encuentra entonces que el espacio representado –en el caso particular de 

Isaac Asimov– presenta una serie de polaridades tanto explicitas como 

simbólicas, así como algunas que quedan sin una contra parte.  

El espacio se presenta a través de lugares tecnológicos, por la incesante 

presencia de dispositivos electrónicos, los artefactos cotidianos, los materiales 

de las construcciones, las paredes-ventanas desvanecedoras, por los sistemas de 

transporte, y por muchas otras cuestiones. Contrario a esto, se presentan lugares 

rudimentarios, reminiscencias primitivas de primeras arquitecturas, sitios 

terrosos, casas caverna.  

Esto nos da el enlace a espacios metamórficos, arquitecturas que se acoplan 

a las condiciones del entorno, retomas todas las condiciones del ambiente y se 

adaptan a estas, espacios adaptativos. De manera inversa, se presentan también 

aquellas incrustaciones deliberadas de lo humano, en sitios donde ni siquiera se 



242 
 

podía considerar fuera posible, se acondiciona tanto, se artificializa el espacio 

para la propia subsistencia, son islas artificiales incrustadas en el entorno 

natural. 

Se presenta también el espacio de poderío y de gobernabilidad, lugares de 

opulencia y ostentación, lugares privilegiadamente aislados, pero con 

locaciones estratégicas, lugares de control y vigilancia, formas que se elevan 

por encima de las demás edificaciones, escalas que suprimen, banalizan y 

reprimen. Se sugieren también lugares viejos, sitios ruinosos, evidencias de lo 

que alguna vez fue un sitio de grandeza, lugares de decadencia materializada, 

espacios de reminiscencia histórica, de caída, de colapso. Otra clasificación que 

tiene cabida dentro de estas antinomias, son aquellos espacios de rebeldía, de 

conspiración, de secreto, como también de expectativa, de esperanza, de 

anhelo. 

Existen espacios antropométricamente desproporcionados, sin escala a lo 

humano, lugares de dimensiones excesivas, grandes masas superpuestas, 

laberintos de elementos sólidos, sitios de gran apertura, de gran altura, espacios 

masivos. Por el contrario, existe también un espacio compacto, de pequeñas 

dimensiones, lugares comprimidos y reducidos, espacios elementales, lugares 

aglomerados y densificados, en un sentido, sin embargo, por otra parte, lugares 

hasta cierto punto más dimensionados, más íntimos, más acogedores, de mayor 

contacto e interacción.  

Espacios ordenadamente entrópicos que se complejizan con el acto de 

habitar, en este caso el habitar de los personajes, ordenados en un sentido 

porque en el momento de su concepción fueron destinados a una función 

específica, cuestión que se tergiversó al momento de insertar la presencia 

humana en estos, el orden afanoso del espacio en contraposición con el 

inherente caos de lo humano. Proezas ingenieriles, frías, escuetas, que se 

personifican con el tiempo, se le incorporan elementos, se utilizan, se modifican 

por necesidad. 

Evidenciamos, por lo tanto, que las propuestas espaciales plasmadas dentro 

de la narrativa del autor son por demás variadas, en donde, con gran pericia, las 

cualidades espaciales fluctúan según sea la trama del momento que la narración 

lo requiere, es variado y disperso, sí, pero es concomitante con la esencia del 

relato. Es así que el espacio expuesto se transfigura y adapta, se ensambla y 

condiciona según se requiera, y con la mejor intención de acentuar el hecho 

narrativo. Es así que, ahora por nuestra cuenta, podemos corroborar la 



243 
 

trascendencia que posee el espacio narrado en relación con la trama de la 

novela, la cual, ligada mediante las acciones y eventos, articulan también los 

espacios a través de los cuales trascurre la narración. 

Sobre lo que nos referimos como un imaginario arquitectónico prospectivo, 

es necesario destacar que la idea que se plantea está articulada por tres 

elementos: por una parte, se tiene lo imaginario, lo no real, lo ficticio; 

subsecuentemente lo relativo al espacio, a la arquitectura, a los lugares; y, por 

último, la capacidad de direccionarse hacia el futuro, como algo prospectivo. 

Trataremos, pues, de argumentar en primera instancia lo relativo al imaginario 

arquitectónico, para posteriormente incorporar lo prospectivo a la idea. Se 

advierte que todos estos elementos pueden y –como se ha tratado de evidenciar 

dentro del desarrollo del presente trabajo– deben ser articulados mediante las 

cualidades narrativas del género de ciencia ficción. 

Por una parte, la ciencia ficción conjunta con su proposición de mundo, 

caracterizada por realidades extrapoladas cargadas de nuevos esquemas, 

modelos, estructuras, significados, y demás cuestiones, demanda una 

concepción de espacio de las mismas cualidades. No nos referimos a que deba 

de ser un planteamiento radicalmente innovador, sino que bastará con el hecho 

de ser particular y diferente para que cuestione y conflictúe la realidad espacial 

dentro de la cual nos desciframos y a la cual estamos habituados. La 

desfamiliarización del esquema social –dependiente del statu quo al momento, 

ya sea de su concepción, como también en el momento de su interpretación– 

debe de ir provista, de la misma manera, de una desfamiliarización de lo 

espacial, de lo arquitectónico, y de nuevos lugares. 

Además de esta constitución de lo desfamiliarizado, referimos que la ciencia 

ficción es inherentemente prospectiva, ya que por más minúscula que sea la 

aproximación narrativa que se constituya como mera argumentación, es el 

hecho de que, si por lo menos se direcciona y pone la vista hacia el futuro, será 

total y completamente válida para ser considerada con una cualidad 

prospectiva. Es este ávido interés a cerca de lo futuro que dota, a cualquier 

elemento o planteamiento, de una cualidad prospectiva. 

Sobre la cuestión de lo imaginario –elemento propiamente correspondiente a 

la naturaleza de lo ficcional, en donde se vincula, a través de este término, el 

género literario, y como tal, la ciencia ficción incluida– se manifiesta a través 

de multiversos, esto haciendo referencia a las diversas dimensiones donde se 

hace presente, desde la literatura, desde la concepción del espacio, desde la 



244 
 

misma realidad, solamente por ejemplificar y encuadrar el trabajo desarrollado, 

como también a niveles sociales, colectivos o individualizados, de su 

interpretación. El imaginario es entonces, porque no es real, pero el hecho de 

que haya sido creado a partir de la realidad y que pueda ser contrastado y 

diferenciado a partir de la misma, es que se valida y es de donde se cristaliza 

este juego entre lo irreal y lo ficcional a la cual toda realidad real tiene escape, 

la otra cara de la realidad, nadie la puede ver, pero se sabe que existe y está lo 

suficientemente implantada en los individuos de esa realidad, como también en 

el subconsciente de la realidad misma. Se sabe que es lo real, porque a partir de 

este se concibe lo imaginario, y de manera inversa se sabe que es lo imaginario 

porque existe una realidad tangible para demostrar su inverosimilitud  

Es así que se denota una clara necesidad de que, para seguir existiendo, toda 

realidad debe de tener esa capacidad imaginativa mediante la cual es posible y 

se hace perceptible su materialización espacial, al igual que su discurrir en el 

tiempo. Son estas realidades fingidas e imaginadas que remiten a estas 

cuestiones de lo mimético a través de un referente en tiempo y espacio. 

A manera de síntesis, el imaginario arquitectónico prospectivo deberá de ser, 

entonces, el resultante de una ideación –constituido por una serie de ficciones– 

a partir de la realidad del ente configurador, en donde se trazarán 

inexorablemente reminiscencias de un factor sobre lo espacialmente conocido, 

distorsionándolo lo suficiente para desfamiliarizar la memoria y la experiencia 

arquitectónica, en donde como último requisito deberá de poseer la cualidad de 

ser proyectado a futuro –ya sea inmediato o distante, en donde nos inclinamos 

más por la segunda tratando de apegarnos lo más posible a la ideología 

prospectiva–.    

Respecto a las aportaciones que el género de ciencia ficción tiene para con la 

representación del espacio del futuro, es necesario remarcar la postura que, si 

bien se pensaba o intuía, ha sido reafirmada al presentar a la literatura, en 

general, –si bien el presente caso aborda el género novelístico de ciencia 

ficción–, como una plataforma de inspiración y exploración sobre cuestiones 

espaciales, a modo de una respuesta ante la proliferación y el papel de la 

imagen, como también la ostentación que el objeto arquitectónico ha adquirido, 

o al cual se le ha atribuido. Cabe mencionar que la arquitectura, en ocasiones 

presenta un protagonismo poiético, en donde solo arquitectura genera más 

arquitectura, se genera a sí misma, sin embargo, se objeta por alternativas 

inspiracionales, que incluso a pesar de ser poco objetivas y estar muy alejadas 



245 
 

de la realidad a la cual estamos expuestos –o a lo que muy probablemente se 

pensaría, sin embargo, se ha visto, que la ficción no tiene otro fundamento más 

que la realidad misma a partir de la cual se plantean todos y cada uno de sus 

bosquejos y aproximaciones–, tienen el suficiente potencial para proponer 

soluciones a las mismas realidades que las contienen y las restringen. 

Se aboga por la literatura de ciencia ficción y sus cualidades atemporales, 

como una manera de idear el espacio que aún no es, ni que certeramente podrá 

ser, sino que es esa apertura de posibilidades que pueden enriquecer y aportar 

nuevos elementos al proceso de ideación y proyección dentro de la arquitectura. 

Son incertezas espaciales que replantean la manera en la que se interactúa con 

el entorno, la presencia tecnológica y los patrones de conducta, en la 

extrapolación de fenómenos actuales, y en la manera en la que se afrontan, 

entre otras cuestiones.  

Es ahí donde, como algunos autores establecen, se hace evidente la riqueza 

de la ciencia ficción, en qué acciones se deben tomar o qué elementos hay que 

ajustar para llegar al futuro que se desea. Es precisamente esta idea, que es 

retomada e incorporada al ámbito arquitectónico. ¿A dónde se quiere llegar? y 

¿Qué es aquello que puede inspirar? De esta manera se retribuye una manera 

distinta y atemporal de ver la arquitectura. 

 
 



246 
 

Bibliografía 
 

 
Álvarez Méndez, N. (2002). Espacios Narrativos. León: Universidad de León. 

Asimov, I. (1952a). Fundación e Imperio. Distrito Federal: De Bolsillo. 

Asimov, I. (1952b). Segunda Fundación. Mexico D.F.: De Bolsillo. 

Asimov, I. (1986). Fundación. Plaza & Janés Editores, S. A. 

Asimov, I. (1999). Sobre la ciencia ficción. Buenos Aires: Sudamericana. 

Bajtin, M. (1989). Teoría y estética de la novela. Madrid: Taurus. 

Bloch, E. (2007a). El principio de la esperanza [1]. Madrid: Trotta. 

Bloch, E. (2007b). El principio de la esperanza [2]. Madrid: Trotta. 

Coates, N. (2012). Narrative Architecture. Reino Unido: John Wiley & Sons Ltd. 

Coleman, N. (2013). Utopian prospect of Henri Lefebvre. Space and Culture, 349-363. 

Domínguez, A. G. (1996). El texto narrativo. Madrid: Síntesis S. A. 

Durand, G. (2000). Lo Imaginario. Barcelona: Ediciones del Bronce. 

Ferreras, J. I. (s.f.). la novela de ciencia ficción. Madrid: Siglo veintiuno de España editores 

S. A. 

Gadamer, H.-G. (1998). El giro hermenéutico. Madrid: Cátedra. 

Hiernaux, D. (2007). Los imaginarios urbanos: de la teoría y los aterrizajes en los estudios 

urbanos. Eure, 17-30. 

Jameson, F. (2005). Arqueologías del futuro: el deseo llamado utopía y otras 

aproximaciones de ciencia ficción. Madrid: Akal. 

Kagarlitski, Y. (1977). ¿Qué es la ciencia ficción? Barcelona: Ed. Esp. Editorial Labor S. 

A. 

Montaner, J.-M. (1999). Ciudades imaginarias: utopías y distopías en el cinema y en los 

cómics. En F. F. Fuão, Arquiteturas Fantásticas (págs. 147-162). Porto Alegre: Ed. 

Universidade/UFRGS. 

Nevzat Sayin, S. A. (1999). How to make a shuttle with dust and wind. En C. C. Davidson, 

Anytime (págs. 34-37). New York: Anyone Corporation. 

Pallasmaa, J. (2014). La imagen corpórea Imaginación e imaginario en la arquitectura. 

Madrid: Gustavo Gili. 

Palmer, R. E. (2002). ¿Qué es la hermenéutica? Teoría de la interpretación en 

Schleiermacher, Dilthey, Heidegger y Gadamer. Madrid: Arco/Libros. 

 



247 
 

Ricoeur, P. (2002a). Arquitectura y Narratividad. Arquitectonics Mind, Land & Society, 9-

30. 

Ricoeur, P. (2002b). Del Texto a la Acción, Ensayos de Hermenéutica II. México D.F.: 

Fondo de Cultura Económica. 

Ricoeur, P. (2004). Tiempo y narración I Configuración del tiempo en el relato histórico. 

Distrito Federal: siglo xxi editories. 

Thornberg, J. M. (s.f.). La arquitectura como lugar. España: Gustavo Gili. 

Yvancos, J. M. (1993). Poética de la Ficción. Madrid: Síntesis. 

 



248 
 



249 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Universidad de Guadalajara 
Dr. Ricardo Villanueva Lomelí 

RECTOR GENERAL 
 

Dr. Héctor Raúl Solís Gadea 
VICERRECTOR EJECUTIVO 

 

Mtro. Guillermo Arturo Gómez Mata 
SECRETARIO GENERAL 

 

Centro Universitario de Arte, Arquitectura y Diseño 
 

Dr. Francisco Javier González Madariaga 
RECTOR DEL CENTRO 

 

Dra. Isabel López Pérez 
SECRETARIO ACADÉMICO 

 

Dr. Everardo Partida Granados 
SECRETARIO ADMINISTRATIVO 

 

 

 
             

 

http://www.vicerrectoria.udg.mx/directorio/hector-raul-solis-gadea
http://www.secgral.udg.mx/directorio/Secretario-General


250 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

El libro Retóricas y hermenéuticas del espacio arquitectónico urbano 

contemporáneo de, Selim Abdel Castro Salgado, Jorge Octavio Ocaranza Velasco, Juan 

Andrés Sánchez García y Oswaldo Emmanuel Solorio Lau se terminó de editar en 

diciembre de 2023 en Caudal Ediciones Hispanas. Guadalajara, Jalisco. Para su 

elaboración se utilizaron las familias tipográficas Serif 10/11 puntos para cuerpo. 

La plataforma fue en Macintosh y la diagramación en InDesign CC.  

 

 

Versión electrónica para ePub 

 

 


